
1 
 

FABIO RUGGIERO 

(Bologna, Italia) 

 

I padri della chiesa di fronte alla guerra 

 

Introduzione 

Il problema della guerra nella patristica va studiato nella prospettiva di una progressiva 

corresponsabilità dei cristiani nei confronti della società romana, che compare già sul finire del II 

secolo, per diventare chiara nel III. Via via che la pace viene avvertita come qualcosa che non 

concerne solo la sfera intracomunitaria e il suo orizzonte si sposta dall’escatologia alla storia, il 

problema della guerra si pone in termini di ‘governo’ della violenza, ineludibile in quanto espressione 

di un mondo imperfetto e mai pienamente pacificato. Tutto ciò avviene in modo non lineare e con 

differenziazioni di autori e aree geografiche. Il riconoscimento del ruolo provvidenziale svolto 

dall’impero nel facilitare la diffusione del messaggio evangelico porta a smorzare la latente 

contrapposizione con esso (visto come il mondo cui non si appartiene) e di conseguenza ad assumere 

la sfera intramondana come l’ambito entro cui operare per assicurargli il sostegno e la salvezza.1 

 

1/ Dalla letteratura subapostolica alla prima apologetica 

La letteratura subapostolica non affronta mai il tema della guerra, ma numerosi sono i riferimenti 

alla pace e al rifiuto della violenza. In particolare, risulta significativa, per l’apertura ai modelli sociali 

imperiali, la metafora – derivata dall’agonismo – della vita ecclesiale come milizia, che del resto è 

non solo diffusa nella filosofia popolare di tutto il mondo antico, ma anche presente nelle Scritture, 

nella letteratura giudaica extrabiblica e nella letteratura filosofica stoica. Tale metafora si rinviene in 

due testi, la Lettera ai Corinzi di Clemente Romano e la Lettera a Policarpo di Ignazio di Antiochia. 

Nel primo, importante per comprendere il modo di porsi della chiesa al cuore dell’impero ad extra, 

la disciplina militare serve da modello per la disciplina dei fedeli (37,1-5).2 L’analogia presenta 

l’esortazione a unirsi tutti sotto il comando di Dio per formare un unico corpo. Il mondo militare 

imperiale non viene elogiato in sé o per le azioni che compie, ma è comunque assunto come esempio 

di buona organizzazione. Nel secondo testo, il pastore di una sede di primo piano, rivolgendosi a un 

confratello e alla sua chiesa per riaffermare l’obbedienza che essa deve al proprio vescovo (6,1), si 

serve di un paragone col mondo militare romano (6,2)3. Diversamente dagli autori precedenti, nella 

prima apologetica s’affronta il tema delle guerre di Roma. La consapevolezza di presentare la fede 
 

1 La bibliografia sui padri della chiesa e la guerra è un vero e proprio mare magnum. Mi limito quindi per ora a indicare, 

in ordine alfabetico, alcune monografie generali, significative per il diverso orientamento che presentano, e in seguito 

qualche studio specifico: AA.VV., L'Attitude des premiers chrétiens face au service militaire, Massy 1986; R.H. Bainton, 

Christian attitudes toward war and peace, New York 1960; A. Bayet, Pacifisme et Christianisme aux premiers siècles, 

Paris 1934; J.P. Brisson (ed.), Problèmes de la guerre à Rome, Paris 1969; E. Butturini, La nonviolenza nel cristianesimo 

dei primi secoli, Torino 1977; C.J. Cadoux, The Early Christian Attitude to War, London 1919; F. Cardini, Alle radici 

della cavalleria medievale, Firenze 1981; A. Colombo, La problematica della guerra nel pensiero cristiano (dal I al V 

secolo), Milano 1970; G. Crescenti, Obiettori di coscienza e martiri militari nei primi cinque secoli del cristianesimo, 

Palermo 1966; J. Fernández Ubiña, Cristianos y militares. La iglesia antigua ante el ejército y la guerra, Granada 2000; 

A. Harnack, Militia Christi. Die christliche Religion und der Soldatenstand in den ersten drei Jahrhunderten, Tübingen 

1905; J. Helgeland - R.J. Daly – J.P. Burns, Christians and the Military. The Early Experience, London 1987; J.-M. 

Hornus, It is not lawful for me to fight. Early Christian Attitudes toward War, Scotdale, Pa. 19802; A. Morisi, La guerra 

nel pensiero cristiano dalle origini alle crociate, Firenze 1963; E. Pucciarelli, I cristiani e il servizio militare. 

Testimonianze dei primi tre secoli, Firenze 1987; L.J. Swift, The Early Fathers on War and Military Service, Wilmington 

1983. 
2 Testo e commento dell’opera sono offerti da E. Prinzivalli, La Lettera di Clemente ai Corinzi, in E. Prinzivalli - M. 

Simonetti (edd.), Seguendo Gesù, vol. I, Milano 2010, pp. 79-275 e 449-541.  
3 Per il testo dell’opera con note di commento, si veda M. Simonetti, Le lettere di Ignazio, in E. Prinzivalli - M. Simonetti 

(edd.), Seguendo Gesù, vol. I, Milano 2010, pp. 277-425 e 542-628. 

User
Casella di testo
"Concilium" 1-2024



2 
 

quale fattore di stabilità e pacificazione per l’impero è ormai chiara. Il filosofo Giustino afferma che 

popoli tra loro diversi, dopo essersi riconciliati nel nome del Cristo, hanno posto termine alle divisioni 

e uccisioni di cui erano artefici (I Apologia 14,3). Nello stesso scritto, più avanti (39,3), si richiama 

il noto testo profetico di Isaia 2,4 nel dichiarare che i cristiani praticavano ancora la guerra quando 

ancora non erano tali, ma ora l’avversano a tal punto da preferire morire piuttosto che parteciparvi.4 

Lo stesso autore, nel Dialogo con Trifone, amplia la riflessione precedente quando ricorda come i 

cristiani, dopo avere trasformato gli strumenti di guerra in strumenti agricoli, ora coltivino la pietà, la 

giustizia e l’amore per il prossimo (110,3).5 Se la posizione di Giustino è quella di un credente che 

ricerca il dialogo, un discorso diverso va fatto per uno scritto pseudogiustineo, Sulla resurrezione,6 

che condanna i governanti che fanno strage di popoli interi (19,7). Accanto a questo testo è corretto 

porre l’Ai Greci di Taziano, in cui sono perentorie l’avversione verso la società pagana e la critica 

dello spirito belligerante dei romani (specie 11 e 19)7. Il tema del rifiuto della violenza omicida appare 

anche, in linea con Giustino, nella Supplica per i cristiani di Atenagora. Egli sostiene che i seguaci 

di Gesù sono a tal punto allevati al principio dell’amore, da ritenere bene pregare anche per i nemici 

(11,2). Per dimostrare poi che le accuse di omicidio e antropofagia sono false, rammenta come i 

cristiani, giudicandolo una macchia contaminante, non sopportino neppure di assistere all’uccisione 

di un uomo (35,4-5).8 Il paradigma cambia significativamente con l’Apologia di Melitone9: nel 

rivolgersi a Marco Aurelio, collega la venuta di Cristo con l’instaurazione dell’impero di Augusto e 

pertanto intravvede una collaborazione possibile tra stato romano e chiesa, aprendo di fatto la strada 

al motivo della provvidenzialità di Roma. Anche l’A Diogneto può essere letto come una 

presentazione della fede cristiana che cerca l’ascolto dei ceti dirigenti della società, non solo per farli 

recedere dalla persecuzione della chiesa, ma anche e soprattutto per affascinarli mediante una 

proposta di concreto sostegno dell’impero. L’autore dichiara infatti che, malgrado il mondo faccia 

guerra ai cristiani e li odi, Dio ha loro assegnato nella vita un posto per tenere unito e sostenere il 

mondo (5-6)10. 

 

2/ Clemente Alessandrino, Ippolito e Origene 

Per Clemente Alessandrino, la pace dei cristiani si oppone radicalmente alle guerre di Roma. Se i 

romani sono soliti radunarsi al suono della tromba militare, i seguaci di Gesù lo fanno a quello della 

tromba del loro maestro, che, per formare un esercito di gente amante della pace (Pedagogo II 2,32,1), 

fa risuonare un canto pacifico (Protrettico ai Greci XI 116,2). Del resto, i cristiani sono educati per 

la pace e non per la guerra (Stromati IV 8,61,2-3), e di pace sono le invincibili armi che indossano 

nel combattimento contro il maligno (Protrettico ai Greci XI 116,3-4). Importante, in chiave 

polemica contro le spese militari, è l’osservazione per cui la pace non necessita di nessuno dei grandi 

mezzi richiesti dalla guerra (Pedagogo I 12,99,1). L’esercito cristiano, infatti, è un esercito disarmato, 

pacifico, incruento, quieto, incontaminato, costituito perlopiù di vecchi, orfani e vedove, ossia di 

persone bisognose (Quale ricco potrà salvarsi? 34,2-3). Di poco posteriore a Clemente è l’Ippolito 

esegeta dell’AT. Da un lato, per quanto ostile a Roma, egli è disposto a riconoscerne l’utilità nel 

frenare il disordine (In Daniele IV 21,5); dall’altro, l’interpretazione restrittiva che offre di Romani 

13,1-7 lo induce a dichiarare il dovere di obbedire a chi detiene il potere finché non richieda qualcosa 

di contrario alla fede (III 23,1-4). In tal modo, come già per i martiri di epoca precedente, egli 

 
4 A questo riguardo, si veda l’edizione commentata da Ch. Munier, Justin. Apologie pour les chrétiens. Introduction, 

texte critique, traduction et notes, Paris 2006 (SC 507). 
5 Su tale scritto, si veda Ph. Bobichon, Justin martyr. Dialogue avec Tryphon (édition critique, traduction, commentaire), 

Fribourg 2003. 
6 L’opera è sta editata e commentata da A. D'Anna, Pseudo-Giustino, Sulla resurrezione. Discorso cristiano del II secolo. 

Brescia 2001. 
7 Al proposito, si veda G. Aragione, a cura di, Taziano il Siro. Ai Greci, Milano 2015. 
8 Ha editato e commentato questo scritto B. Pouderon, Paris 1992 (SC 379). 
9 Dell’apologia sono rimasti frammenti riportati da Eusebio, Storia ecclesiastica IV 26, 5-7. 
10 Per questo testo, si veda l’edizione commentata da F. Ruggiero, A Diogneto, Roma 2020. 

https://sourceschretiennes.org/collaborateurs/bernard-pouderon


3 
 

riconosce di fatto la libertà di coscienza e ridimensiona l’assolutezza del potere imperiale, 

contraffazione satanica mirante a una continua espansione (IV 9,2). Come per Clemente, anche per 

Origene la questione di fondo è l’educazione del cristiano alla pace. Tant’è che l’unico autentico ed 

efficace combattimento è quello spirituale contro le forze del Maligno, e in tale direzione va la sua 

interpretazione tipologica delle guerre condotte dall’Israele biblico (si pensi a In Giosuè 15,1). Nel 

Contro Celso, tuttavia, ribattendo le obiezioni di carattere politico presenti nel Discorso vero di Celso, 

giunge ad affermare che l’assoggettamento dei popoli al solo imperatore romano è avvenuto per 

volere di Dio, in vista di un assetto del mondo più pacifico e dunque più adatto ai cristiani (II 30), che 

neppure ammettono di difendersi dai nemici, di uccidere in qualsiasi modo e di vendicarsi (III 8). In 

tale maniera finisce col legittimare l’esistenza di Roma in quanto voluta da Dio, col riconoscerne il 

ruolo provvidenziale nella storia e con l’inquadrare essa pure nel disegno di salvezza. Parla inoltre di 

guerre “giustamente” combattute e di “guerre giuste”. Se il compito dei credenti, popolo tutto 

sacerdotale, è partecipare esclusivamente con la preghiera al combattimento, essi però, da tale 

posizione, lottano concretamente «in favore di coloro che combattono giustamente e di colui che 

giustamente regna, perché tutto ciò che è avverso e ostile a coloro che agiscono giustamente sia 

distrutto» (VIII 73). In precedenza, prendendo spunto dalle api, egli aveva dichiarato che, «se mai ve 

ne fosse necessità», le guerre tra gli uomini devono essere «giuste e stabilite» (IV 82). Da tali 

espressioni non si può in verità far discendere una teorizzazione della bontà in sé della guerra. 

Origene, infatti, non pensa assolutamente di proporre con ciò una prospettiva di continua belligeranza, 

ma, al contrario, auspica la conversione di tutti romani, così che le guerre abbiano fine, almeno entro 

i confini dell’impero (VIII 72). La riflessione teologica sulla società fa indubbiamente un passo in 

avanti, nella direzione di una corresponsabilità che comincia a vedersi sempre più chiaramente: la 

chiesa è l’organizzazione più solida e articolata dell’impero e i cristiani sono ora pronti a offrire a 

quest’ultimo un sostegno, non solo nel quadro della concretezza politica, ma anche e soprattutto 

nell’ambito di un ripensamento complessivo della società romana.11  

 

3/ L’Africa romana del III secolo 

Passando dal mondo di lingua greca alle prime attestazioni in latino, s’incontra la veemenza degli 

scrittori di questa vasta regione. Una critica serrata dell’espansionismo romano, colmo di rapine 

saccheggi e omicidi, viene da Minucio Felice (Ottavio 25,1-5), che al romano predatore oppone il 

cristiano mite e pacifico, tanto da non uccidere alcuno, rifiutare i giochi circensi e astenersi da ogni 

forma di spargimento di sangue (30,6)12. Nell’affrontare Tertulliano, occorre distinguere due fasi. 

Alla prima appartiene l’Apologetico, il suo scritto ad extra più noto, in cui il polemista evidenzia con 

apparente soddisfazione la presenza di molti cristiani nell’esercito (5,6; 37,4; 42,3) e assume una 

posizione che, pur critica verso il potere, si mantiene comunque lealista nei suoi riguardi, malgrado 

il rischio “statolatrico” (30,1; 36,4). È chiaro che gli sta a cuore mostrare l’importanza della chiesa 

per la vita dell’impero. Della seconda fase, in cui il pensatore si fa più rigorista, forse anche per 

l’influsso di idee montaniste, è propria una prospettiva spirituale che porta a identificare molti tratti 

della società romana con l’idolatria e dunque a vietare praticamente sempre non solo la partecipazione 

di cristiani alla guerra e ad altri atti connessi con la violenza omicida, ma anche la stessa professione 

militare. Così, nello scritto L’idolatria afferma (servendosi della distinzione tra bellare e militare) 

che il credente non deve servire nella milizia né in tempo di guerra, né in tempo di pace (19,3). Nel 

pamphlet La corona racconta poi la vicenda di un soldato cristiano presentatosi senza la corona sul 

capo durante una cerimonia militare: malgrado le rabbiose critiche dei propri commilitoni anch’essi 

cristiani, costui resta fedele alla propria condotta subendo infine il martirio (1). L’episodio offre lo 

spunto al polemista per una vigorosa disamina dell’imperialismo romano, che conduce a vietare ai 

cristiani di militare e combattere per il sovrano. In particolare, si afferma che è peccato entrare 

nell’esercito dopo il battesimo e si stabilisce che chi è già soldato, dopo il battesimo, deve o 

 
11 Sullo scritto, si veda la nuova edizione della traduzione commentata dell’opera a cura di P. Ressa (Brescia 2021).  
12 Per tale opera, si veda l’edizione commentata da M. Pellegrino, P. Siniscalco e M. Rizzi, Torino 1919. 

User
Barra



4 
 

abbandonare immediatamente la vita militare o ricorrere a ogni sorta di sotterfugi per evitare di 

commettere peccati o, infine, affrontare il martirio, come può toccare anche ai cristiani non soldati 

(11,4).13 Il vescovo di Cartagine Cipriano si dichiara lealista verso l’impero (A Demetriano 20), 

sebbene ne mostri le atrocità anche verso i cristiani (17). Quanto all’omicidio, sostiene che, quando 

è commesso da singoli, viene giudicato un crimine, mentre diventa virtù quando lo si compie in guerra 

per lo Stato, quasi che sia solo la grandezza della ferocia ad assicurare l’impunità dai delitti (A Donato 

6).14 Per il retore Arnobio di Sicca, l’impero vive di sopraffazione e guerre. Solo la nonviolenza 

cristiana predicata da Cristo ha il merito di averne frenato la ferocia. Se gli uomini ne seguissero 

l’insegnamento, il mondo si volgerebbe a lavori più pacifici, vivendo tranquillo e concorde (Contro i 

pagani I 6,1-3).15 Discepolo di Arnobio, anche Lattanzio, nelle Istituzioni divine, scritte all’inizio del 

IV secolo, si fa portavoce di una visione nonviolenta – seppure non senza qualche incongruenza – 

pressoché assoluta, che esclude categoricamente la vendetta (VI 18,12), la partecipazione a giochi 

violenti (VI 20,10), il mestiere di soldato (VI 20,15), la collaborazione a pene capitali (VI 20,16), il 

suicidio (VI 17,25), l’esposizione dei neonati (VI 20,25), persino la possibilità per la società di punire 

legittimamente (V 9,2) e condanna – è evidente – la “guerra giusta” romana con le sue stragi e i suoi 

falsi eroi (I 18,8-10; V 5,14; VI 6,18-23).16 Se con Lattanzio siamo davanti a una critica teorica di 

Roma, nella scia di tutto il pensiero cristiano dell’Africa romana, i martiri di quella regione in vario 

modo obiettori di coscienza (Massimiliano, Marcello, Cassiano, Tipasio e Fabio) sono testimoni 

concreti, capaci di esprimere, anche sul piano simbolico, il compimento dell’imitazione del Christus 

patiens. I loro acta, che si muovono nella linea della desacralizzazione del potere e delle funzioni 

imperiali proposta da La Corona di Tertulliano, documentano bene il difficile rapporto tra chiesa e 

potere politico a cavallo tra III e IV secolo.17 

 

4/ La svolta costantiniana 

Espressione di una situazione che muta col primo imperatore cristiano e la fine delle persecuzioni 

sono alcuni autori e documenti del principio del IV secolo. Già nel 313, il Concilio di Arles, voluto 

da Costantino per la questione donatista, al canone 3 scomunica i soldati disertori.18 Così, nel 

passaggio dalle Istituzioni divine alla sua Epitome19, Lattanzio attenua la condanna del servizio 

militare (56,4; 59,5; 66,3). Nel successivo La collera di Dio20 la nonviolenza non presenta più i tratti 

di radicalità che aveva in precedenza (16,8; 17,6-7), divenendo progressivamente un fatto intimistico. 

Infine, nello scritto Le morti dei persecutori21 si recupera la concezione morale romana, che in 

precedenza era stata rigettata nelle Istituzioni divine a vantaggio di quella cristiana. Così gli imperatori 

stoici sono rivalutati e in specie Costantino combatte sempre sotto la protezione di Dio. Uomo dei 

tempi nuovi è Eusebio di Cesarea. Se la guerra è presentata come una calamità (Storia ecclesiastica 

I 2; V proemio), nello scontro tra Costantino e Licinio, la pietà cristiana del primo è sempre opposta 

 
13 Su Tertulliano e il mondo militare, si veda H:Ch. Brennecke, ‘An fidelis ad militiam converti possit’? [Tertullian, de 

idolatria 19,1]. Frühchristliches Bekenntnis und Militärdienst im Widerspruch?, in Die Weltlichkeit des Glaubens in der 

Alten Kirche. Festschrift für Ulrich Wickert zum siebzigsten Geburstag. In Verbindung mit Barbara Aland und Christoph 

Schäublin herausgegeben von Dietmar Wyrwa, Berlin – Ney York 1997, pp. 45-99; per le tre opere citate, Apologetico, 

La Idolatria e La corona, si vedano le edizioni commentate rispettivamente da P. Podolak, E. Sanzi e F. Ruggiero, in 

AA.VV., Scrittori cristiani dell’Africa romana, voll. 1 e 4/1, Roma 2006 e Roma 2011. 
14 Per le opere di Cipriano, cfr. ora l’edizione con traduzione e note in AA.VV., Scrittori cristiani dell’Africa romana, 

voll. 6/1-2, Roma 2006 e Roma 2009. Si vedano anche: per A Donato, l’edizione annotata da J. Molager (ed), Paris 1982 

(SC 291); per A Demetriano, l’edizione a cura di E.Gallicet - M. Veronese (edd.), Torino 20182. 
15 Si veda ora l’edizione commentata da B. Amata, M. Sajovic e A. Sollena, Roma 2016. 
16 Cfr. U. Mattioli, L’innocentia in Lattanzio. Basi classiche e bibliche, in Tradizione dell’Antico nelle letterature e nelle 

arti d’Occidente. Studi in memoria di Maria Bellincioni Scarpat, Parma 1990, pp. 44-66. 
17 Cfr. J. Leoni, Actes et passions des martyrs militaires africains (trad. P. Mattei), Paris 2020 (SC 609). 
18 Cfr. F. Ruggiero, Su un aspetto della controversia donatista al I concilio arelatense: il canone 3 e la militia dei cristiani, 

in AA.VV., I concili della cristianità occidentale. Secoli III-V, Roma 2002, pp. 363-377.  
19 Per questa opera, si veda l’edizione annotata da M. Perrin, Paris 1987 (SC 335). 
20 Su questo testo, si veda l’edizione annotata di Ch. Ingremeau, Paris 1982 (SC289).  
21 Su questo scritto, fondamentale l’edizione commentata da J. Moreau, in due tomi, Paris 1954 (SC 39/1-2). 



5 
 

alla empietà del secondo (Vita di Costantino II 3,2-4,1-4). Più interessanti ancora sono le vicende di 

due soldati cristiani vissuti in epoche e contesti diversi: Basilide (Storia ecclesiastica VI 5,3-6) e 

Marino (VII 15,1-5). Per entrambi il mestiere di soldato è lecito e il morire da martiri dipende dal 

rifiuto di compiere atti ritenuti idolatrici. Eusebio propone inoltre la distinzione tra cristiani comuni, 

che possono anche militare nell’esercito, e chierici e monaci, esentati dal servizio nell’esercito e dallo 

spargimento di sangue: in essi solo permane, quindi, una posizione nonviolenta che prima era 

affermata come propria di ogni fedele. Non tutta la chiesa accoglie tuttavia senza riserva il nuovo 

corso. Il canone XII del primo concilio di Nicea del 325 condanna a una pena durissima quanti, 

divenuti cristiani, hanno lasciato la professione militare, ma cercano in seguito con ogni mezzo di 

rientrarvi: un’attestazione importante, al di là della questione liciniana. A coloro che uccidono in 

guerra, Basilio consiglia di astersi per tre anni dalla comunione (lettera 188,13). Gli ordinamenti 

ecclesiastici in qualche modo collegati con la cosiddetta Tradizione apostolica e per lo più esterni al 

dominio di Roma condannano tutti, seppure con qualche espressione differente, i mestieri del circo, 

le magistrature con potestà di uccidere e la professione militare (TA 16). Martino di Tours, nella Vita 

Martini dell’aristocratico provinciale Sulpicio Severo, diventa soldato contro la propria volontà e vive 

nell’esercito, per bontà e rettitudine, da monaco (2-3); al termine della ferma obbligatoria, chiede il 

congedo per motivi di coscienza, invocando la propria fede quale impedimento a combattere (4).22 

 

5/ Ambrogio e Agostino 

Pur recuperando pienamente la tradizione romana, Ambrogio tuttavia si concentra più sulla pace 

che sulla guerra. Indubbiamente va lodato il soldato che con fortezza e generosità combatte il nemico 

per la difesa della patria, ma preferibile è la situazione provvidenziale in cui Dio blocca la battaglia 

per evitare che nessuno muoia. Ambrogio stigmatizza la violenza e l’omicidio, non parla di guerre 

giuste, ma ritiene doveroso che lo Stato conservi la propria integrità, tanto lottando contro i nemici in 

guerra, quanto punendo i colpevoli nell’esercizio della giustizia in patria. Tale posizione è debitrice 

di Cicerone: vi sono due modalità di essere ingiusti, quella di chi commette personalmente atti iniqui 

e quella di chi permette che altre persone commettano tali atti (I doveri dei ministri I 1,17). Il problema 

di Ambrogio vescovo è la responsabilità della chiesa in una situazione così difficile per l’impero, 

scosso da gravi problemi interni e travolto dai barbari ai confini. Ambrogio, comunque, non è solo 

vescovo, ma anche servitore dello Stato: la pace nella giustizia è il bene più alto da conservare e, se i 

fatti lo richiedono, da ristabilire. Neanche per Ambrogio, tuttavia, si può parlare di “guerra giusta”, 

perché non siamo in presenza di una teorizzazione della bontà morale della guerra.23 Per comprendere 

la posizione di Agostino, occorre tenere sempre conto di due dati: egli, diversamente dall’aristocratico 

Ambrogio, è un provinciale africano di estrazione non elevata, e meglio del suo maestro sa cogliere 

l’arroganza imperiale che ha progressivamente informato di sé la vicenda di Roma; i suoi 

innumerevoli passi sulla guerra vanno letti alla luce del contesto, evitando di attribuirgli erroneamente 

una volontà teorizzatrice in lui assente. Agostino non parla della guerra giusta e se vi allude, lo fa per 

esprimere al riguardo un giudizio nettamente negativo. Il suo scritto più importante anche a questo 

proposito, La città di Dio, affronta ampiamente la questione delle guerre di Roma e del primato della 

pace sulla guerra. Con sottile sarcasmo, l’autore parla dell’immane spargimento di sangue versato 

nelle guerre di conquista (XIX 7) e dichiara che in nessun caso possono venire legittimate ingiustizie 

tali da fare degli Stati grandi bande di ladri (IV 4.6). Se è vero che la pace è intrinsecamente parte 

dell’uomo (XIX 10-20), allora la guerra non può accontentarsi di mirare alla pace (XV 4; XIX 12), 

ma già nella pace va condotta, ossia con pazienza, benevolenza e desiderio di conciliazione (lettera 

138,14). Fare la guerra da cristiani non è mai dunque la stessa cosa che farla da pagani: esiste, per 

 
22 A riguardo del capitolo IV della Vita Martini, si vedano i commenti di J. Fontaine, Sulpice Sévère, Vie de saint Martin, 

II, Paris 1967 (SC 134), pp.509-538, di F. Ruggiero, Vita di Martino, Bologna 2003, pp. 180-185 e di O. Guillot, Saint 

Martin, apôtre des pauvres, Paris 2008, pp. 87-91. 
23 Su Ambrogio e la guerrasignificativo G. Zecchini, S. Ambrogio e le origini della vittoria incruenta, in «Rivista di Storia 

della Chiesa in Italia» 38 (1984), pp. 391-404. 



6 
 

così dire, un primato della pace sulla guerra, anche di quella ritenuta più necessaria (lettera 229). Non 

si tratta di approvare o disapprovare la guerra, ma di fissare le regole di una pace per questo mondo, 

nell’amara consapevolezza che tra esse rientrano anche regole per i conflitti.24 Significativo è che i 

capi dell’Israele biblico, piuttosto che i profeti, siano ora, per Ambrogio come per Agostino, i nuovi 

modelli di soldato cristiano: segno che il supersessionism teologico si è ormai affermato. 

 

Conclusione 

Non meno degli altri, i padri precostantiniani cercano una pace possibile e realistica. Il loro 

atteggiamento profetico è nella storia, non fuori di essa. Essi pure ambiscono alla conquista spirituale 

e culturale di Roma. La differenza, pur nella continuità, rispetto a quelli sta nella considerazione delle 

vicende storiche come capaci di meglio illuminare la coscienza cristiana, richiamandola ai compiti 

sempre maggiori di responsabilità. Già i cristiani dei primi secoli sono consapevoli di rappresentare 

nella macchina istituzionale imperiale una presenza di giorno in giorno più significativa, per quantità 

e qualità. Solo così si spiega l’inattesa e insieme desiderata, rapidità della recezione della svolta di 

Costantino, che accoglie le speranze della chiesa dei martiri e fa di questa, nella corresponsabilità di 

governo, il vero motore del suo progetto di rinnovamento politico. 

 

 

ABSTRACT 

L’autore studia il problema della guerra nella prospettiva di una progressiva corresponsabilità dei 

cristiani nei confronti della società romana. Via via che la pace viene avvertita come qualcosa che 

non concerne solo la sfera intracomunitaria e il suo orizzonte si sposta dall’escatologia alla storia, il 

problema della guerra si pone in termini di ‘governo’ della violenza, espressione di un mondo 

imperfetto. Il riconoscimento del ruolo provvidenziale svolto dall’impero nel facilitare la diffusione 

del messaggio evangelico porta a smorzare la latente contrapposizione con esso e di conseguenza ad 

assumere la sfera intramondana come l’ambito entro cui operare per assicurargli il sostegno. 

 
24 Per i testi agostiniani sulla guerra, ancora fondamentale A. Vanderpol, La doctrine scolastique du droit de guerre, Paris 

1919; per una prospettiva di più ampio respiro, L.J. Swift, Augustine on War and Killing: Another View, in «Harvard 

Theological Reiew» 66 (1973), pp. 369-383. In specifico su La città di Dio, si veda E. Cavalcanti, La cosiddetta “guerra 

giusta” nel De civitate Dei di Agostino, in «Cristianesimo nella storia» 25 (2004), pp. 25-57; quanto al tema nelle lettere, 

si veda F. Ruggiero, I volti della pace. Testi dall’Epistolario di Agostino d’Ippona, Roma 1999.  




