FABIO RUGGIERO
(Bologna, Italia)

| padri della chiesa di fronte alla guerra "Concilium”™ 1-2024

Introduzione

Il problema della guerra nella patristica va studiato nella prospettiva di una progressiva
corresponsabilita dei cristiani nei confronti della societa romana, che compare gia sul finire del Il
secolo, per diventare chiara nel 1ll. Via via che la pace viene avvertita come qualcosa che non
concerne solo la sfera intracomunitaria e il suo orizzonte si sposta dall’escatologia alla storia, il
problema della guerra si pone in termini di ‘governo’ della violenza, ineludibile in quanto espressione
di un mondo imperfetto e mai pienamente pacificato. Tutto cio avviene in modo non lineare e con
differenziazioni di autori e aree geografiche. Il riconoscimento del ruolo provvidenziale svolto
dall’impero nel facilitare la diffusione del messaggio evangelico porta a smorzare la latente
contrapposizione con esso (visto come il mondo cui non si appartiene) e di conseguenza ad assumere
la sfera intramondana come 1’ambito entro cui operare per assicurargli il sostegno e la salvezza.!

1/ Dalla letteratura subapostolica alla prima apologetica

La letteratura subapostolica non affronta mai il tema della guerra, ma numerosi sono i riferimenti
alla pace e al rifiuto della violenza. In particolare, risulta significativa, per I’apertura ai modelli sociali
imperiali, la metafora — derivata dall’agonismo — della vita ecclesiale come milizia, che del resto &
non solo diffusa nella filosofia popolare di tutto il mondo antico, ma anche presente nelle Scritture,
nella letteratura giudaica extrabiblica e nella letteratura filosofica stoica. Tale metafora si rinviene in
due testi, la Lettera ai Corinzi di Clemente Romano e la Lettera a Policarpo di Ignazio di Antiochia.
Nel primo, importante per comprendere il modo di porsi della chiesa al cuore dell’impero ad extra,
la disciplina militare serve da modello per la disciplina dei fedeli (37,1-5).2 L’analogia presenta
I’esortazione a unirsi tutti sotto il comando di Dio per formare un unico corpo. Il mondo militare
imperiale non viene elogiato in sé o per le azioni che compie, ma & comungue assunto come esempio
di buona organizzazione. Nel secondo testo, il pastore di una sede di primo piano, rivolgendosi a un
confratello e alla sua chiesa per riaffermare 1’obbedienza che essa deve al proprio vescovo (6,1), si
serve di un paragone col mondo militare romano (6,2)*. Diversamente dagli autori precedenti, nella
prima apologetica s’affronta il tema delle guerre di Roma. La consapevolezza di presentare la fede

! La bibliografia sui padri della chiesa e la guerra & un vero e proprio mare magnum. Mi limito quindi per ora a indicare,
in ordine alfabetico, alcune monografie generali, significative per il diverso orientamento che presentano, e in seguito
qualche studio specifico: AA.VV., L'Attitude des premiers chrétiens face au service militaire, Massy 1986; R.H. Bainton,
Christian attitudes toward war and peace, New York 1960; A. Bayet, Pacifisme et Christianisme aux premiers siécles,
Paris 1934; J.P. Brisson (ed.), Problémes de la guerre a Rome, Paris 1969; E. Butturini, La nonviolenza nel cristianesimo
dei primi secoli, Torino 1977; C.J. Cadoux, The Early Christian Attitude to War, London 1919; F. Cardini, Alle radici
della cavalleria medievale, Firenze 1981; A. Colombo, La problematica della guerra nel pensiero cristiano (dal I al V
secolo), Milano 1970; G. Crescenti, Obiettori di coscienza e martiri militari nei primi cinque secoli del cristianesimo,
Palermo 1966; J. Fernandez Ubifia, Cristianos y militares. La iglesia antigua ante el ejército y la guerra, Granada 2000;
A. Harnack, Militia Christi. Die christliche Religion und der Soldatenstand in den ersten drei Jahrhunderten, Tibingen
1905; J. Helgeland - R.J. Daly — J.P. Burns, Christians and the Military. The Early Experience, London 1987; J.-M.
Hornus, It is not lawful for me to fight. Early Christian Attitudes toward War, Scotdale, Pa. 1980%; A. Morisi, La guerra
nel pensiero cristiano dalle origini alle crociate, Firenze 1963; E. Pucciarelli, | cristiani e il servizio militare.
Testimonianze dei primi tre secoli, Firenze 1987; L.J. Swift, The Early Fathers on War and Military Service, Wilmington
1983.
2 Testo e commento dell’opera sono offerti da E. Prinzivalli, La Lettera di Clemente ai Corinzi, in E. Prinzivalli - M.
Simonetti (edd.), Seguendo Gesu, vol. I, Milano 2010, pp. 79-275 e 449-541.
3 Per il testo dell’opera con note di commento, si veda M. Simonetti, Le lettere di Ignazio, in E. Prinzivalli - M. Simonetti
(edd.), Seguendo Gesu, vol. I, Milano 2010, pp. 277-425 e 542-628.

1


User
Casella di testo
"Concilium" 1-2024


quale fattore di stabilita e pacificazione per I’impero € ormai chiara. Il filosofo Giustino afferma che
popoli tra loro diversi, dopo essersi riconciliati nel nome del Cristo, hanno posto termine alle divisioni
e uccisioni di cui erano artefici (I Apologia 14,3). Nello stesso scritto, pit avanti (39,3), si richiama
il noto testo profetico di Isaia 2,4 nel dichiarare che i cristiani praticavano ancora la guerra quando
ancora non erano tali, ma ora I’avversano a tal punto da preferire morire piuttosto che parteciparvi.*
Lo stesso autore, nel Dialogo con Trifone, amplia la riflessione precedente quando ricorda come i
cristiani, dopo avere trasformato gli strumenti di guerra in strumenti agricoli, ora coltivino la pieta, la
giustizia e I’amore per il prossimo (110,3).° Se la posizione di Giustino & quella di un credente che
ricerca il dialogo, un discorso diverso va fatto per uno scritto pseudogiustineo, Sulla resurrezione,®
che condanna i governanti che fanno strage di popoli interi (19,7). Accanto a questo testo € corretto
porre I’Ai Greci di Taziano, in cui sono perentorie 1’avversione verso la societa pagana e la critica
dello spirito belligerante dei romani (specie 11 e 19)”. Il tema del rifiuto della violenza omicida appare
anche, in linea con Giustino, nella Supplica per i cristiani di Atenagora. Egli sostiene che i seguaci
di Gesu sono a tal punto allevati al principio dell’amore, da ritenere bene pregare anche per i nemici
(11,2). Per dimostrare poi che le accuse di omicidio e antropofagia sono false, rammenta come i
cristiani, giudicandolo una macchia contaminante, non sopportino neppure di assistere all’uccisione
di un uomo (35,4-5).8 1l paradigma cambia significativamente con 1’Apologia di Melitone®: nel
rivolgersi a Marco Aurelio, collega la venuta di Cristo con I’instaurazione dell’impero di Augusto e
pertanto intravvede una collaborazione possibile tra stato romano e chiesa, aprendo di fatto la strada
al motivo della provvidenzialita di Roma. Anche I’A Diogneto pud essere letto come una
presentazione della fede cristiana che cerca 1’ascolto dei ceti dirigenti della societa, non solo per farli
recedere dalla persecuzione della chiesa, ma anche e soprattutto per affascinarli mediante una
proposta di concreto sostegno dell’impero. L’autore dichiara infatti che, malgrado il mondo faccia
guerra ai cristiani e li odi, Dio ha loro assegnato nella vita un posto per tenere unito e sostenere il
mondo (5-6)*°.

2/ Clemente Alessandrino, Ippolito e Origene

Per Clemente Alessandrino, la pace dei cristiani si oppone radicalmente alle guerre di Roma. Se i
romani sono soliti radunarsi al suono della tromba militare, i seguaci di Gesu lo fanno a quello della
tromba del loro maestro, che, per formare un esercito di gente amante della pace (Pedagogo 11 2,32,1),
fa risuonare un canto pacifico (Protrettico ai Greci XI 116,2). Del resto, i cristiani sono educati per
la pace e non per la guerra (Stromati 1V 8,61,2-3), e di pace sono le invincibili armi che indossano
nel combattimento contro il maligno (Protrettico ai Greci XI 116,3-4). Importante, in chiave
polemica contro le spese militari, & 1’osservazione per cui la pace non necessita di nessuno dei grandi
mezzi richiesti dalla guerra (Pedagogo | 12,99,1). L’esercito cristiano, infatti, & un esercito disarmato,
pacifico, incruento, quieto, incontaminato, costituito perlopiu di vecchi, orfani e vedove, ossia di
persone bisognose (Quale ricco potra salvarsi? 34,2-3). Di poco posteriore a Clemente ¢ 1’ Ippolito
esegeta dell’AT. Da un lato, per quanto ostile a Roma, egli ¢ disposto a riconoscerne 1’utilita nel
frenare il disordine (In Daniele IV 21,5); dall’altro, I’interpretazione restrittiva che offre di Romani
13,1-7 lo induce a dichiarare il dovere di obbedire a chi detiene il potere finché non richieda qualcosa
di contrario alla fede (Il 23,1-4). In tal modo, come gia per i martiri di epoca precedente, egli

4 A questo riguardo, si veda I’edizione commentata da Ch. Munier, Justin. Apologie pour les chrétiens. Introduction,
texte critique, traduction et notes, Paris 2006 (SC 507).
5 Su tale scritto, si veda Ph. Bobichon, Justin martyr. Dialogue avec Tryphon (édition critique, traduction, commentaire),
Fribourg 2003.
6L opera ¢ sta editata e commentata da A. D'Anna, Pseudo-Giustino, Sulla resurrezione. Discorso cristiano del I1 secolo.
Brescia 2001.
7 Al proposito, si veda G. Aragione, a cura di, Taziano il Siro. Ai Greci, Milano 2015.
8 Ha editato e commentato questo scritto B. Pouderon, Paris 1992 (SC 379).
® Dell’apologia sono rimasti frammenti riportati da Eusebio, Storia ecclesiastica IV 26, 5-7.
10 per questo testo, si veda I’edizione commentata da F. Ruggiero, A Diogneto, Roma 2020.
2


https://sourceschretiennes.org/collaborateurs/bernard-pouderon

riconosce di fatto la liberta di coscienza e ridimensiona l’assolutezza del potere imperiale,
contraffazione satanica mirante a una continua espansione (IV 9,2). Come per Clemente, anche per
Origene la questione di fondo ¢ I’educazione del cristiano alla pace. Tant’¢ che 1’unico autentico ed
efficace combattimento € quello spirituale contro le forze del Maligno, e in tale direzione va la sua
interpretazione tipologica delle guerre condotte dall’Isracle biblico (si pensi a In Giosué 15,1). Nel
Contro Celso, tuttavia, ribattendo le obiezioni di carattere politico presenti nel Discorso vero di Celso,
giunge ad affermare che I’assoggettamento dei popoli al solo imperatore romano € avvenuto per
volere di Dio, in vista di un assetto del mondo piu pacifico e dunque piu adatto ai cristiani (11 30), che
neppure ammettono di difendersi dai nemici, di uccidere in qualsiasi modo e di vendicarsi (111 8). In
tale maniera finisce col legittimare I’esistenza di Roma in quanto voluta da Dio, col riconoscerne il
ruolo provvidenziale nella storia e con 1’inquadrare essa pure nel disegno di salvezza. Parla inoltre di
guerre “giustamente” combattute e di “guerre giuste”. Se il compito dei credenti, popolo tutto
sacerdotale, & partecipare esclusivamente con la preghiera al combattimento, essi pero, da tale
posizione, lottano concretamente «in favore di coloro che combattono giustamente e di colui che
giustamente regna, perché tutto cio che é avverso e ostile a coloro che agiscono giustamente sia
distrutto» (V111 73). In precedenza, prendendo spunto dalle api, egli aveva dichiarato che, «se mai ve
ne fosse necessita», le guerre tra gli uomini devono essere «giuste e stabilite» (IV 82). Da tali
espressioni non si puod in verita far discendere una teorizzazione della bonta in sé della guerra.
Origene, infatti, non pensa assolutamente di proporre con cio una prospettiva di continua belligeranza,
ma, al contrario, auspica la conversione di tutti romani, cosi che le guerre abbiano fine, almeno entro
i confini dell’impero (VI 72). La riflessione teologica sulla societa fa indubbiamente un passo in
avanti, nella direzione di una corresponsabilita che comincia a vedersi sempre piu chiaramente: la
chiesa ¢ I’organizzazione piu solida e articolata dell’impero e i cristiani sono ora pronti a offrire a
quest’ultimo un sostegno, non solo nel quadro della concretezza politica, ma anche e soprattutto
nell’ambito di un ripensamento complessivo della societd romana.!

3/ L’ Africa romana del 111 secolo

Passando dal mondo di lingua greca alle prime attestazioni in latino, s’incontra la veemenza degli
scrittori di questa vasta regione. Una critica serrata dell’espansionismo romano, colmo di rapine
saccheggi e omicidi, viene da Minucio Felice (Ottavio 25,1-5), che al romano predatore oppone il
cristiano mite e pacifico, tanto da non uccidere alcuno, rifiutare i giochi circensi e astenersi da ogni
forma di spargimento di sangue (30,6)*2. Nell’affrontare Tertulliano, occorre distinguere due fasi.
Alla prima appartiene 1’Apologetico, il suo scritto ad extra piu noto, in cui il polemista evidenzia con
apparente soddisfazione la presenza di molti cristiani nell’esercito (5,6; 37,4; 42,3) e assume una
posizione che, pur critica verso il potere, si mantiene comungue lealista nei suoi riguardi, malgrado
il rischio “statolatrico” (30,1; 36,4). E chiaro che gli sta a cuore mostrare I’importanza della chiesa
per la vita dell’impero. Della seconda fase, in cui il pensatore si fa piu rigorista, forse anche per
I’influsso di idee montaniste, & propria una prospettiva spirituale che porta a identificare molti tratti
della societa romana con I’idolatria e dunque a vietare praticamente sempre non solo la partecipazione
di cristiani alla guerra e ad altri atti connessi con la violenza omicida, ma anche la stessa professione
militare. Cosl, nello scritto L idolatria afferma (servendosi della distinzione tra bellare e militare)
che il credente non deve servire nella milizia né in tempo di guerra, né in tempo di pace (19,3). Nel
pamphlet La corona racconta poi la vicenda di un soldato cristiano presentatosi senza la corona sul
capo durante una cerimonia militare: malgrado le rabbiose critiche dei propri commilitoni anch’essi
cristiani, costui resta fedele alla propria condotta subendo infine il martirio (1). L’episodio offre lo
spunto al polemista per una vigorosa disamina dell’imperialismo romano, che conduce a vietare ai
cristiani di militare e combattere per il sovrano. In particolare, si afferma che e peccato entrare
nell’esercito dopo il battesimo e si stabilisce che chi & gia soldato, dopo il battesimo, deve o

11 Sullo scritto, si veda la nuova edizione della traduzione commentata dell’opera a cura di P. Ressa (Brescia 2021).
12 Per tale opera, si veda I’edizione commentata da M. Pellegrino, P. Siniscalco e M. Rizzi, Torino 1919.
3


User
Barra


abbandonare immediatamente la vita militare o ricorrere a ogni sorta di sotterfugi per evitare di
commettere peccati o, infine, affrontare il martirio, come puo toccare anche ai cristiani non soldati
(11,4).23 11 vescovo di Cartagine Cipriano si dichiara lealista verso I’impero (A Demetriano 20),
sebbene ne mostri le atrocita anche verso i cristiani (17). Quanto all’omicidio, sostiene che, quando
e commesso da singoli, viene giudicato un crimine, mentre diventa virtu quando lo si compie in guerra
per lo Stato, quasi che sia solo la grandezza della ferocia ad assicurare I’impunita dai delitti (A Donato
6).1* Per il retore Arnobio di Sicca, I’impero vive di sopraffazione e guerre. Solo la nonviolenza
cristiana predicata da Cristo ha il merito di averne frenato la ferocia. Se gli uomini ne seguissero
I’insegnamento, il mondo si volgerebbe a lavori piu pacifici, vivendo tranquillo e concorde (Contro i
pagani | 6,1-3).2° Discepolo di Arnobio, anche Lattanzio, nelle Istituzioni divine, scritte all’inizio del
IV secolo, si fa portavoce di una visione nonviolenta — seppure non senza qualche incongruenza —
pressoché assoluta, che esclude categoricamente la vendetta (V1 18,12), la partecipazione a giochi
violenti (V1 20,10), il mestiere di soldato (VI 20,15), la collaborazione a pene capitali (VI 20,16), il
suicidio (V117,25), I’esposizione dei neonati (V1 20,25), persino la possibilita per la societa di punire
legittimamente (V 9,2) e condanna — é evidente — la “guerra giusta” romana con le sue stragi e i suoi
falsi eroi (1 18,8-10; V 5,14; VI 6,18-23).1% Se con Lattanzio siamo davanti a una critica teorica di
Roma, nella scia di tutto il pensiero cristiano dell’ Africa romana, i martiri di quella regione in vario
modo obiettori di coscienza (Massimiliano, Marcello, Cassiano, Tipasio e Fabio) sono testimoni
concreti, capaci di esprimere, anche sul piano simbolico, il compimento dell’imitazione del Christus
patiens. | loro acta, che si muovono nella linea della desacralizzazione del potere e delle funzioni
imperiali proposta da La Corona di Tertulliano, documentano bene il difficile rapporto tra chiesa e
potere politico a cavallo tra 11l e 1V secolo.!’

4/ La svolta costantiniana

Espressione di una situazione che muta col primo imperatore cristiano e la fine delle persecuzioni
sono alcuni autori e documenti del principio del IV secolo. Gia nel 313, il Concilio di Arles, voluto
da Costantino per la questione donatista, al canone 3 scomunica i soldati disertori.!® Cosi, nel
passaggio dalle Istituzioni divine alla sua Epitome!®, Lattanzio attenua la condanna del servizio
militare (56,4; 59,5; 66,3). Nel successivo La collera di Dio® la nonviolenza non presenta pid i tratti
di radicalita che aveva in precedenza (16,8; 17,6-7), divenendo progressivamente un fatto intimistico.
Infine, nello scritto Le morti dei persecutori?! si recupera la concezione morale romana, che in
precedenza era stata rigettata nelle Istituzioni divine a vantaggio di quella cristiana. Cosi gli imperatori
stoici sono rivalutati e in specie Costantino combatte sempre sotto la protezione di Dio. Uomo dei
tempi nuovi e Eusebio di Cesarea. Se la guerra é presentata come una calamita (Storia ecclesiastica
| 2; V proemio), nello scontro tra Costantino e Licinio, la pieta cristiana del primo & sempre opposta

13 Su Tertulliano e il mondo militare, si veda H:Ch. Brennecke, ‘An fidelis ad militiam converti possit’? [Tertullian, de
idolatria 19,1]. Frihchristliches Bekenntnis und Militardienst im Widerspruch?, in Die Weltlichkeit des Glaubens in der
Alten Kirche. Festschrift fur Ulrich Wickert zum siebzigsten Geburstag. In Verbindung mit Barbara Aland und Christoph
Schéublin herausgegeben von Dietmar Wyrwa, Berlin — Ney York 1997, pp. 45-99; per le tre opere citate, Apologetico,
La Idolatria e La corona, si vedano le edizioni commentate rispettivamente da P. Podolak, E. Sanzi e F. Ruggiero, in
AA.NV., Scrittori cristiani dell’Africa romana, voll. 1 e 4/1, Roma 2006 e Roma 2011.
1% Per le opere di Cipriano, cfr. ora I’edizione con traduzione e note in AA.VV., Scrittori cristiani dell’Africa romana,
voll. 6/1-2, Roma 2006 e Roma 2009. Si vedano anche: per A Donato, I’edizione annotata da J. Molager (ed), Paris 1982
(SC 291); per A Demetriano, I’edizione a cura di E.Gallicet - M. Veronese (edd.), Torino 20182,
15 Si veda ora I’edizione commentata da B. Amata, M. Sajovic e A. Sollena, Roma 2016.
16 Cfr. U. Mattioli, L’ innocentia in Lattanzio. Basi classiche e bibliche, in Tradizione dell’Antico nelle letterature e nelle
arti d’Occidente. Studi in memoria di Maria Bellincioni Scarpat, Parma 1990, pp. 44-66.
17 Cfr. J. Leoni, Actes et passions des martyrs militaires africains (trad. P. Mattei), Paris 2020 (SC 609).
18 Cfr. F. Ruggiero, Su un aspetto della controversia donatista al | concilio arelatense: il canone 3 e la militia dei cristiani,
in AA.VV., | concili della cristianita occidentale. Secoli 111-V, Roma 2002, pp. 363-377.
19 Per questa opera, si veda I’edizione annotata da M. Perrin, Paris 1987 (SC 335).
2 Su questo testo, si veda I’edizione annotata di Ch. Ingremeau, Paris 1982 (SC289).
2L Su questo scritto, fondamentale 1’edizione commentata da J. Moreau, in due tomi, Paris 1954 (SC 39/1-2).

4



alla empieta del secondo (Vita di Costantino Il 3,2-4,1-4). Piu interessanti ancora sono le vicende di
due soldati cristiani vissuti in epoche e contesti diversi: Basilide (Storia ecclesiastica VI 5,3-6) e
Marino (VI1I 15,1-5). Per entrambi il mestiere di soldato € lecito e il morire da martiri dipende dal
rifiuto di compiere atti ritenuti idolatrici. Eusebio propone inoltre la distinzione tra cristiani comuni,
che possono anche militare nell’esercito, e chierici e monaci, esentati dal servizio nell’esercito e dallo
spargimento di sangue: in essi solo permane, quindi, una posizione nonviolenta che prima era
affermata come propria di ogni fedele. Non tutta la chiesa accoglie tuttavia senza riserva il nuovo
corso. Il canone XII del primo concilio di Nicea del 325 condanna a una pena durissima quanti,
divenuti cristiani, hanno lasciato la professione militare, ma cercano in seguito con ogni mezzo di
rientrarvi: un’attestazione importante, al di l1a della questione liciniana. A coloro che uccidono in
guerra, Basilio consiglia di astersi per tre anni dalla comunione (lettera 188,13). Gli ordinamenti
ecclesiastici in qualche modo collegati con la cosiddetta Tradizione apostolica e per lo piu esterni al
dominio di Roma condannano tutti, seppure con qualche espressione differente, i mestieri del circo,
le magistrature con potesta di uccidere e la professione militare (TA 16). Martino di Tours, nella Vita
Martini dell’aristocratico provinciale Sulpicio Severo, diventa soldato contro la propria volonta e vive
nell’esercito, per bonta e rettitudine, da monaco (2-3); al termine della ferma obbligatoria, chiede il
congedo per motivi di coscienza, invocando la propria fede quale impedimento a combattere (4).2

5/ Ambrogio e Agostino

Pur recuperando pienamente la tradizione romana, Ambrogio tuttavia si concentra piu sulla pace
che sulla guerra. Indubbiamente va lodato il soldato che con fortezza e generosita combatte il nemico
per la difesa della patria, ma preferibile é la situazione provvidenziale in cui Dio blocca la battaglia
per evitare che nessuno muoia. Ambrogio stigmatizza la violenza ¢ 1’omicidio, non parla di guerre
giuste, ma ritiene doveroso che lo Stato conservi la propria integrita, tanto lottando contro i nemici in
guerra, quanto punendo i colpevoli nell’esercizio della giustizia in patria. Tale posizione € debitrice
di Cicerone: vi sono due modalita di essere ingiusti, quella di chi commette personalmente atti iniqui
e quella di chi permette che altre persone commettano tali atti (I doveri dei ministri 1 1,17). Il problema
di Ambrogio vescovo ¢ la responsabilita della chiesa in una situazione cosi difficile per I’impero,
scosso da gravi problemi interni e travolto dai barbari ai confini. Ambrogio, comunque, non é solo
vescovo, ma anche servitore dello Stato: la pace nella giustizia ¢ il bene piu alto da conservare e, se i
fatti lo richiedono, da ristabilire. Neanche per Ambrogio, tuttavia, si pud parlare di “guerra giusta”,
perché non siamo in presenza di una teorizzazione della bonta morale della guerra.?® Per comprendere
la posizione di Agostino, occorre tenere sempre conto di due dati: egli, diversamente dall’aristocratico
Ambrogio, € un provinciale africano di estrazione non elevata, e meglio del suo maestro sa cogliere
I’arroganza imperiale che ha progressivamente informato di sé la vicenda di Roma; i suoi
innumerevoli passi sulla guerra vanno letti alla luce del contesto, evitando di attribuirgli erroneamente
una volonta teorizzatrice in lui assente. Agostino non parla della guerra giusta e se vi allude, lo fa per
esprimere al riguardo un giudizio nettamente negativo. Il suo scritto piu importante anche a questo
proposito, La citta di Dio, affronta ampiamente la questione delle guerre di Roma e del primato della
pace sulla guerra. Con sottile sarcasmo, ’autore parla dell’immane spargimento di sangue versato
nelle guerre di conquista (XIX 7) e dichiara che in nessun caso possono venire legittimate ingiustizie
tali da fare degli Stati grandi bande di ladri (IV 4.6). Se € vero che la pace € intrinsecamente parte
dell’uomo (XIX 10-20), allora la guerra non puo accontentarsi di mirare alla pace (XV 4; XIX 12),
ma gia nella pace va condotta, ossia con pazienza, benevolenza e desiderio di conciliazione (lettera
138,14). Fare la guerra da cristiani non € mai dunque la stessa cosa che farla da pagani: esiste, per

22 A riguardo del capitolo 1V della Vita Martini, si vedano i commenti di J. Fontaine, Sulpice Séveére, Vie de saint Martin,
I1, Paris 1967 (SC 134), pp.509-538, di F. Ruggiero, Vita di Martino, Bologna 2003, pp. 180-185 e di O. Guillot, Saint
Martin, ap0tre des pauvres, Paris 2008, pp. 87-91.
23 Su Ambrogio e la guerrasignificativo G. Zecchini, S. Ambrogio e le origini della vittoria incruenta, in «Rivista di Storia
della Chiesa in Italia» 38 (1984), pp. 391-404.

5



cosi dire, un primato della pace sulla guerra, anche di quella ritenuta piu necessaria (lettera 229). Non
si tratta di approvare o disapprovare la guerra, ma di fissare le regole di una pace per questo mondo,
nell’amara consapevolezza che tra esse rientrano anche regole per i conflitti.?* Significativo & che i
capi dell’Israele biblico, piuttosto che 1 profeti, siano ora, per Ambrogio come per Agostino, i nuovi
modelli di soldato cristiano: segno che il supersessionism teologico si € ormai affermato.

Conclusione

Non meno degli altri, i padri precostantiniani cercano una pace possibile e realistica. Il loro
atteggiamento profetico e nella storia, non fuori di essa. Essi pure ambiscono alla conquista spirituale
e culturale di Roma. La differenza, pur nella continuita, rispetto a quelli sta nella considerazione delle
vicende storiche come capaci di meglio illuminare la coscienza cristiana, richiamandola ai compiti
sempre maggiori di responsabilita. Gia i cristiani dei primi secoli sono consapevoli di rappresentare
nella macchina istituzionale imperiale una presenza di giorno in giorno piu significativa, per quantita
¢ qualita. Solo cosi si spiega I’inattesa € insieme desiderata, rapidita della recezione della svolta di
Costantino, che accoglie le speranze della chiesa dei martiri e fa di questa, nella corresponsabilita di
governo, il vero motore del suo progetto di rinnovamento politico.

ABSTRACT

L’autore studia il problema della guerra nella prospettiva di una progressiva corresponsabilita dei
cristiani nei confronti della societa romana. Via via che la pace viene avvertita come qualcosa che
non concerne solo la sfera intracomunitaria e il suo orizzonte si sposta dall’escatologia alla storia, il
problema della guerra si pone in termini di ‘governo’ della violenza, espressione di un mondo
imperfetto. Il riconoscimento del ruolo provvidenziale svolto dall’impero nel facilitare la diffusione
del messaggio evangelico porta a smorzare la latente contrapposizione con esso e di conseguenza ad
assumere la sfera intramondana come 1’ambito entro cui operare per assicurargli il sostegno.

24 per i testi agostiniani sulla guerra, ancora fondamentale A. Vanderpol, La doctrine scolastique du droit de guerre, Paris
1919; per una prospettiva di pitu ampio respiro, L.J. Swift, Augustine on War and Killing: Another View, in «Harvard
Theological Reiew» 66 (1973), pp. 369-383. In specifico su La citta di Dio, si veda E. Cavalcanti, La cosiddetta “guerra
giusta” nel De civitate Dei di Agostino, in «Cristianesimo nella storia» 25 (2004), pp. 25-57; quanto al tema nelle lettere,
si veda F. Ruggiero, 7 volti della pace. Testi dall’Epistolario di Agostino d’Ippona, Roma 1999.

6





