JEAN GALOT*

L’educazione della fede
La fede in Cristo Dio e uomo

Un teologo, che conosce a fondo il cuore di Cristo, in-
troduce nel metodo che Egli ha seguito per educare
nella fede i suoi discepoli. Si tratta di un’approfondita
indagine condotta su avvenimenti e personaggi del
Vangelo, per cogliere la genesi del loro cammino di fe-
de e le sue manifestazioni nella loro vicenda storica.

Non e una semplice lezione teologica, anche se svolta
col rigore del metodo scientifico. Si puo, a ragione, parlare
di teologia sapienziale e spirituale, di un’autentica pedago-
gia della fede secondo il Vangelo. Le argomentazioni ten-
dono a rafforzare la fede, per scavare in profondita nella
vita personale e nelle situazioni concrete di cui gli attori
sono stati protagonisti, per cercarvi i fili di Dio e le strade
che Egli traccia per condurre gli uomini alla salvezza.

Alle riflessioni, che mirano a confermare nelle con-
vinzioni di fede ed a guidare la volonta nelle sue libere
scelte, soggiace una visione complessiva della Cristolo-
gia piit aggiornata che garantisce la precisione dei riferi-
menti dottrinali e, spesso, degli atteggiamenti psicologi-
ci. Non una fede astratta ed intellettualistica, ma finaliz-
zata espressamente alla vita cristiana, alla luce dei pro-
blemi che il mondo d’oggi pone agli uomini di oggi.

Cristo, primo educatore della fede
Fede e vita

Alla fine del suo vangelo, San Giovanni ci dice che ha scritto la.
sua opera affinché i suoi lettori credano «che Gesu é il Cristo, il Fi-
glio di Dio», e perché credendo, abbiano la vita nel suo nome (20,31).

* Docente di Cristologia presso la Pontificia Universita Gregoriana di Roma.



L’evangelista voleva sviluppare, educare, la fede dei cristiani, mo-
strare loro colui nel quale dovevano credere, € perché dovevano
credere in lui. Egli esprime bene l'obiettivo di questa educazione .
nella fede: i cristiani devono credere in Gesti, Messia e Figlio di Dio,
e la loro fede si deve manifestare nella loro vita cristiana. Una vaga
fede dell’'uomo Gest non basta: si tratta di credere che egli ¢ Figlio
di Dio, che egli & Dio. Questa fede non si puo limitare all’ordine del
pensiero; essa deve suscitare ‘una vita conforme alle convinzioni
personali: avere la vita nel nome di Cristo, significa vivere della
stessa vita del Cristo nel quale si crede, e testimoniare il valore di
‘questa vita.

~ Assegnandosi questo obiettivo nella redazione del suo vangelo,
San Giovanni non faceva che continuare l'opera di Gesu che, per
~ primo, aveva voluto suscitare nell’'umanita una nuova fede. Quando
affrontiamo il problema dell’educazione della fede, non possiamo
“.mai dimenticare che il primo educatore della fede ¢ stato Cristo
stesso. Egli non ha scritto nulla, ma con le sue parole e con i suoi ge-
sti ha dato ai suoi discepoli una rivelazione che richiedeva l'adesio-
ne della loro fede. Astenendosi dallo scrivere e non volendo lasciar-
ci un libro contenente il.suo messaggio e il suo insegnamento, mani-
festo la sua intenzione di fondare una fede viva, che non sia sempli-
‘cemente il risultato di una lettura e Yaccoglienza di un pensiero,
ma che scaturisca da un contatto da persona a persona.

La sua rivelazione & stata essenzialmente rivelazione della sua
persona. La religione da lui fondata & nata dalla sua presenza perso-
nale sulla terra, e dalle relazioni da lui stabilite con coloro che ha
iinvitato a condividere la sua vita. Egli ha creato una comunita par-
ticolarmente unita alla sua persona, comunita che ha ricevuto il
suo messaggio per propagarlo nel mondo. E lui che in questa comu-
nita ha fatto nascere la fede. '

Dono del mistero

In che modo ha fatto nascere questa fede, e come I'ha educata,
sviluppata nei ‘suoi discepoli? Si possono distiniguere due aspetti
complementari nel suo modo di procedere. Da una parte, egli inse-
gna ai suoi discepoli, come alle folle, la verita che apporta al mon-
do; annuncia loro la buona novella della salvezza, con tutto cio che
essa richiede per un’autentica conversione. Rivela loro il disegno
del Padre, le sue disposizioni di bonta e di misericordia, la sua

4



intenzione di offrire ai peccatori il perdono delle loro colpe. Espone
le condizioni dello sviluppo della nuova vita che vuole far penetrare
nell'umanita, enunciando il duplice precetto dell’amore e promet- -
tendo la venuta dello Spirito Santo. Di questo insegnamento, spesso

le folle riescono a comprendere solo le parabole, fermandosi al sen-

so delle immagini piuttosto che al loro profondo significato. Ma i

discepoli, che ricevono spiegazioni piu precise, sono in grado di

comprendere questo significato. «A voi — dice Gesl1 — & stato dato

il mistero del regno di Dio» (Mc 4,11). Questo mistero & diventato

per essi una luce. E quanto San Paolo — facendo eco a queste paro-

le di Gesut — scrivera nella lettera ai Romani quando, citando il van-

gelo che egli annuncia predicando Gesti Cristo, esalta «la rivelazio-

ne del mistero taciuto per secoli eterni, ma rivelato ora e annunzia-

to mediante le scritture profetiche, per ordine dell’eterno Dio, a tut-

te le genti perché obbediscano alla fede» (Rm 16,25-26). All’Apostolo

piace sottolineare la novita della rivelazione che si ¢ compiuta in

Cristo, in contrasto con il silenzio dei secoli precedenti, in cui gli

scritti profetici non potevano ancora essere interpretati secondo il

vero senso che avevano nell’intenzione divina.

Secondo la dichiarazione cosi semplice, ma tanto vigorosa, di Ge-
si1, come ci viene riportata da San Marco, & tutto I'insieme del mi-
stero che ¢ dato al gruppo dei discepoli. Gli altri due evangelisti,
San Matteo e San Luca, hanno compreso questa dichiarazione in
maniera pil stretta, scrivendo: «A voi & stato dato di conoscere i mi-
steri del regno dei cieli...». Conoscere i misteri, significa conoscere
il senso delle verita illustrate mediante le parabole. Questo & un do-
no notevole fatto ai discepoli. Ma il loro privilegio ¢ ancor piu gran-
de, perché Gesu parla del mistero, ossia di tutto il disegno nascosto
di Dio per l'instaurazione del regno.

Qui interviene 'altro aspetto della rivelazione rivolta da Gesu ai
suoi discepoli. Il Maestro non impartiva ad essi solo un insegna-
mento. Invitandoli ad accompagnarlo sulle strade della sua missio-
ne, egli viveva sotto i loro occhi, e si svelava ad essi nei suoi gesti e
nel suo comportamento. Non si accontentava di apportare loro dei
complementi di predicazione, delle precisazioni su quello che dice-
va in pubblico. Li intratteneva in rapporti di amicizia, faceva loro
delle confidenze, li invitava a riflettere sul suo modo di pensare e di
vivere. Il mistero del regno si impersonava in lui; in questo modo
tutto il mistero era dato agli apostoli, grazie alla loro intimita per-
sonale con il Maestro.

In questo dono di tutto il mistero appare vivamente 1’amore che.

5



anima la rivelazione di Cristo: nella sua rivelazione, Gesu dona se
stesso, senza alcuna riserva. Il suo dono & mistero, perché ¢ il dono
assoluto di Dio in un uomo. E mediante questo amore che Ges ri-
chiede I'adesione di fede. Secondo la parola di Paolo, il mistero &
manifestato oggi in vista dell’obbedienza della fede. La fede ¢
un’obbedienza, perché Dio la chiede con tutta la sovranita che gli
appartiene. Ma questa fede & ancor pit1 una risposta d’amore all'im-
menso amore divino che si & rivelato in Cristo. Credere, significa es-
senzialmente accogliere 'amore, e rispondere al dono divino con il
dono di se stesso. Per comprendere il senso della fede, ¢ necessario

porsi davanti alla verita di un amore che chiama.

Fede che supera i timori

Un episodio particolare, quello della tempesta sedata, mostra co-
me Gesu vive familiarmente con i suoi discepoli, in modo da farli
entrare nel mistero della sua persona. Comprendiamo |’emozione
dei discepoli che vedono le onde assalire la barca al punto da riem-
pirla. In questa situazione pericolosa si stupiscono che Gesu conti-
nui a dormire, sistemato a poppa; in realta questo piccolo fatto in-
dica fino a che punto egli si abbandona all’amicizia di coloro che lo
circondano. Ma i discepoli sono ancor pitt meravigliati quando, sve-
gliatosi, Gest1 ordina al mare di calmarsi. Il Maestro non manca di
trarne una lezione: «Perché siete cosi paurosi? Non avete ancora fe-
de?» (Mc 4,40). .

Per formare i suoi discepoli alla fede, fa dunque superare loro i
sentimenti di paura di fronte alle forze scatenate della natura. Inse-
gna loro ad avere fiducia nella potenza di cui egli dispone e che si ri-
vela di una meravigliosa efficacia.

E vero che subito dopo aver constatato il miracolo, i discepoli so-
no invasi da un grande timore, ma questo timore non ¢ piu paura
davanti ad una minaccia; esso & stupore davanti alla manifestazio-
ne di una potenza che li soccorre e li protegge: «Chi ¢ dunque co-
stui, al quale anche il vento e il mare obbediscono?» (Mc 4,41). E so-
lo una domanda che sottolinea il mistero, ma, in essa vi & una fede
che comincia ad affermarsi, poiché Gesu ¢ riconosciuto come colui
al quale sono sottomesse le forze della natura.

Questa formazione ad una fede che supera la paura, rimane sem-
pre necessaria. Oggi, come in passato, gli uomini incontrano delle
situazioni che provocano angoscia o panico. E il momento di volgersi

6



verso Colui che & padrone di tutti gli avvenimenti: il Signore puo
sembrare addormentato, come un tempo nella barca dei suoi disce-
poli, ma la sua presenza & un segno che egli veglia su coloro di cui
ha voluto diventare amico, e con una parola puo calmare le tempe-
ste pit minacciose.

Non ¢ senza motivo che in questo episodio & stato riconosciuto un
simbolo annunciatore di cio che caratterizza la vita della Chiesa. La
comunita entrata nella barca del Maestro potrebbe spaventarsi per
le burrasche che scuotono e minacciano di farla perire. La Chiesa
non gode mai di una situazione al riparo delle prove, e in tutte le
epoche deve far fronte a venti contrari. Essa ¢ invitata a sviluppare
ed a rafforzare la sua fede, abbandonando i suoi timori alla potenza
del Cristo che si trova sempre a poppa della barca, anche se sembra
addormentato. Il Maestro che aveva educato i suoi discepoli alla fe-
de, continua ad educarli, nelle agitazioni contemporanee, alla sere-
nita di questa stessa fede. _

Anche la tentazione rischia di ripetersi: quella di lanciare un rim-
provero a colui che non interviene come vorremmo: «Maestro, non
t'importa che moriamo?». Dopo che la tempesta fu sedata, i disce-
poli compresero di aver sbagliato a porre questa domanda al loro
Maestro. Cristo non agisce come noi; essendo Dio, agisce alla ma-
niera di Dio, ossia in un modo che supera ogni sapienza umana.
Dobbiamo lasciargli scegliere la via da lui stabilita per condurre la
sua Chiesa e la vita di ciascuno dei suoi discepoli. Esigere da lui che
si comporti secondo le nostre vedute, sarebbe volerlo troppo esclu-
sivamente simile a noi, e mancare di fede nella sua divinita.

La fede non puo sopprimere il mistero: essa entra nel mistero con
la chiarezza della rivelazione. Ma questa chiarezza & accompagnata
sempre da oscuritd; 'intelligenza che crede deve accettare di essere
superata da quello che essa crede. Non puo pretendere di dominare
il suo oggetto. E la coscienza di questo superamento che si esprime
nell’esclamazione dei discepoli: «Chi & dunque costui, al quale an-
che il vento e il mare obbediscono?». Nessuna parola basterebbe ad
esprimere tutto il contenuto del mistero.

Fede e adorazione
Impegnata nel mistero, la fede comporta adorazione. Ricevendo
da Gesu la guarigione, il cieco nato aveva ricevuto una luce superio-

re a quella della visione materiale. Egli credeva in colui che I'aveva

f



guarito, osando dire ai farisei che era un profeta, esponendosi ad
essere scacciato da essi a motivo della sua fede. Incontrandolo, Ge-
st desidera illuminare maggiormente questa fede. «Tu credi nel Fi-
glio dell'uomo?», gli chiede. Il Figlio dell'uomo era un personaggio
unico, proveniente dal cielo, superiore ai semplici profeti. La rispo-
sta dell’ex cieco testimonia la sua completa apertura alla rivelazio-
ne che gli viene proposta: «E chi &, Signore, perché io creda in lui?».
La dichiarazione di Gesu non lascia sussistere alcun dubbio: «Tu lo
vedi; colui che parla con te & proprio lui». Con cio, colui che ha ope-
rato la guarigione fa capire che ha agito in virtu del proprio potere:
egli ¢ il personaggio divino annunciato sotto il nome di Figlio
dell’'uomo. La reazione ¢ immediata: «Io credo, Signore», «e si pro-
stro dinanzi» (Gv 9,35-38). L’adorazione si aggiunge alla fede e in
certo qual modo da alla fede tutta la sua portata. E la presenza del-
la divinita che I’ex cieco nato — nella chiarezza di uno sguardo che
" poteva vedere Gesu — riconosceva nell’'uomo che I'aveva guarito.

Fede impegnata nei conflitti

L’episodio, come ci viene raccontato dettagliatamente da San
Giovanni, illustra un altro aspetto della formazione della fede, la
sua inevitabile conflittualita con gli avversari che rifiutano di cre-
dere. I farisei interrogano il cieco guarito, ma non si decidono ad
ammettere il miracolo, malgrado l'evidenza della testimonianza.
L’ostacolo alla fede non si trova in eventuali difetti riguardanti il
racconto o la trasmissione dei fatti, perché il cieco nato era ben co-
nosciuto come mendicante, e ormai non era piu cieco. Si trova nei
pregiudizi di coloro che si ostinano a considerare Gesti come un
peccatore. E tutto il dramma religioso del popolo giudaico che tra-
spare in questo rifiuto. I farisei erano dei credenti; essi credevano
in Dio, e agivano anche da zelanti protagonisti della loro fede. Ma
nella loro grande maggioranza restavano chiusi alla rivelazione di
Gesu e non volevano entrare nella nuova fede. Essi rifiutavano osti-
natamente tutto quello che Gesut diceva presentandosi come Figlio
di Dio.

Cosi si spiegano la loro collera e il loro disprezzo per il cieco gua-
rito. Quest’'uomo ¢ oppresso dalle ingiurie e soffre per la sua fede.
Ma replica in maniera irrefutabile alle accuse: «Non si ¢ mai sentito
dire che uno abbia aperto gli occhi a un cieco nato. Se costui non
fosse da Dio, non avrebbe potuto fare nulla». Solo Dio puo essere

8



all’origine della sua guarigione. L'ultima parola dei farisei nel dia-
logo conferma il loro pregiudizio; dicendo all’'uomo: «Sei nato tutto
nei peccati e vuoi insegnare a noi?», essi riconoscono che egli era
nato cieco mentre ora vede, e questo dovrebbe indurli ad ammette-
re il miracolo.

Alla luce dell’episodio si comprende come la fede in Cristo sia
esposta alle contraddizioni e alle persecuzioni. Teoricamente si po-
trebbe pensare che la rivelazione dell’amore divino, come ci ¢ stata
presentata da Cristo, dovrebbe raccogliere adesioni entusiastiche.
In effetti, la fede cristiana & nata in un contesto di lotte, le lotte in-
cessanti che Gesu ha dovuto affrontare nella sua predicazione, a se-
guito dell’accanimento dei suoi nemici. Paradossalmente, questi
nemici si contavano soprattutto tra coloro che avrebbero dovuto
accogliere il suo messaggio e riconoscere nella sua persona il Mes-
sia che realizzava le promesse rivolte da Dio al suo popolo. E il pa-
radosso sottolineato da San Giovanni nel prologo del suo vangelo:
«Venne fra la sua gente, ma i suoi non ’hanno accolto» (1,11).

Formando i suoi discepoli alla fede, Gesu li ha educati ad una fe-
de capace di resistere alle obiezioni e alle opposizioni. Egli sapeva
che il quadro conflittuale nel quale offriva al mondo la sua rivela-
zione, si sarebbe perpetuato nello sviluppo futuro della sua Chiesa,
e che la fede cristiana avrebbe incontrato, in ogni epoca, degli av-
versari. Ha persino denunciato il primo responsabile di questa osti-
lita; a coloro che non volevano ascoltare la sua parola, ha detto:
«Voi avete per padre il diavolo... menzognero e padre della menzo-
gna... Se dico la verita, perché non mi credete? Chi ¢ da Dio ascolta
le parole di Dio: per questo voi non le ascoltate, perché non siete da
Dio» (Gv 8,43-47).

Apparentemente, coloro che rifiutano la fede in Cristo non si ren-
devano conto del loro errore, né delle ragioni profonde del loro ri-
fiuto. I farisei, in particolare, volevano essere rigorosamente fedeli
al Dio nel quale credevano. Non si tratta quindi di accusare di catti-
va coscienza i nemici della fede cristiana, ma di constatare 1'azione
da essi condotta per intralciare lo sviluppo di questa fede.

Non ci si deve stupire di tutte le lotte nelle quali sono impegnati
coloro che credono in Cristo. Sognare un annuncio della buona no-
vella che si svolga tranquillamente e una fede bene accetta da tutti,
sarebbe cedere all’illusione. Se Cristo non ¢ sfuggito all’ostilita nel-
la diffusione del suo messaggio, i suoi discepoli non possono spera-
re di sottrarsene. '

Tanto nel caso dei discepoli che in quello del Maestro, non si pos-

9



sono attribuire a semplici circostanze accidentali i conflitti che sor-
gono intorno alla fede. Gesu, I'abbiamo detto, denunciava I'azione
nefasta del demonio; vi & un nemico invisibile che organizza I'oppo-
sizione allo sviluppo della fede cristiana e della Chiesa. Tuttavia, al
di sopra di questo influsso invisibile, vi ¢ il disegno sovrano del Pa-
dre che determina le condizioni nelle quali si opera la rivelazione.
Se la fede si sviluppa in mezzo alle lotte, significa che il piano divi-
no ha deciso cosi.

Considerando queste lotte come inevitabili, ci si deve dunque
convincere che, malgrado tutto il male che possono causare ai cre-
denti, esse favoriscono il vigore della fede. La necessita di affronta-
re delle obiezioni, incoraggia una riflessione piu approfondita sulla
verita rivelata; gli atti di ostilita o di persecuzione richiedono mag-
giore fermezza e una perseveranza piu fedele nelle convinzioni per-
sonali. La conflittualita stimola il dinamismo della fede e la genero-
sita di coloro che la professano. I credenti non devono lasciarsi sco-
raggiare dalla constatazione delle avversita che incontrano, né
dall’esperienza che essi fanno di un mondo in cui la fede & oggetto
di derisione, di odio o di diprezzo.

La domanda essenziale

Domanda sull’identita di Gesii

Se nel caso del cieco nato Gesu si accontenta d’invitare alla fede
nel Figlio dell’'uomo, da parte dei suoi discepoli richiede una pro-
fessione di fede piu precisa, poiché ad essi ¢ stato affidato il regno
di Dio. La duplice domanda che pone loro sulla strada di Cesarea di
Filippo ¢ significativa: «La gente chi dice che sia il Figlio dell’uo-
mo?». «Ma voi, chi dite che io sia?» (Mt 16,13.15).

Non si tratta pit semplicemente di riconoscere in Gesu il Figlio
dell’'uomo, ma di dire chi egli sia. La gente cerca di identificare Ge-
sl con un personaggio conosciuto, Giovanni Battista, Elia, o uno
dei profeti. Ponendo una nuova domanda ai suoi discepoli, Gesu
mostra bene che le opinioni diffuse tra il pubblico, non sono soddi-
sfacenti. Non si puo esprimere I'identita di Gesii con un personag-
gio del passato; si tratta di discernere in lui un personaggio unico,
colui che si attribuisce il nome misterioso di Figlio dell’'uomo.

10



Le parole: «Voi, chi dite che io sia?», indicano il problema fonda-
mentale posto da Gesti. Questo problema concerne la sua identita
personale. Recentemente, sono state proposte molte cristologie pu-
ramente o principalmente funzionali; esse pongono l'accento sulla
funzione del Cristo, al punto che la domanda sulla sua identita ¢ re-
legata nell’ombra. La convinzione soggiacente a questa presentazio-
ne del Cristo funzionale, & che la sola cosa che importa & quello che
Gest ha fatto per noi, la misura nella quale ha trasformato la no-
stra esistenza. Cio che & in se stesso non viene preso in considera-
zione; & lasciato semplicemente alla discussione.

In realta, &€ impossibile determinare la funzione del Cristo senza
pronunciarsi sulla sua identita: il funzionale non puo essere disso-
ciato dall’ontologico. Se Gesu & personalmente solo un uomo, puo
esercitare la sua missione solo nei limiti delle azioni umane. Per
contro, se & Dio, pud compiere un’opera che salva 'umanita e la di-
vinizza; & personalmente il Salvatore e I'autore di una nuova crea-
zione. Per sapere che cosa fa il Cristo, si deve preventivamente sa-
pere chi egli e.

Non tenere conto della divinita di Gesl, o misconoscerla, consi-
derando in lui solo 'influsso umano che ha esercitato sui suoi con-
temporanei, significa ridurre considerevolmente la sua funzione.
Anche il problema della funzione obbliga a porre in primo piano la
questione dell’identita divina di Cristo.

Gesu stesso fa comprendere che ai suoi occhi il problema essen-
ziale & di sapere chi egli &. Non chiede ai suoi discepoli: «Secondo
voi, che cosa sono venuto a fare?», ma «Voi, chi dite che io sia?».
Questa domanda, rivolta ai discepoli, &€ ormai rivolta a tutte le gene-
razioni umane. Essa determina I'oggetto centrale della fede.

Necessita di uno sforzo personale

Ci si potrebbe chiedere perché il Maestro formuli una domanda
concernente la propria identita, che lui conosce meglio dei suoi di-
scepoli. Non potrebbe dire, in termini precisi, chi egli ¢? Poiché
vuole rivelare se stesso e reclama la fede nella propria persona, non
dovrebbe dire ai suoi discepoli che cosa devono esprimere come
professione di fede?

Ma cio che Gesii vuole ottenere & una professione di fede espressa
dai discepoli, secondo il loro modo di vedere. Egli non ha mai comu-
nicato ai suoi ascoltatori una formula di fede gia pronta. Nella for-

11



mulazione della fede egli desidera il loro sforzo personale. Certo,
ha fornito loro elementi pit1 che sufficienti; ha dimostrato chi era
chiamando «Abba», «Papa», colui che egli prega, e comportandosi
da Figlio che ha ricevuto dal Padre ogni potere. I discepoli hanno
assistito alle discussioni sollevate da queste pretese, e hanno inteso
i rimproveri degli avversari che accusavano Gesu1 di «chiamare Dio
suo Padre» e «di farsi cosi uguale a Dio» (Gv 5,18). Gesu inoltre di-
mostra la verita dei suoi propositi mediante i miracoli che opera. E
cosi che dopo averlo visto camminare sulle acque del lago, coloro
che erano nella barca si prostrarono davanti a lui esclamando: «Tu
sei veramente il Figlio di Dio!» (Mt 14,33). Il «veramente» significa
che i discepoli ammettono che Gesui € realmente quello che preten-
de di essere, il Figlio di Dio.

Gesu fornisce cosi ai suoi discepoli tutti i dati che permettono lo-
ro di rispondere alla domanda: «Voi, chi dite che io sia?». Ma non fa
al loro posto la professione che attende da essi. Chiede uno sforzo
personale di riflessione su quello che hanno veduto e inteso: sono
essi che devono trarne la conclusione. ,

Questo sforzo & chiesto a tutti noi, perché la domanda di Gesu &
rivolta ad ogni uomo, e richiede da ciascuno una risposta persona-
le. Qui si afferma un’importante esigenza dell’educazione della fe-
de. Ciascuno deve sforzarsi personalmente di capire meglio cid che
ha rivelato della sua persona, secondo i racconti evangelici. Nessun
cristiano puo accontentarsi di ripetere la professione di fede della
Chiesa; certo, egli deve far sua questa professione di fede e recitare
il Credo con convinzione. Ma deve cercare di cogliere piu chiara-
mente, attraverso le parole ed i gesti di Gesty, le manifestazioni del-
la sua personalita divina. .

Recentemente si & constatato nella Chiesa un ardore molto inten-
so nello studio delle sacre scritture e, in particolare, dei vangeli.
Oggi sono piu numerosi i cristiani che si sforzano di approfondire
le loro conoscenze bibliche. Si deve ricordare che applicarsi alla
lettura dei vangeli, non vuol dire comprendere semplicemente ci®
che vi & detto, come in altri libri, ma porsi alla presenza della perso-
na di Gesu. Mediante la loro adesione di fede, i cristiani sono chia-
mati a scoprire questa persona, a conoscere meglio che cosa & Cri-
. sto in se stesso, per poter capire meglio che cosa & per essi, che cosa
significa per la loro esistenza.

Quando si vedono gli immensi sforzi di numerosi scienziati per
conoscere meglio le cose materiali e scoprire i segreti dell’'universo,
si puo porre la domanda: non sarebbe necessario uno sforzo mag-

12



giore per conoscere Colui che da un senso a tutta la nostra esisten-
za? Noi ammiriamo coloro che impiegano la loro intelligenza a stu-
diare le molecole e gli atomi, o i pit infimi meccanismi della vita,
contribuendo a migliorare sia le condizioni esistenziali, sia i rimedi
da apportare alle malattie. Ma per i cristiani dovrebbe esserci an-
che uno stimolo a impiegare la loro intelligenza nello studio delle
testimonianze che possediamo su colui che si & presentato a noi co-
me il salvatore e che ha trasformato in profondita la nostra esisten-
za. Ben piu di tutte le realta del nostro mondo, Cristo merita di es-
sere conosciuto ed apprezzato. Facendo questo sforzo, possiamo
beneficiare maggiormente della sua luce e di tutto quello che ci ha
offerto per un destino piu alto e per I'edificazione di un mondo mi-
gliore.

Conoscere Cristo & l'obiettivo supremo dell’intelligenza umana.
Questa conoscenza & piu importante di tutte le altre, essa puo cam-
biare e arricchire tutte le prospettive della vita umana.

Piu precisamente, quello che Gesu ci fa scoprire in se stesso ¢
Dio, il Dio d’amore. Dio aveva gia cominciato a rivelarsi nell’Antico
Testamento al popolo giudaico come Dio amante; la rivelazione di
Gesl1 mostra pill interamente questa verita: in Dio c’¢ solo amore, e
questo amore si dona a noi senza riserve.

La fede cerca di cogliere tutti gli aspetti, tutte le dimensioni di
questo amore. San Paolo augura agli efesini di «comprendere con
tutti i santi quale sia 'ampiezza, la lunghezza, I’altezza e la profon-
dita», di «conoscere I’amore di Cristo che sorpassa ogni conoscen-
za» (3,18-19). Ai suoi occhi, la conoscenza dell’amore di Cristo ¢ la
chiave di tutte le altre conoscenze. Infatti, la larghezza, la lunghez-
za, l'altezza e la profondita erano — secondo la filosofia stoica del
suo tempo — le dimensioni del mondo: comprendere che cosa erano
queste dimensioni, era giungere alla conoscenza del tutto, perché lo
sguardo poteva dominare I'insieme dell'universo. Conoscere I'amo-
re di Cristo, significa dunque conoscere tutti i segreti del mondo,
comprendere cio che significa I'insieme della creazione. L'universo
& stato creato per essere animato e dominato dall’amore di Cristo.

Paolo sottolinea che questo amore supera ogni conoscenza. Esso
costituisce un mistero nel quale non avremo mai finito di penetra-
re. Ma pur oltrepassando la nostra intelligenza, ci & accessibile, e
dobbiamo sforzarci di conoscerlo in tutta la misura del possibile.
Per I'educazione della fede, ¢ un tema essenziale di ricerca: scopri-
re nei testi evangelici i segni e le manifestazioni dell’amore di Cri-
sto, al fine di discernerli meglio in seguito nella nostra vita.

13



La professione di fede di Pietro

L'enunciato della nuova fede

La risposta di Simon Pietro a Gesu mostra che I’educazione dei
discepoli alla fede porta dei frutti. Questa risposta ¢ ammirevole,
nel senso che essa esprime l'essenziale dell’identita personale di
Gesu. Secondo la versione di San Matteo, essa si enuncia: «Tu sei il
Cristo, il Figlio del Dio vivente» (16,16). Le versioni di Marco (8,29) e
di Luca (9,20), sono piu brevi: «Tu sei il Cristo», «il Cristo di Dio».
Riguardo al dialogo, 'evangelista Matteo ha ricevuto delle informa-
zioni pitt complete; egli beneficia di una fonte particolare di infor-
mazioni per quanto riguarda Pietro. Abbiamo ricordato che, in pre-
cedenza, quando Geslt camminava sulle acque, i discepoli avevano
riconosciuto in lui il Figlio di Dio; sarebbe stato sorprendente che
la professione di fede di Simon Pietro non citasse espressamente
questa identita di Figlio, rivelata e rivendicata da Gesu.

Vi & stato uno sforzo personale di Pietro per formulare la sua fe-
de, perché Gesti non si era mai applicato, in termini propri, i titoli
di Cristo e di Figlio di Dio. Non si era chiamato «Cristo» o «Messia»,
perché voleva evitare che gli si attribuisse l'intenzione di stabilire
un regno messianico politico; nel popolo ebraico il concetto domi-
nante del Messia era quello di un re che avrebbe ristabilito I'indi-
pendenza d’Israele. Gesti non voleva che la fede nella sua persona si
avviasse in questa direzione, perché il regno che stava per fondare
non era di questo mondo e aveva un’estensione universale ad un li-
vello spirituale. Cosi, pur lasciando che gli altri lo chiamassero «Fi-
glio di Davide», Gesti non ha mai fatto suo questo titolo, ed ha prefe-
rito quello piu universale di «Figlio dell'uomo». E vero che egli si
presentava come colui che veniva a compiere le promesse messiani-
che, come l'autentico Messia; ma evitava tutto quello che poteva
creare confusione sulla natura della sua regalita.

D’altra parte Gesli non si era attribuito nemmeno il titolo di «Fi-
glio di Dio». Questo titolo poteva avere dei sensi diversi, ed era sta-
to applicato — nella tradizione giudaica — a molte persone. Non
avrebbe quindi potuto significare cio che di unico aveva la persona-
lita di Gestli, perché designava semplicemente un uomo che, come
altri, aveva un certo rapporto di filiazione con Dio. Con le sue paro-
le e con i suoi gesti, Gesu rivelava che era Figlio a un livello superio-
re, un Figlio che possedeva l'onnipotenza divina e che percio si

14



situava ad un livello di uguaglianza con il Padre, dal quale aveva tut-
to ricevuto.

Con la sua professione di fede, Simon Pietro ha voluto affermare
tutto quello che Gesu pretendeva di essere: «Cristo», «Figlio del Dio
vivente». Se gli avessero chiesto che cosa intendeva con cio, proba-
bilmente avrebbe risposto che egli voleva accogliere tutto quello
che Gesu aveva rivelato di se stesso. Si rendeva conto che la sua di-
chiarazione si tuffava nel mistero.

Infatti, la formula enuncia i due aspetti piu essenziali della perso-
na di Gesu: egli & il Messia, il re salvatore, e un Messia che ¢ il Figlio
di Dio. Cosi possiamo dire che questa prima professione di fede del-
la Chiesa nascente ha valore definitivo. Come abbiamo notato, essa
¢ ripresa alla fine del vangelo di Giovanni, scritto perché i lettori
credano che «Gesu ¢ il Cristo, il Figlio di Dio» (20,30). La Chiesa cre-
de in Gesu, Figlio di Dio, Salvatore dell'umanita.

Il valore di questa professione di fede risulta dall’approvazione
conferitale dal Maestro: «Beato te, Simone figlio di Giona, perché
né la carne né il sangue te I’hanno rivelato, ma il Padre mio che sta
nei cieli» (Mt 16,17). Chiamando il suo discepolo «Simone, figlio di
Giona», Gesl si ricordava del sommo sacerdote Simone, figlio di
Onia, che era stato presentato nel libro del Siracide; in realta il no-
me ¢ identico, perché Giona e Onia sono due trascrizioni greche del-
lo stesso nome semitico Johanan. Il sommo sacerdote Simone era
descritto come colui che officiava nella festa dell’Espiazione e pro-
nunciava il nome divino, un nome che veniva pronunciato solo in
questa circostanza dell’anno liturgico ebraico. Simone, il discepolo
di Gesty, figura cosi come il sommo sacerdote che ha pronunciato il
nome divino nella festa dell’Espiazione, perché & in questa festa che
Gesu1 ha posto la domanda ai suoi discepoli. Il nuovo sommo sacer-
dote ha pronunciato il nuovo nome del Dio che si ¢ rivelato agli uo-
mini, il nome del Figlio.

L’audacia della nuova fede

Con questo, 'audacia della dichiarazione di Pietro appare in una
luce pit1 viva. Il discepolo ha osato attribuire a Gesti un nome divi-
no. Cio che il popolo ebraico non osava pronunciare, il popolo cri-
stiano non deve mai cessare di pronunciarlo; il nome divino ¢ diven-
tato quello di Gesu. La fede cristiana si manifesta come una fede
nuova, che non crede piu soltanto in Dio, ma in un uomo che ¢ Dio.

15



E la novita che ¢ stata rifiutata dagli avversari di Gesu e dalla gran-
de maggioranza del popolo ebraico. Questa novita conferisce a Dio
un volto diverso.

L’audacia di Pietro & diventata 'audacia della nostra fede. Pro-
clamare che Gesu ¢ il Figlio di Dio, & sempre un atto audace. Nella
fede c’¢ una grandezza sorprendente: credere che un uomo ¢ Dio, €
al di sopra di tutti i pensieri e stime della ragione umana. L’educa-
zione della fede non pud mancare di sottolineare questa grandezza
e d’incoraggiare i cristiani ad assumere tutta ’audacia propria alla
loro fede.

Gest1 aveva avuto cura di formare specialmente Simon Pietro a
questa audacia. Quando il discepolo gli aveva chiesto di camminare
come lui sulle acque del lago, aveva approvato subito 'audacia del-
la sua domanda: «Vieni». E quando il discepolo, preso dalla paura,
stava per affondare e gridava: «Signore, salvami», gli tese una ma-
no e gli disse: «Uomo di poca fede, perché hai dubitato?» (Mt 14,28-
31). Egli voleva promuovere una fede audace in colui che considera-
va il capo dei suoi discepoli.

La grandezza della verita da credere, la divinita di Gesu, potrebbe
far indietreggiare l'intelligenza. Ma, come afferma il Maestro, non
sono «la carne e il sangue», non ¢& l'intelligenza umana da se stessa
che arriva a questa verita. Solo la rivelazione operata dal Padre la
fa scoprire. L’audacia della fede non proviene da uno slancio intel-
lettuale, ma dalla luce che scende dall’alto. Il Padre comunica agli
uomini, con la grazia illuminante, la conoscenza che egli possiede
del proprio Figlio. «Nessuno riconosce il Figlio se non il Padre», ha
detto Gesu1 (Mt 11,27). «Nessuno puo venire a me, se non lo attira il
Padre che mi ha mandato» (Gv 6,44), dice ancora Gesl1 a proposito
della fede nell’Eucaristia.

Dono divino e preghiera

Abbiamo insistito sullo sforzo personale richiesto dalla fede.
Conviene sempre aggiungere che la fede &, in primo luogo, un dono
divino; la fede cristiana & un dono del Padre che attira gli uomini a
suo Figlio e lo rivela loro interiormente. Cosi si spiega la preghiera
che aveva preceduto la domanda di Gesii ai suoi discepoli. San Luca
dice, infatti, che prima di porre questa domanda, il Maestro aveva
pregato in disparte (9,18). Egli aveva implorato il Padre di rivelare
ai suoi discepoli quello che doveva dichiarare a nome dei dodici. La

16



professione di fede ¢ stata il frutto della preghiera di Gesu.

La nostra attenzione & attirata da questo esempio sul ruolo del-
la preghiera nell’educazione della fede. Gesu forniva ai suoi di-
scepoli la rivelazione sufficiente per fondare la loro fede; non
aveva risparmiato i suoi sforzi umani per far comprendere chi
egli era. Tuttavia, per far scattare la professione di fede, egli con-
tava sulla preghiera. Ogni educatore della fede deve ricorrere al-
la preghiera per raggiungere il risultato che si propone. Solo la
preghiera puo ottenere la luce dall’alto che illumina l'intelligenza
e attira il cuore.

Se il Maestro, che compiva alla perfezione il suo ruolo di educato-
re, ha pregato perché i suoi discepoli potessero rispondere al suo
insegnamento con un’autentica professione di fede, quale educato-
re potrebbe astenersi dalla preghiera? La preghiera scaturisce dal-
la convinzione che il Padre & colui che suscita e sviluppa la fede,
mediante il dono dello Spirito Santo.

Fede e edificazione della Chiesa

Gesu indica I'importanza della professione di fede per I'edifica-
zione della Chiesa quando, approvando le parole di Simon Pietro,
. gli dice: «E io ti dico: Tu sei Pietro e su questa pietra edifichero la
mia Chiesa e le porte degli inferi non prevarranno contro di essa»
(Mt 16,18). Alcuni hanno interpretato questa promessa come se essa
significasse che la Chiesa era edificata sulla fede professata da Pie-
tro. In realta Gesu vuole edificare la sua Chiesa sulla persona stessa
del suo discepolo, poiché la edifica sulla pietra, nome personale che
gli dona. Ma siccome questa promessa succede alla professione di
fede, colui sul quale Cristo edifica la sua Chiesa & colui che ha di-
chiarato la sua fede in Gesui Cristo e Figlio di Dio. Nell'intenzione
del Maestro, la professione di fede ¢ la condizione che permette
di svolgere un ruolo decisivo nella costruzione della comunita cri-
stiana.

La Chiesa si costruisce solo nella fede. Gesu ha fatto molti sforzi
per formare il gruppo dei suoi discepoli alla nuova fede, e solo
quando ha ottenuto la professione di fede di Pietro a nome dei dodi-
.ci, ha annunciato 'edificazione della sua Chiesa. Questa Chiesa era
sua perché era lui che la fondava e perché essa rimaneva unita a lui
tramite la fede.

L’educazione della fede & pertanto sempre destinata a contribui-

il7



re allo sviluppo della Chiesa. Essa non ha soltanto per effetto una
formazione individuale alla vita cristiana; essa coopera al progres-
so spirituale di tutta la comunita.

Fede nella filiazione divina

Infine, dobbiamo rilevare la ricchezza di contenuto dottrinale
che si nasconde nell’espressione utilizzata da Simon Pietro: «Il Fi-
glio del Dio vivente». L’apostolo non avrebbe potuto esplorare tutta
questa ricchezza nel momento in cui ha fatto la sua professione di
fede. Ma il Padre, che 'aveva illuminato con la sua rivelazione, gli
aveva fatto pronunciare delle parole cariche di un significato molto
alto, alcuni aspetti del quale sarebbero apparsi solo piu tardi.

Figlio del Dio vivente, Gesu & colui che viene a rivelare agli uomi-
ni il vero volto di Dio. In qualita di Figlio, egli & 'immagine del Pa-
dre, una immagine perfettamente somigliante, che gli permette di
dire: «Chi ha visto me ha visto il Padre» (Gv 14,9). Egli completa la
rivelazione che era stata fatta nell’antica alleanza, come quando di-
chiara: «Il Padre mio opera sempre e anch’io opero» (Gv 5,17). Gesu
corregge cosi quello che aveva detto il racconto della creazione, nel
libro della Genesi (2,2), sul riposo del Creatore il settimo giorno: il
Padre lavora anche in giorno di sabato, perché il suo amore-per gli
uomini non puo fermarsi.

Una conclusione importante deve esserne tratta per I’educazione
della fede. La fede si deve fondare essenzialmente sui vangeli e su-
gli scritti del Nuovo Testamento; cio che era stato detto precedente-
mente nella Bibbia dev’essere corretto e completato secondo la ri-
velazione di Cristo. Troppo spesso si ¢ stati tentati di attribuire lo
stesso valore a tutti i testi ispirati, non tenendo abbastanza conto
della novita che si trova nell’insegnamento di Gest.

Cio che Gesu soprattutto rivela € 'amore del Padre. Riconoscere
in lui il Figlio significa riconoscere il grande gesto d’amore del Pa-
dre che ha inviato suo Figlio nel mondo, e 'ha destinato al sacrifi-
cio per la salvezza dell'umanita. Mentre in precedenza il Padre ave-
va inviato dei profeti, giunge al massimo della sua bonta offrendo il
suo unico Figlio. Lo sguardo di fede non puo mai staccarsi da que-
sto gesto paterno, che spiega l'opera della salvezza: qui si trova la
profondita del mistero.

Inoltre, in qualita di Figlio del Dio vivente, Gesu apporta al mon-
do la vita divina. Egli desidera comunicare agli uomini la vita che

18



riceve dal Padre. Credere in lui, significa credere in colui che da la
- vita: si intreccia cosi il legame esistente tra la disposizione di fede e
la vita cristiana. Credere, significa essenzialmente aprirsi a colui
che & venuto a trasformare la vita umana in vita divina. La fede de-
ve dunque prolungarsi e manifestarsi con una vita nuova. L’educa-
zione della fede mira allo sviluppo di questa vita.

Il Figlio del Dio vivente da la vita condividendo la propria filiazio-
ne divina. Gesu ¢ venuto ad elevare ogni persona umana alla dignita
di figlio del Padre. Tratta i suoi discepoli come fratelli, ed insegna
loro a pregare il Padre chiamandolo con il suo nome di Padre,
com’egli stesso prega dicendo «Abba». La fede nel Figlio di Dio ha
dunque lo scopo d’introdurre i credenti in relazioni filiali con il Pa-
dre. L’educazione della fede mostra qui il suo orizzonte piu alto e
pitt confortante; essa cerca di sviluppare una vita cristiana rivolta
verso il Padre, impregnata d’amore filiale e d’abbandono fiducioso.

Ripetendo con Pietro: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente»,
proviamo la gioia d’essere figli del Padre, una gioia che la fede fa
crescere in noi e che aspira a trasmettersi agli altri.

19






