MARIO PANGALLO!

La dialettica della liberta nella vita morale

Un discorso seriamente filosofico relativo alla vita morale non pud
prescindere dal tentativo di comprendere il rapporto tra verita e liberta,
che, in quanto riguarda la questione dell’essere e del senso, ¢ una temati-
ca squisitamente metafisica. La stessa cultura filosofica moderna, che
spesso descrive I'intreccio tra liberta e verita in termini di “dialettica”, so-
stituendo il linguaggio dell’'uno e dell’essere con il linguaggio del tempo
e della storicita, rimane collocata in un discorso metafisico, in quanto
nessuna dialettica & autenticamente pensabile se non in riferimento ad un
qualche assoluto o almeno ad una qualche totalita (compiuta o incom-
piuta, reale o ideale, concettuale o pratica). La posizione del rapporto tra
verita e libertd in un ambito propriamente metafisico, posizione certa-
mente legittima e in un certo senso dovuta, pud creare il pericolo di sot-
tovalutare dal punto di vista speculativo la tensione tra la liberta dell'uo-
mo e la vita morale, relegandola nell’ambito del vissuto individuale inog-
gettivabile e tutt’al pilt riconducibile ad un’analitica esistenziale o ad
un’antropologia trascendentale.

Il tentativo di cogliere nella dialettica libero arbitrio/verita morale una
manifestazione della verita dell’essere come assoluto personale rischia di
venir considerato un lavoro piuttosto teologico, precisamente di teologia
morale, a cui la filosofia puo fornire soltanto una terminologia adeguata.
Lintento di sviluppare un discorso prettamente filosofico sul rapporto tra
liberta dell’'uomo e la vita morale deve sgombrare il campo da qualche
equivoco.

1 Ordinario di Storia della Filosofia patristica e medievale nella Pontificia Universita Gre-
goriana. Incaricato di Teologia naturale nella Pontificia Universita Lateranense.



In primo luogo, si dice giustamente che la liberta non si riduce al li-
bero arbitrio; ma si deve anche riconoscere che il libero arbitrio manife-
sta concretamente il valore effettivo della liberta nella vita del singolo es-
sere umano. In secondo luogo, si dice che il libero arbitrio & scelta tra il
bene e il male; ma si deve anche ammettere che il libero arbitrio non si
riduce alla scelta tra bene o male, anzi, si realizza pienamente nella scelta
del bene. La scelta del bene si concretizza, nell’esperienza umana, come
scelta tra pitl beni, in cui il soggetto, attraverso appunto un discerni-
mento razionale e una scelta, si avvia a conseguire un certo bene anziché
un altro: per esempio, sceglie di formare una famiglia anziché entrare nel-
la vita monastica.

La scelta tra pitt beni, poi, & resa possibile da un riconoscimento del
bene piti profondo, che & radicato nell’orientamento naturale della vo-
lontd umana al bene.

All’interno dell’esperienza morale, infatti, il bene si presenta come un
valore che & obbligatorio conseguire, in quanto il soggetto, riconoscendo
il bene in tutta la sua veritd, vede che tale bene lo perfeziona come uomo
ed & quindi moralmente obbligatorio per lui, perché nessuno puo rifiu-
tare consapevolmente cid che lo arricchisce e lo accresce. Dunque la for-
mula kantiana dell'imperativo categorico pud essere ripensata alla luce
della nozione di bene e di una filosofia pratica pili attenta alle esigenze
del cosiddetto eudaimonismo. Lassolutezza con cui I'obbligazione etica
si presenta alla coscienza rimanda all'orientamento trascendentale del
soggetto al bene, orientamento che permea ogni attivita umana, aldila
dell’ambito strettamente etico-morale, in quanto ogni attivita umana ¢
strutturalmente finalizzata a un bene, come si vede dal comportamento
dell’uso dei mezzi per un fine, molto pilt sofisticato nell’'uomo che negli
altri animali, tant’® che fenomenologi come Strasser ¢ Merleau-Ponty
muovono dalle irriducibilita di tale comportamento al mero fatto per-
cettivo per mostrare I'originalitd e la creativita del soggetto umano (noi
vorremmo dire anche per mostrare la spiritualita dell’essere umano)?.

Poiché in questa dinamica la scelta & essenziale, la liberta di scelta non

2 Cfr. S. STRASSER, Das Gemut, Utrecht-Antwerpen-Freiburg 1956, pp. 142-174; M.
MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris, 1945; ID., La struc-
ture du comportement, PUF, Paris 1942.



¢ una liberta di secondo ordine, perché senza il libero arbitrio non esiste
di fatto alcuna liberta per 'uomo. E vero che il bene morale si riconosce
dentro un orizzonte di totalita del bene e manifesta un’esigenza di totali-
ta inclusa nello stesso atto di riconoscimento del bene, esigenza che puo
essere anche assunta come via all’Assoluto, al supremo fine; ma & anche
vero che tale riconoscimento ¢ inefficace, sotto tutti gli aspetti, se non
emerge e non si esprime in una scelta che sia capace di articolare Iesi-
stenza dell'uomo in un tessuto di decisioni moralmente significative. Al-
cuni filosofi scolastici davano una cosi grande importanza al libero arbi-
trio da farne addirittura una “facoltd” dell’anima razionale, accanto al-
Pintelletto e alla volonta. E nella stessa dignita della persona che va cer-
cata la risoluzione dialettica di una tale opposizione: ¢ precisamente nel-
la “scelta morale”, che caratterizza il progetto esistenziale personale. In
questo senso ha un suo valore di verita la dottrina della “opzione fonda-
mentale”; dal punto di vista filosofico, si tratta di una scelta morale fon-
damentale di vita onesta e conforme alla ragione, su cui, per esempio, ha
scritto belle pagine lo stoico Epitteto®.

Dal punto di vista cristiano, 'opzione fondamentale ¢ la scelta di se-
guire Gesu, per imitarne la vita e servire il suo Regno. Deve essere chia-
ro, perd, che 'opzione fondamentale prende corpo solamente attraverso
gli atti concreti, le scelte, i comportamenti che ad essa conseguono nel-
lordine categoriale: altrimenti non entra nella sfera della moralita pro-
priamente detta. Si legge nella Enciclica Verstatis splendor di Papa Gio-
vanni Paolo II: “Va pertanto affermato che la cosiddetta opzione fonda-
mentale, nella misura in cui si differenzia da un’'intenzione generica [...]
si attua sempre mediante scelte consapevoli e libere. Proprio per questo,
essa viene revocata quando 'uomo impegna la sua libertd in scelte con-
sapevoli di senso contrario, relative a materia morale grave™®. Lopzione
fondamentale non esaurisce la dimensione etica della persona: essa rima-
ne, di per sé, nella sfera trascendentale, pur essendo espressione conscia e

3 Epitteto chiama proairesis la scelta morale, usando un famoso termine aristotelico. Ma la
facolta della scelta morale (proairetiké dynamis) per Epitteto & ben pili che la scelta dei mezzi
per raggiungere il fine: essa ¢ guida del discernimento morale dell’'uomo, in quanto gli consente
di distinguere il bene dal male (cfr. Diatribe, 11, 23, 5-19).

4 Veritatis Splendor, n° 67.



personale di un progetto di vita conseguente, se lopzione & buona, alla
recta ratio. In tal modo I'opzione fondamentale ha bisogno degli atti per
assumere la guida della vita morale concreta.

Ogni atto morale, sebbene in diversa misura, coinvolge interamente il
soggetto, cosicché I'atto morale e I'essere personale nella sua totalita si
implicano vicendevolmente. Tuttavia neppure gli atti morali da soli sono
sufficienti ad esprimere esistenzialmente la dimensione etica della perso-
na, perché essi sono tutti immersi nell’'ordine categoriale, nel fluire tem-
porale delle esperienze che la persona vive di giorno in giorno. E neces-
sario che gli atti buoni siano, per cosi dire, “saldati” con I'inclinazione na-
turale al bene, che li precede e che si esprime esistenzialmente nella retta
scelta morale od opzione fondamentale, che dir si voglia. Perché cio av-
venga, & necessario altresi che gli atti buoni “ritornino” sul soggetto spi-
rituale, ne confermino I'opzione fondamentale (che altrimenti finirebbe
con lessere svuotata di senso) e costituiscano cosi una dimensione etica
della persona sempre pil radicata nella natura del Bene e rispondente al-
la vocazione primaria della persona di realizzare la verita dell'uomo.

Come avviene questo “ritorno” dell’esperienza morale allinteriorita del-
la persona? Credo che la riposta della filosofia classico-cristiana sia tuttora
valida: sono le virtl1 intellettuali e morali, e quindi la vita virtuosa nel suo
insieme, che costituiscono la composizione, 'armonia, tra I'ordine trascen-
dentale e I'ordine categoriale dell'esperienza morale della persona. Per la lo-
ro natura di habitus, le virtl si formano grazie all’'esperienza, all’esercizio,
agli atti buoni ordinatamente ripetuti, e hanno percid origine dalle scelte
morali della persona. Gli habitus buoni, a loro volta, essendo formati, ren-
dono la persona sempre pili perfettamente capace di operare il bene, raf-
forzando la bonta della scelta morale e rendendola pitt stabile. La virtl in-
troduce nella vita morale la stabilita e la coerenza, non soltanto producen-
do una certa continuiti nella attivitd morale, ma anche rendendo gli atti
della persona sempre piti pienamente appartenenti alla persona stessa, sem-
pre piti “suoi”, intensificandone “T'ipseita”. Non bisogna poi dimenticare
che le virti1 derivano il loro valore dalla conformita alla retta ragione e per-
cid dalla loro intrinseca razionalitd. Giustamente Cicerone, e con lui San-
¢ Agostino, definiva la virth “habitus animi naturae modo atque rationi
consetaneus”. La vita virtuosa tiene salda la persona nella conformita con la
propria natura umana, perfezionandone l'intelligenza (trattandosi di virtl



dianoetiche) e la volonth (trattandosi di virt etiche), poiché la virtli, es-
sendo un “habitus operativus bonus”, “importat perfectionem potentiac”: €
le potenze dell’anima umana spirituale sono appunto intelletto e volont2>.

Potremmo proseguire nellapprofondimento speculativo della dottrina
sulle virts e dei suoi fondamenti metafisici; ma questi cenni mi sembrano
sufficienti per significare che la vita virtuosa ayvicina la liberta morale del-
la persona al suo essere, all'Uomo esemplare®. La dimensione etica della
persona deve essere capita sotto due aspetti distinti e complementari. Sot-
to Paspetto metafisico la dimensione etica della persona ¢ costituita dall'in-
clinazione naturale al bene, individuata e perfezionata da un atto d’essere
assolutamente originale e incomunicabile. Sotto I'aspetto esistenziale, che
ovviamente presuppone il livello ontologico, la dimensione etica della per-
sona & costituita dalla libera scelta morale conforme alla retta ragione e svi-
luppata nella vita virtuosa. Partendo da questa visione del problema, biso-
gna capire la dimensione etica della persona cominciando con I'evidenzia-
re che certamente esiste una dimensione personale dell’etica. Gia conside-
rando gli elementi materiali costitutivi dell'esperienza morale, ciot gli atti
umani orientati al bene, vediamo che la loro sorgente & il “supposito” indi-
viduale. Nessuna azione, infatti, & possibile senza un soggetto singolo che
la compie: “actiones sunt suppositorum’”, scrive Leibniz nel suo Discorso di
Metafisica, ricordando il vecchio adagio scolastico’. Se poi si considera I'at-
to morale nella sua propria struttura, emergono in modo evidente la com-
ponente intellettiva e la componente volitiva, poiché ogni atto umano si di-
ce “morale” per il fatto che tende consapevolmente ad un bene conosciuto
nella sua perfezione intrinseca e nella sua obbligatoriet3, in quanto valore
che ha ragione di fine e che si deve raggiungere perché perfettivo del sog-
getto che lo conosce. A prescindere dunque da analisi dettagliate sui mo-
menti che costituiscono lo sviluppo dell’atto morale®, non ¢ difficile affer-
mare che latto morale & sempre compiuto da un soggetto individuale di

5 Cft. ]. DE FINANCE, Etica generale, Edizioni PUG, Roma 1997, n°® 268, pp. 387-389.

6 Cfr. M. PANGALLO, “Hubitus” e vita morale, LER, Napoli-Roma 1988.

7 Cfr. G. W. LEIBNIZ, Discours de Métaphysique, parte 11, cap. VIII, in initio.

8 S, Tommaso distingue otto momenti che costituiscono la struttura dell’atto morale: vo-
luntas, intentio, consilium, consensus, electio, imperium, usus, fruitio. Billuart ne ha aggiunti altri
quattro, cosicché avremmo dodici fasi dell’atto morale, sei per lintelligenza e sei per la volon-

t3; cfr. J. DE FINANCE, op. cit., n° 15, pp. 38-40.



natura razionale, dotato cio¢ della facolta intellettiva e della facolta volitiva
e che chiamiamo “persona”. Inoltre, ¢ facile vedere che a monte degli atti
moralmente rilevanti, pitt che per altri atti umani, stanno le scelte “mora-
1i”, in cui la persona preferisce il valore al disvalore, il bene al male, o sce-
glie tra piti beni quello che, nella situazione, giudica doveroso preferire agli
altri. Ora non c’¢ dubbio che le scelte libere siano personali. Lo stesso “pri-
mo principio” dell'etica, bonum faciendum, implica necessariamente la di-
mensione personale dell’etica e I'esistenza della liberth morale. Infatti, un
bene che si presenta al soggetto come obbligatorio (est faciendum) dice una
certa assolutezza o incondizionatezza che oltrepassa i beni materiali, sem-
pre relativi e condizionati, e dunque fa diretto riferimento non ad un ap-
petito di ordine sensitivo, che potrebbe tendere appunto solo a beni mate-
riali, ma ad un appetito capace di cogliere I'assolutezza dell’ordine morale,
il bene in quanto bene: tale & I'appetito razionale o volonta. La stessa fa-
mosa formula dell'imperativo morale categorico, per usare termini kantia-
ni, cio¢ la formula “tu devi!”, interpella un tu personale, un singolo sog-
getto capace di intendere e di volere. Poiché tutta la vita morale ¢ ordinata
al bene morale, ne segue che tutta la vita morale ¢ centrata nella persona,
cosicché possiamo dire, con J. De Finance, che “il valore morale & il valore
proprio della persona, il valore che la persona acquista quando agisce come
conviene alla sua dignita di persona™. Certamente la persona dice riferi-
mento al bene morale in quanto ¢ di natura razionale; ma considerando la
natura umana in quanto tale, il riferimento al bene morale & costitutivo ed
essenziale per la volonta presa assolutamente in sé stessa (la voluntas ut na-
tura, secondo I'espressione tomistica); invece considerando il singolo uo-
mo, la voluntas ut natura & chiamata ad esplicitare/esprimere in modo libe-
ro e concreto, nella determinazione di atti buoni, quel riferimento neces-
sario al bene morale che per natura le compete (voluntas deliberativa). 1l
fondamento ontologico della distinzione tra la volonta in sé considerata e
la volonta determinata a volere qualcosa ¢ la pill generale distinzione tra la
potentia operativa de se e la potentia operativa determinata ad actum'®. E co-

?J. DE FINANCE, op. cit., n° 75 in fine, p. 123.

19 Scrive San Tommaso: “Ipsa enim potentia voluntatis, quantum est de se, indifferens est
ad plura; sed quod determiante exeat in hunc actum vel in illum non est ab alio determinate,
sed ad ipsa voluntate” (I 2 Sent., d. 39, q. 1.). Sul rapporto tra voluntas ut natura e voluntats

10



si per la persona il riferimento al bene & anche esistenziale; per certi aspet-
ti & soprattutto esistenziale, a tal punto che Scoto definisce “morale” I'atto
umano in ragione della libera scelta individuale con cui & posto!!. Secon-
do Sant’Alberto Magno la relazione tra intelletto, volonta e libero arbitrio
si basa su un ordine per cui il libero arbitrio non si radica immediatamen-
te nell’anima, ma presuppone il radicamento delle altre due facoltd, intel-
lettiva e volitiva, cosicché I'atto proprio del libero arbitrio ¢ denotato ma-
terialmente nella sua componente intellettiva e formalmente nella sua
componente volitiva'2. Non entrando nel merito di questa specifica que-
stione, si pud comunque affermare che la radice ontologico-psicologica
della liberta si trova certamente nella ragione pratica e nella volonta, e che
il compimento della liberta umana, compimento inteso non solo nel sen-
so di piena esplicitazione ma anche di completa perfezione, consiste nel li-
bero arbitrio!®. Dobbiamo ora chiederci come sia possibile la libera ade-
sione al bene.

1l riconoscimento intellettuale del bene, e la conseguente adesione
della volonta e del libero arbitrio, & reso possibile dalla stessa natura del
bene, che & tale da rivelarsi all'intelligenza come verita dell'uomo, cioe co-
me verita a cui lo spirito deve adeguarsi, aderendo ad essa con una scelta
esistenziale fondamentale, espressa ed articolata nelle libere scelte parti-
colari della vita morale. 7

In questo modo la liberta dell'uomo si comprende come una realta
complessa, che scaturisce dal riconoscimento della verita morale e insieme
conferma e convalida esistenzialmente la stessa verita morale. Si potrebbe
dire che la verita morale & la adaequatio intellectus ad bonum, intendendo
per intellectus tutro lo spirito umano. La verita morale illumina il bene per
I'uomo, mostrando alla coscienza cid che 'uomo ¢ nella sua vera essenza.
In quanto si rivolge allintelligenza nella forma dell'universalita e della ne-
cessitd, che & propria del riconoscimento veritativo oggettivante, la verita
morale si colloca in un primo momento nella dimensione della “idealita”,

deliberativa rimando al mio volume 1/ principio di causaliti nella metafisica di S. Tommaso, Li-
breria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 1991, cap. IV.

11 “Actus dicitur moralis, quia libere elicitus” (J. DUNS SCOTI, In 2 Sent., dist. 40, q.
unica).

12 Cfr. S.ALBERTI MAGNI, I 2 Sent., dist. 24, a.7, ad 2.

13 Cfr. S.ALBERTI MAGNI, Summa de homine, q. 70, a. 4, p. 2, ad 1.

11



notificando I'essere uomo nella forma del dover essere, Pertanto, oggetti-
vamente, la verith morale si fa riconoscere dall'uomo nella veste di ideale
della ragion pratica, ovvero nella veste di legge morale, assolutamente nor-
mativa per 'uvomo in quanto uomo (nella veste, ciog, di legge morale 7a-
turale). Ladesione esistenziale del soggetto individuale avviene a condizio-
ne che il soggetto sia capace di cogliere, nella libert, la corrispondenza dei
contenuti normativi della veritd/legge morale con le proprie inclinazioni
naturali-personali al bene, che si conoscono a partire dai propri bisogni,
ma che sono, come ben hanno mostrato Aristotele e San Tommaso, real-
ta pi1 profonde dei bisogni stessi'4. Tuttavia questa condizione & necessa-
ria ma non sufficiente perché si realizzi una sintesi esistenziale, una com-
penetrazione armonica tra liberta del singolo uomo e verita morale. E an-
che indispensabile, infatti, che il soggetto capisca che non tutta la poten-
zialith del bene & racchiusa nell’appagamento dei propri bisogni e nel
compimento delle proprie scelte morali, perché il bene attira lo spirito nel-
la apertura infinita delle possibilitd dell’essere-uomo, cosicché 'vomo &
continuamente chiamato a superarsi, a trascendersi, a collocare nell'infi-
nito bene la propria finitudine, in una parola, a “divinizzarsi’. Ma come
pud I'uomo capire questa infinita del bene? Una via di comprensione, a
mio avviso, si apre a partire dalla domanda: “su che cosa ¢ fondata la pre-
tesa della veritd morale di essere normativa per la vita di un uomo?”. Ogni
singola coscienza pud porsi questa domanda e di fatto questa domanda
esiste nella umana esperienza, presentandosi talvolta anche in modo
drammatico e conflittuale. Mi sembra chiaro che la risposta emerge dalle
considerazioni precedenti, per cui la verita morale non si definisce come
un insieme di norme estrinsecamente notificate alla coscienza, ma si defi-
nisce a partire dalla verita dell'uomo, in quanto esprime normativamente
(sotto la forma dell’obbligazione o della legge) la verita della natura uma-
na. Questa affermazione non ¢ da intendersi nel senso che la veritd mora-
le presenti 'uomo ideale, chiamando il singolo ad un’adeguazione volon-
taristica. La verith morale rivela 'intrinseca verita della teleologia dell’esse-
re umano, illuminandone profondamente la coscienza. Percid la verita
morale o legge morale & parte integrante della costituzione spirituale di

14 Sul rapporto tra legge naturale e inclinazioni naturali umane, cfr. . THOMAE AQUI-
NATIS, Summa Theologiae, I-11, q. 94, aa. 2-3.

12



ciascun uomo, informando di sé la parte piti nobile della conoscenza pra-
tica e del volere umano.

La filosofia morale scolastica ha espresso questa intima unione tra la
legge morale e P'uomo interiore attraverso I'introduzione della sinderesi,
quale attitudine stabile dell'uomo (habitus o potentia habitualis) a rico-
noscere la propria collocazione nell'ordine esistente, la propria essenza, la
finalita della propria vita. La sinderesi illumina dunque la coscienza del-
Puomo (synderesis est scintilla conscientiae), indicando all'uomo interiore
la via della autentica realizzazione di se stesso, attraverso la manifestazio-
ne della legge morale!>. E allora evidente, a questo punto, che la presen-
za nell'uomo interiore della veritd morale provoca la liberta del singolo a
decidere di intraprendere un itinerario di ricerca del fondamento ultimo
dell’esistenza stessa della verith morale e della capacitd umana di ricono-
scerla. Nella storia del pensiero questo itinerario si & presentato in diver-
se forme, alcune teoreticamente rigorose altre meno, a secondo della me-
todologia prescelta e dei condizionamenti culturali dell’epoca. Mi sem-
bra perd di poter affermare che I'esito teologico o metafisico-religioso del
discorso filosofico sulla capacita di autotrascedenza dello spirito umano
sia una costante davvero significativa, da Socrate e Platone ad Agostino,
a Tommaso, a Kant, a Hegel, per nominare solo i pensatori pili rivelanti
e famosi. I limiti del presente contributo impediscono un approfondi-
mento sistematico delle argomentazioni che conducono all’Assoluto at-
traverso la via antropologico-etica della legge morale: ma credo sia quan-
to mai opportuno precisare che tali argomentazioni non necessitano in
modo imprescindibile di un contesto teoretico kantiano; ritengo infatti
che anche la via agostiniana delle “veritd immutabili” (in questo caso gli
“assoluti normativi”) sia validamente utilizzabile per mostrare che la ve-
rita morale non sarebbe pienamente intelligibile nella sua assoluta prete-
sa normativa se non fosse espressione della volonta di Dio. Forse anche
la via dei gradi di perfezione potrebbe condurre ad analoghe conclusio-
ni, se opportunamente rielaboratal®. Dunque la legge morale ¢ riflesso

15 £ importante riferirsi alla trattazione della sinderesi in S. Tommaso, soprattutto nelle

Quaestiones disputatae “De Veritate”, q. 16.
16 Sy questa particolare tematica, mi permetto di rinviare al mio “/ Creatore del mondo,”

Casa Editrice Leonardo da Vinci, Roma 2004, pp. 126-140; 171-174; 182-185.

13



della legge di Dio nell’'uomo. La tesi & classica e non ha certo bisogno di
ulteriori commenti!”. Poiché, perd, questa tesi si colloca qui al termine
di un ragionamento che ha inteso spiegare I'intimo rapporto tra la liber-
ta dell'uomo e la vita morale, bisogna ora chiarire in che modo la sco-
perta di una volont trascendente nella assoluta pretesa normativa della
verita morale possa costituire un inveramento e una autentica realizza-
zione della libertd. Infatti, a prima vista, l'introduzione della volonti di-
vina nella determinazione fondativa del rapporto tra vita morale e liber-
ta umana sembrerebbe quasi un’“intrusione”, nel senso che sembrerebbe
accentuare I"eteronomia” della legge morale, e quindi il sentimento di
costrizione per la liberta umana (secondo la ben nota opposizione sar-
triana fra la affermazione dell’esistenza di Dio e I'affermazione della li-
berta del singolo). Ogni presunta eteronomia & perd superata dalla defi-
nizione della legge morale come “verita dell'uomo” nel contesto del fina-
lismo antropologico ed etico di cui si & detto sopra. Infatti, se la verita
morale esprime universalmente 'imperativo “diventa cio che sei!”, il me-
desimo imperativo non & né estrinseco né puramente formale. Non en-
trinseco, perché cid che 'uvomo & chiamato a essere si trova nell’'uomo
stesso; non puramente formale, perché realizzare la propria umanita per
I'uomo singolo significa determinare storicamente quei contenuti che co-
stituiscono la propria dignita personale, escludendo quanto & in contrad-
dizione con tale dignita. Il riconoscimento del fondamento della verita
morale nella volonta divina esplicita I'origine della chiamata a perfezione
secondo un progetto non casuale, ma pensato e voluto da un Assoluto
personale, un Bene sommo che indica all'uomo la via della realizzazione
di se stesso, manifestando quel che 'uomo &, vale a dire, un essere fatto
a immagine e somiglianza di Dio. Anche se una vera e propria dimostra-
zione razionale filosofica della tesi dell“homo imago Dei” & molto diffi-
cile, tuttavia mi sembra che risulti pienamente compatibile con la com-
prensione della libertd dell’'uomo alla luce della veritd morale cosi conce-
pita. La liberta di fronte alla veritd morale, infatti, non si limita soltanto

'7 Ben nota ¢ la definizione di legge naturale in S. Tommaso: “Participatio legis acternae
in rationali creatura lex naturalis dicitur” (S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, 1-
IL, q. 91, a. 2). Interessante su questo tema mi sembra il saggio di E DI BLASI, Dio ¢ la legge
naturale. Una rilettura di Tommaso d’Aquino, Edizioni ETS, Pisa 1999.

14



a riconoscersi nel bene come momento soggettivo astratto, ma si com-
prende come principio-guida dello spirito verso la conoscenza di se stesso,
e in particolare verso la consapevolezza della propria apertura al Trascen-
dente e della propria chiamata all’autosuperamento, alla divinizzazione. In
questo senso la libertd non solo non & costretta dalla verith, ma diventa
spinta esistenziale alla liberazione da ogni vincolo o limite, che ostacoli la
realizzazione dell'umanita dell’'uomo. Fin da Socrate, infatti, il pensiero fi-
losofico ha insegnato che la conoscenza di sé ¢ gia una liberazione sia in-
tellettuale sia morale. Alla luce di queste considerazioni, la legge morale si
comprende meglio con le categorie ebraico-cristiane che con le categorie el-
lenistiche: pilt che nomos la legge ¢ la luce donata agli uomini perché pos-
sano orientarsi, nell'itinerario della propria vita, al loro vero bene, che, ul-
timamente, ¢ 'amore di Dio. Certo, la legge ¢ anche nomos, perché 'vomo
pud camminare nella luce del bene secondo la propria natura umana, re-
golata e condizionata dalle proprie potenzialita ma anche dai propri limiti,
derivanti dalla condizione creaturale, dalla corporeita e dal peccato. La li-
berta di scelta intesa come capacita di prendere posizione di fronte alla ve-
ritd morale e di radicarsi in essa optando per un cammino di progresso nel
bene, giunge al vertice della sua perfezione proprio nel momento in cui si
scopre come liberazione, petlomeno parziale, dai condizionamenti e dai
vincoli che ogni singola scelta crea naturalmente nell'individuo. Nel loro
comune radicamento nella veritd morale, dunque, libertas minor e libertas
major, per usare una terminologia agostiniana, finiscono con I'identificarsi
dialetticamente, quasi illuminandosi a vicenda. La liberta dal male, infatti,
sostiene la liberta di scelta, attraendola continuamente nell'itinerario di co-
noscenza e di liberazione dello spirito; la liberta di scelta, a sua volta, so-
stiene la liberta dal male nella consapevolezza di se stessa, consentendo al
soggetto di verificare esistenzialmente 'autenticita della propria condizione
di spirito libero, intesa come autodeterminazione del bene. Questa impo-
stazione del legame tra liberta e veritd pone certamente il problema di ca-
pire adeguatamente che cosa sia la veritd dell'uomo, che abbiamo presen-
tato sullo sfondo della definizione della verith morale e della legge. C’¢ una
prima via di comprensione, puramente antropologica, che incentra il di-
namismo di autotrascendimento dell'uomo in una facolt dello spirito fi-
nito (nella razionalitd, nella volontd, nel sentimento) o nell’armonia tra tut-
te le facolta spirituali. Sono i diversi itinerari gnostici e ascetico-mistici del-

15



le filosofie religiose o naturalistiche. C'¢ una seconda via di comprensione
della verita dell'uomo, che & piuttosto metafisica, in senso lato, ed incentra
il dinamismo di autotrascendimento nella tendenza ad un assoluto tra-
scendente o immanente (Dio, 'umanita nuova, il progresso, ecc.). C'¢ una
terza via, non puramente filosofica, ma aperta a unintelligenza della fede,
che, pur valorizzando le prime due vie, ne vede anche I'insufficienza e ne
constata la frequente inefficacia nel vissuto. Si tratta della via filosofica “cri-
stiana”, in cui 'uomo esemplare non ¢ un obiettivo da perseguire, ma ¢ una
realtd storica attuale e singolare, un singolo uomo, in carne ed ossa, epifa-
nia dell’Assoluto: Gesu Cristo, Verbo divino fatto uomo, il quale mostra al-
la liberta dell'uomo la via della perfezione (dell'amore del Padre), manife-
stando tutte le potenzialith di bene racchiuse nell'uomo, cosi come ¢ stato
concepito nel progetto originario di creazione. La persona ¢ 'Uomo in car-
ne ed ossa; 'Uomo esemplare non ¢ in carne ed ossa, ¢ un ideale, e per cio
stesso trascende sempre il singolare concreto. Siamo di fronte ad una que-
stione spinosa, specie per le metafisiche platoniche. In queste difficolt il fi-
losofo cristiano pud vedere la ragionevolezza del Mistero dell'Incarnazione:
una delle tre Persone divine, il Figlio, il Logos, assume la natura umana, di-
ventando un uomo concreto, storico, un uomo in carne ed ossa, perfetta-
mente adeguato all'uomo voluto dal progetto creativo del Padre. La verita
cristiana porta a compimento la veritd morale, ovvero mostra tutta la pro-
fonda verita della Legge morale, ma anche la trascende (“Avete udito che fu
detto... ma io vi dico...”). In tal modo la liberta dell’'uomo & chiamata a
trascinare lo spirito non verso un autosuperamento moralistico, storicisti-
co, gnostico, né tantomeno verso un autosuperamento alla cieca, irrazio-
nalistico ed estetizzante, ma verso la sequela dell' Uomo-Dio, che ha libera-
mente scelto I'obbedienza al Padre per realizzare la vera e totale liberazione
dell'uvomo. 1l filosofo cristiano i7 quanto filosofo vede il problema nei suoi
giusti termini e cerca di capire in qualche modo qual ¢ la verita dell'uvomo
e per quale via la libertd pud farsi incontro ad essa; i quanto cristiano vede
la ragionevolezza della proposta cristiana di unificare nella sequela di Cri-
sto la liberta di scelta e la liberta dal male e dal limite (la morte); infine, in
quanto cristiano credente, il filosofo si sente chiamato a imitare Cristo, ac-
cogliendo il suo invito di autosuperamento e di liberazione totale: “Siate
perfetti come & perfetto il Padre vostro celeste” (Mt 5,48). Questa esorta-
zione di Gest ¢ inserita proprio nel Discorso della montagna, nella procla-

16



mazione delle “Beatitudini”: la verita dell'uomo, la sua perfezione, appare
nel completo sconvolgimento dei parametri mondani dell“esistenza inau-
tentica’, per affermarsi nella dimensione del trascendimento dell’'umano.
Trascendimento che solo la liberta pud vivere realmente in un duplice mo-
vimento: 1) liberazione di se stessa da ogni riduttiva chiusura nell'ovvieta
della morale “troppo umana” del do ut des e dell’autoconservazione; 2) con-
segna incondizionata di se stessa al Sommo Bene incarnato nell'uomo.
Questo secondo movimento ¢ il pilt importante, perché significa concreta-
mente sequela del Dio-Uomo, significa farsi discepoli di Gesti di Nazareth,
grazie al suo esempio e al suo aiuto. Se 'uomo si fa discepolo del Logos in-
carnato, disposto a mettere in gioco tutta la propria libertd, liberta e verita
troveranno la loro perfetta sintesi nella vita morale: “Se rimarrete fedeli al-
la mia parola, sarete davvero miei discepoli; conoscerete la verita e la verita
vi fara liberi” (Gv 8, 31-32). La persona, dunque, trova la sua strada verso
il Bene avvicinandosi all Uomo esemplare, all'Uomo come Dio lo ha pen-
sato nel suo progetto creativo. In questo cammino il filosofo cristiano av-
verte i profondi limiti della via puramente filosofica. Assunta da una Per-
sona divina, la natura umana mostra alle persone umane tutte le proprie
potenzialitd di Bene, superando, nella vita di Gest Cristo, gli stessi limiti
della legge morale naturale. Siamo entrati cosi nel dinamismo del Discor-
so della Montagna e della Lex nova: la persona umana si impegna in un tra-
scendimento di se stessa nella imitazione di Cristo. “Se qualcuno vuol ve-
nire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua” (Mt 16,
24). Per il filosofo cristiano la dimensione etica della persona non costitui-
sce di per se stessa la felicita per 'uomo, come pretendeva qualche antico
stoico o qualche socratico: essa ¢ via alla felicita, ma non ¢ la felicita. Solo
ritrovando la propria umanita purificata, perfezionata ed elevata alla unio-
ne con Dio, ovvero santificata, illuminata nella sua pura Verita, la persona
pud essere pienamente felice. La sana filosofia spinge 'uomo alla faticosa
ricerca dell’'Uomo autentico; ma al termine della fatica del concetto e del-
lo sforzo della virtl, la via filosofica non pud dare molto di piti che la sa-
pienza di intravedere il Mistero oltre I'uvomo (cosi, mi pare, possono essere
capiti l'itinerario “mistico” plotiniano, ed altri itinerari simili). La Via Chri-
sti spinge 'uomo alla ricerca del'Uomo amato da Dio, cosicché chi segue
il Cristo, trovando I'Uomo trova Dio ed entra in comunione con il Suo
Amore, che & gioia per sempre.

17






