DAaANIELE FOrRTUNA

Il rapporto tra Gesui e la Legge.
L’enigma di un’implicita cristologia'
(I parte)

Nel quarto volume della sua enciclopedica trattazione sul Gesu
storico, tuttora in corso, J.P. Meier affronta il primo dei quattro enig-
mi finali relativi al Nazareno: il rapporto tra Gesu e la Legge?. Eccel-
lente lavoro dal punto di vista dell’analisi critica, ma non del tutto
consequenziale dal punto di vista dell’interpretazione cristologica.
Noi prenderemo le mosse dai suoi studi (sebbene su alcuni punti
abbiamo assunto posizioni differenti), per poi esplicitare quanto
dell’autocomprensione di Gesu & implicitamente presente nel suo
rapporto con la Legge, quale emerge dall’analisi critica e dallo studio
contestuale.

1. I termini della questione e la situazione contestuale

Precisiamo anzitutto i termini che utilizziamo. Il Gesz storico non
coincide col Gesti reale, con la sua realta vissuta, ma si riferisce sol-
tanto quel Gest che noi riusciamo a recuperare attraverso una ricer-
ca storico critica, a partire dai dati di cui disponiamo. Se il lavoro &
fatto bene, potremo approssimarci nel modo pitt adeguato possibile
al Gesti reale, ma non dobbiamo mai dimenticare che la dimensione
profonda e totale della sua persona resta inevitabilmente trascenden-
te a qualsiasi tipo di ricostruzione storica.

Quando parliamo di cristologia gesuana, intendiamo la compren-
sione che Gesl aveva di sé, della sua identita e della sua missione.
Indagare sulla cristologia gesuana non vuol dire fare un’analisi psi-

1 Per approfondire, si veda D. FOrRTUNA, I/ Figlio dell’ascolto. Lautocomprensione del
Gesa storico alla luce dello Shema Yisra'el, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2012, pp.
109-118. 231-269. 335-340. 392-394. 453-457.

2] P. MEIER, Uz Ebreo marginale. Ripensare il Gesa storico, IV. Legge e amore, Queri-
niana, BTC 147, Brescia 2009.

63



cologica del Nazareno e neppure proiettare sul Gest storico la no-
stra prospettiva di fede (cristologia cristiana), ma, pit semplicemen-
te, cercare di ricavare criticamente dalle sue parole, dalle sue azioni
e dai suoi atteggiamenti (inseriti nel suo contesto vitale) quello che
Gest pensava di se stesso, la sua autocomprensione.

Lultimo termine da precisare & la Legge, piti esattamente lz Torah di
Mosé. In realta, gia la nostra traduzione ¢ fuorviante: Torab, infatti, non
significa soltanto «legge», ma ancor di pitl istruzione, insegnamento,
indicazione... Si oltrepassa, dunque, il campo prettamente giuridico,
per aprirsi a uno pitt ampio, esistenziale, sapienziale e profetico (cfr. Pr
6,20).

Quando poi si specifica il termine, riferendosi alla Torah data da
Dio a Mos¢ sul monte Sinai, questa assume il senso complessivo di
Rivelazione divina. Cosi intesa, la Torab finisce per diventare un con-
cetto molto pitt ampio dei primi cinque libri della Bibbia ebraica,
non solo perché include anche i Profeti e gli altri Scritti?, ma soprat-
tutto perché indica primariamente la Rivelazione non scritta data da
Dio a Mos¢ e trasmessa oralmente di generazione in generazione®,

Al tempo di Gest, sebbene non ci fosse ancora un’esatta e chiusa
elencazione del canone biblico, c’era comunque una raccolta tripartita
di sacre Scritture, generalmente condivisa dalla maggior parte delle
variegate correnti giudaiche. Essa corrisponde, in buona sostanza, alla
nostra attuale Bibbia ebraica, suddivisa in Legge, Profeti e altri Scritti
(cfr. il Prologo del Siracide e Lc 24,44), dalle cui prime consonanti de-
riva Pacronimo TaNaK. I problemi, e quindi i conflitti tra i vari movi-
menti, nascevano perd quando i si accingeva a interpretare la Torab,
sia dal punto di vista halakhbico®, sia da quello profetico.

Per quanto riguarda la hdglakd, non c’era da precisare soltanto
quale fosse I’esatta interpretazione e applicazione di alcune prescri-
zioni della Torah, ma anche quale fosse la volonta di Dio in una serie

> Cfr. Rm 3,10-19; 1Cor 14,21; Gv 10,34; 12,34; 15,25 e la successiva letteratura rabbinica.

* Cfr. Mishnab. Abot 1,1: «Mose ricevette la Torah dal Sinai e la trasmise a Giosue, Giosué
agli anziani, gli anziani ai profeti, e i profeti la trasmisero agli uomini della grande assemblea. . .».

> Il termine rabbinico hdlakd deriva dal verbo hdlak (= camminare) e viene utilizzato
sia per indicare singole opinioni o direttive relative alle leggi e alla condotta da seguire, sia
per indicare la legge giudaica in generale.



di situazioni particolari non previste, o almeno non esplicite, nella
Torah. Cosa era lecito o proibito fare? Quale condotta seguire?

Facciamo alcuni esempi. Al tempo della rivolta dei Maccabei con-
tro il re Antioco IV Epifane, un gruppo di giudei devoti furono mas-
sacrati dai nemici, mentre rifiutavano di difendersi per non violare la
legge del riposo sabatico. Vedendo cio, i seguaci di Mattatia decisero
pragmaticamente che, quando si era attaccati dai nemici, 'autodifesa
fosse permessa anche di Sabato (cfr. 1Mac 2,29-41). Questa hdlakd
di Mattatia, scaturita da situazioni contingenti, finira per diventare
un’interpretazione applicativa della Torah generalmente accettata,
come ci testimonia Giuseppe Flavio, ma anche duramente contesta-
ta, come si deduce da alcuni passi del Libro dei Giubilei®.

Un altro esempio significativo & quello della pratica del divorzio.
Lunico passo della Torah che sembra legittimarlo & una contorta leg-
ge casistica formulata in D¢ 24,1-4, dove nell’apodosi si vieta al primo
marito di risposare la moglie da lui stesso ripudiata, se ella & stata
nuovamente ripudiata da un secondo marito o ne & rimasta vedova.
Soltanto come premessa, nella protasi (D¢ 24,1), si presenta il marito
che, volendo ripudiare la moglie, le da un certificato di divorzio. La
norma, quindi, presuppone la pratica del divorzio come un dato di
fatto dei costumi familiari, ma in realtd non la fonda. Al tempo di
Gest, tuttavia, come ci riferiscono Giuseppe Flavio e gli interlocu-
tori di Gesu sulla questione del ripudio, D¢ 24,1 era inteso come una
legge distinta da quella del v. 4, cosi da prescrivere positivamente la
pratica del divorzio (cfr. Ant. 4,253; Mc 10,2-12; Mz 19,3-9). I dibattiti
vertevano, piuttosto, su quale fosse il motivo lecito per poter ripu-
diare la propria moglie’.

Un terzo esempio puo essere quello relativo alle norme di purita,
tema complesso e difficile da comprendere per noi, eppure molto
presente in tutto il NT (si pensi alle dispute di Gest con i farisei o alle
questioni trattate nelle lettere di Paolo e negli At/ degli Apostols). A
tale riguardo scrive P. Sacchi:

¢ Cfr. Bell. 1,146; Ant. 12,276-277; 14,63; Giub. 50,12-13.
7 Cfr. le divergenti opinioni di Hillel e Shammai sulla questione, riportate da MEIER,
op. cit., pp. 119-122.

65



66

«Non presso tutte le correnti giudaiche, pero, 'impuro ebbe I'importanza
che ebbe presso i sadociti e, pitt ancora, presso i qumranici. Presso
gli enochici ebbe scarso peso e forse si guardavano solo dal mangiare
la carne col sangue. In un libro come il Libro delle Parabole, I'impuro
sembra non esistere nemmeno. Al tempo di Gesu ci doveva essere una
vasta gamma di opinioni sull'impuro e, di conseguenza, sul modo di
applicare i comandamenti della Legge mosaica relativi alla purita»®.

E, infine, al di 13 delle singole discussioni halakhiche, c’erano
alcune questioni di fondo che animavano il dibattito intragiudaico
sulla Legge. Le possiamo formulare in questo modo: quali sono i
fondamenti della religione ebraica? Quali sono i principi generali
della condotta religiosa? Quali comandamenti possono compendia-
re I'intera Torah (senza, per questo, annullare gli altri)? Un’essenziale
rassegna di testi giudaici e rabbinici pud aiutarci a farcene un’idea.

«Shim‘on il giusto era uno degli ultimi membri della grande as-
semblea. Egli soleva dire: Su tre cose il mondo sta: sulla Tora, sul
culto [del Tempio] e sulle opere di misericordiax».

Dopo la distruzione di Gerusalemme nel 70 d.C., rispondendo
allo sconcerto di Rabbi Jehoshua’ di fronte al Tempio in rovina,
Rabbi Jochanan ben Zakkai reinterpretera il detto alla luce di Os 6,6,
dicendo che le opere di misericordia hanno un valore di espiazione
tale da poter sostituire gli stessi sacrifici del Tempio®.

Hillel, considerato caposcuola dei farisei, a un pagano che gli
chiedeva di presentargli tutto I'insegnamento di Dio, mentre que-
sti stava su di un piede solo, cosi rispose: «Cio che & odioso a te,
non farlo al tuo prossimo: questa & tutta la Torab, il resto non & che
commento. Va’ e impara». Similmente, Rabbi Aqiba, riferendosi al
precetto dell’amore del prossimo, insegnava: «Questa & una grande
regola generale nella Torah»".

8 P. SaccHl, Gesa e la sua gente, San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano), 2003, p. 77.
Per approfondire, si veda Ip., Sacro/profano impuro/puro nella Bibbia e dintorni, Morcel-
liana, Brescia 2007.

® Mishnab. Abot 1,2. Cfr. A. MELLO, (a cura di), Detti di Rabbini. Pirgé Avot con i loro
commenti tradizionali, Fabbri editore, Milano 1997, pp. 52-53.

0 Cfr. Sifra Lv 19,18 e b.Shabbat 31a.



In alcuni passi della Bibbia Ebraica e degli Apocrifi dell’AT" si
afferma la tendenza a riassumere in un breve elenco gli obblighi della
Legge (per esempio, Mi 6,8 e Giub. 36,7-8), ma & soprattutto il Giu-
daismo ellenistico a cercare di sintetizzare la Legge in due doveri
fondamentali: quello verso Dio (eusébeia) e quello verso il prossimo
(dikaiosyné). Tra i vari autori, possiamo citare Filone Alessandrino:
egli riteneva che le Dieci parole fossero un compendio dell’intera
legislazione mosaica e che le stesse due tavole del Decalogo potevano
essere sintetizzate in due principi generali o punti capitali, corrispon-
denti, di fatto, all’'amore verso Dio e a quello verso il prossimo'.

Un secondo importante approccio nei confronti della Legge era
interpretazione profetica. Un approccio certamente non condiviso
dalle correnti del giudaismo che volevano mantenere e legittimare lo
status quo, come i Sadducei e gli Erodiani, ben coltivato, invece, da
chi sognava una trasformazione della condizione presente, come gli
Esseni e i Battisti. In che cosa consiste esattamente un tale approccio?

Si sa che la redazione finale della Torah & stata fatta nel post-esi-
lio, in epoca persiana, sulla base di fonti piu antiche. Essa, tuttavia,
affronta temi particolarmente attuali e scottanti anche per il periodo
greco-romano: I'identita di Israele e il suo rapporto con le nazioni,
le promesse di Dio fatte ad Abramo e non ancora compiute, la man-
canza della liberta e l'intervento redentivo di JHwH, 1'unita e la divi-
sione delle tribu d’Israele, la redistribuzione della terra nel Giubileo
e la giustizia sociale. .. Per tale motivo il Pentateuco, riletto sempre
pill in una prospettiva attualizzante, ha potuto facilmente diventare
una fonte privilegiata d’ispirazione, soprattutto per quelle correnti
giudaiche pervase da una febbrile attesa messianica ed escatologica.
Come giustamente osserva S. Freyne,

«...in un momento in cui la Giudea & una semplice porzione tronca
dell’“intero Isracle” presentato nei racconti del Pentateuco, le storie

11 Sebbene noi li consideriamo non «canonici», almeno alcuni di essi potevano essere
considerati ispirati da parte di qualche gruppo giudaico e, come tali, utilizzati. Anche
nella Lettera di Giuda, per esempio, si fa riferimento a 1Enoch, all’ Assunzione di Mosé e
al Testamento dei Dodici Patriarchi.

12 Cfr. SpecLeg. 2,63; Decal. 108-110.

67



68

dedicate all’origine fungono non tanto da storia, ma da profezia, in quanto
si concentrano maggiormente sul modo in cui Israele dovrebbe e potrebbe

essere, piuttosto che sul modo in cui di fatto é»'.

E quindi non solo i libri dei profeti e i salmi «messianici» (che,
come abbiamo visto, rientravano in un’idea pitt ampia di Torab), ma
anche la Legge, fondamento dell’identita nazionale, era riletta e inter-
pretata in chiave profetica, al fine di trarne nuovi significati per il pre-
sente e preziose direttive di marcia per il rinnovamento escatologico
d’Israele. Esempio classico ¢ il racconto paradigmatico dell’Esodo: gia
riattualizzato dai profeti al tempo dell’esilio in Babilonia, per indicare
il ritorno nella Terra, sara inteso dalle generazioni successive come
profezia del definitivo intervento di Dio per redimere il suo popolo™.

2. La Legge nell'interpretazione di Gesil tra continuita e originalita

Queste precisazioni sono state necessarie per inquadrare la que-
stione del rapporto tra Gesu e la Legge in modo appropriato e con-
testuale. 11 lettore attento, infatti, si sara gia reso conto che, quan-
do Gesu proponeva interpretazioni alternative della Torah rispetto
a quelle date da altri gruppi, come i Farisei e soprattutto i Saddu-
cei, non stava uscendo fuori dal giudaismo, bensi stava pienamente
prendendo parte a un acceso dibattito intragiudaico”. E questo ci
testimonia due cose: da un lato, la sua piena accoglienza della Torah
come Rivelazione, insieme al vivo desiderio di osservarla e farla os-

B S. FREYNE, Gesa ebreo di Galilea. Una rilettura del Gesa storico, San Paolo, Cinisello
Balsamo (Milano) 2006, p. 38. Il corsivo & mio.

4 Nel medio giudaismo, dunque, «la tradizione & viva, piena di fantasia, libera e la
grande varieta di letteratura che si occupa di interpretarla rivela il potenziale e I'impeto che
induce a cercare nuovi significati nei testi antichi per venire incontro alle esigenze presenti»,
Ivi, p. 36.

> Le posizioni di Gest appaiono quelle di un ebreo galileo che difende le pratiche
religiose tradizionali contro alcune innovazioni farisaiche, insegnate da loro come «tradi-
zioni degli antichi», ma che ai suoi occhi contraddicono la Torah scritta (cfr. Mc 7,6-13).
E stata osservata anche una certa sintonia tra le posizioni di Gesi e quelle enochico-esse-
niche, ma non nella deviazione settaria ed estrema della comunita di Qumran. Per questa
distinzione, si veda G. Boccacciny, Oltre lipotesi essenica. Lo scisma tra Qumran e il
gtudaismo enochico, Morcelliana, Brescia 2003.



servare; dall’altro, il suo modo peculiare d’interpretarla. Possiamo
riprendere, dunque, tutti gli esempi sin qui fatti, per cogliervi simul-
taneamente la continuita e I'originalita dell’ermeneutica gesuana.

Riguardo all’osservanza del Sabato, nulla nella predicazione e nei
gesti di Gesu fa pensare che egli abbia voluto abrogarla, nemmeno
quando affermava: «il sabato per 'uomo & stato fatto e non 1'uo-
mo per il sabato» (Mc 2,27). Tutt’altro! Gest operava appositamente
guarigioni il giorno di Sabato per rivelarne I'autentica finalita e per
dimostrare come proprio la piena liberazione dell'uvomo da maggior
gloria al Dio d’Israele. Infatti, da un lato le Scritture ebraiche, i testi
giudaici anteriori al 70 e Giuseppe Flavio «non attestano affatto che
curare costituisca una violazione del Sabato»'¢, come anche Gesu
dimostra ai suoi antagonisti in due occasioni utilizzando mirabilmen-
te un argomento 4 fortiori"; dall’altro, la stessa letteratura rabbinica
successiva riconosce che «il sabato & consegnato a voi, ma non voi
siete consegnati al sabato»',

Neanche riguardo alla questione del divorzio Gesu contraddice la
Torah. Al contrario, egli ne problematizza I'interpretazione usuale,
in vista di una sua osservanza pit fedele e autentica. Infatti, mentre il
fondamento halakhico del ripudio della moglie in D 24,1 & piuttosto
incerto (come abbiamo gia visto), Gesti, accostando Gen 1,27 e 2,24,
vi trova il fondamento certo dell'indissolubilita del matrimonio: ¢
la stessa azione creatrice di Dio che ha unito 'uomo e la donna af-
finché diventassero una carne sola (cfr. Mc 10,6-9). Discontinuo nei
confronti dell'interpretazione ufficiale, Gesu si dimostra tuttavia in
piena continuita con la visione del matrimonio propria dei profeti, in
particolare di M/ 2,13-16.

16 MEIER, op. cit., p. 339.

17 Cfr. Lc 13,10-17 e Gv 7,22-23. Per un commento in tal senso a questi passi, cfr.
ForTUNA, 0p. cit., pp. 251 e 375.

18 Rabbi Simeon ben Menasya in Mekhilta su Es 31,13-14. Il detto di Gest, pero, ha
una portata universale: il Sabato non & visto come un dono esclusivo e una pratica identi-
taria per il solo Israele («per voi»), ma, fondandosi direttamente sul racconto delle origini
ed essendo stato istituito dopo la creazione dell'uomo, esso & da lui considerato come un
dono di Dio per tutte le genti («per I'uomo»). Per un confronto tra i due detti, si veda
MEIER, op. cit., pp. 316-323.

69



70

Ma almeno per quanto riguarda le norme di purita e quelle alimen-
tari, Gesti non ha forse abrogato la Torah, dichiarandole ormai supe-
rate? Anche in questo dobbiamo smentire una lettura abituale data
per scontata. Se & vero, infatti, che Gesu, seguendo una tradizione
profetica, ha posto piuttosto I'accento sul peccato che, provenendo
dal cuore dell’'uomo, lo contamina realmente (cfr. Mz 15,10.16-20 /
Mc 7,14-23), & altrettanto vero che nessun passo del vangelo rivela
una sua intenzione di abolire le prescrizioni della Torah: anche Gesu
mangiava kosher! Tanto & vero che lo stesso Pietro, per giustificare il
fatto di aver mangiato in casa di pagani, non si & potuto appellare a
una qualche parola o prassi di Gesti, ma solo a una rivelazione avuta
in visione a Giaffa, che lo autorizzava a farlo (cfr. A 11,1-18)%.

Oltre alle singole questioni halakhiche, in cui Gest ha preso cosi
brillantemente posizione per confermare e non per abrogare la Leg-
ge (cfr. Mt 5,17-19), possiamo, infine, chiederci se egli avesse anche
una concezione unificante, un preciso criterio ermeneutico, alla cui
luce interpretava le Scritture. L'insegnamento sul duplice comanda-
mento dell’amore, presente in Mc 12,28-34 e nei suoi paralleli sinotti-
ci, sembra il piti adatto per rispondere a tale questione. Come osser-
va Meier, inoltre, esso ha «ottime probabilita di provenire dal Gest
storico», soprattutto per il criterio di discontinuita e nella versione
della pericope marciana®.

La particolarita di questo insegnamento sta nel fatto che Gest ha
applicato perfettamente una precisa tecnica ermeneutica per acco-
stare in ebraico due passi della Torab fino ad allora mai congiunti, e

.cioé D¢ 6,4-5 e Lv 19,18b. Tale tecnica, chiamata in seguito dai rab-

¥ Uno dei pit grandi studiosi ebrei del Talmud, D. Boyarin, facendo una precisa
distinzione tra il sistema kosher, relativo ai cibi consentiti o proibiti, e il sistema di purita
/ impurita rituale, rilegge Mc 7,1-23 in una chiave originale. I farisei che venivano da Ge-
rusalemme, infatti, estendevano le norme di purita al di 1a del dettato biblico, affermando
che anche un cibo kosher, entrato in contatto con qualunque tipo di impurita, rendesse
impuro chi lo mangiava. Per questo esigevano che ci si lavasse le mani prima di mangiare,
in modo da evitare di rendere impuro il cibo. Cid che Gesi rifiuta, dunque, non sono le
prescrizioni della Torah, bensi I’estensione farisaica di tali leggi, da lui giudicata indebita
e fuorviante (cfr. D. BovarIN, I/ Vangelo ebraico. Le vere origini del cristianesimo, Castel-
vecchi 2012, pp. 97-116).

20 MEIER, 0p. cit., p. 642.



bini gézerd Sawd («uguale disposizione»), permette di illuminare a
vicenda due passi biblici che hanno qualche parola o espressione
chiave in comune, al fine di dedurne per analogia degli ulteriori
significati che un passo, da solo, non pud rivelare. Presentando quale
primo comandamento quello dell’amore di Dio, nella formulazione
dello Shema', e accostando strettamente ad esso come secondo quel-
lo dell’amore del prossimo, presente nel Levitico, Gesti non annulla
gli altri comandamenti, bensi insegna che bisogna interpretarli pro-
prio alla luce di questa indissolubile congiunzione. Tutto cid & quan-
to verra affermato, in modo pit esplicito, da M# 22,37-40: «...a questi
due comandamenti & appesa tutta la Legge e i Profeti».

Bisogna fare attenzione, perd, a non confondere il gesuano co-
mandamento dell’amore con la coppia eusébeia e dikaiosyne, tipiche
dell’ellenismo. I contesti da cui Gesu trae le due citazioni bibliche,
infatti, ci indicano un preciso orizzonte ermeneutico in cui collocare
il detto. Lo Shema’, recitato da Gest davanti allo scriba nel cortile
del Tempio (cfr. Mc 12,28-30), & il cuore la liturgia quotidiana d’Isra-
ele. Esso ci suggerisce, quindi, che il comandamento dell’amore di
Dio nasce come risposta totale e riconoscente di Israele a quel Dio
dell’Alleanza che lo ha amato per primo e in modo totalmente gra-
tuito. Il versetto del Levitico sull’amore del prossimo, a sua volta, fa
parte di una serie di norme cultuali e morali che hanno alla base il co-
mandamento dell’imitazione di Dio: «Siate santi, perché santo sono
io, il Signore vostro Dio» (Lv 19,2). Per questo Gesu potra radicaliz-
zare questo precetto fino ad amare i propri nemici, proprio perché i
discepoli del Regno sono chiamati ad imitare nel loro comportamen-
to la perfetta misericordia del «Padre vostro che & nei cieli» (cfr. Mz
5,43-48 e Lc 6,35-36).

Dal punto di vista halakhico, dunque, Gesu si & rivelato un ec-
cellente maestro, un originale interprete della Scrittura e un rabbi-
no ante litteram — direbbe Meier (p. 564) —, sebbene non abbia mai
frequentato una scuola ufficiale (cfr. Gy 7,15). La sua novita non
consisteva nel fare una nuova Legge, ma nell’interpretarla con occhi
nuovi, rivelandone cosi significati originali, eppure gia latenti nel te-
sto biblico. Di fatto, tutti hanno dovuto riconoscere la sua autorita e
nessuno ¢& stato in grado di contraddirlo (cfr. Mz 7,29 e 22,46).

71






