DOMENICO MAIO

Eschaton e Speranza: un orizzonte teologico per 'enciclica

Spe salvi di Benedetto XVI' (seconda parte)

Infrastrutture antropologiche dell escatologia cristiana

Tanto nella sua dimensione personale (sopravvivenza personale dell'in-
dividuo umano oltre la morte nella risurrezione), quanto nella sua di-
mensione comunitaria (pienezza dell'umanitd e della sua storia alla “fine
dei tempi”), I'eschaton cristiano si rivela come dono, cioé come grazia asso-
luta di Dio in Cristo, come partecipazione alla vita glorificata del Risorto.

Questo dato primordiale della rivelazione cristiana pone alla teologia
la questione delle dimensioni previe, che rendono 'vomo e la storia, ra-
dicalmente capaci di ricevere il dono assolutamente gratuito, della loro

_pienezza trascendente oltre il tempo (aspetto particolare del problema
teologico sul rapporto “grazia-natura”).

Per trovare una risposta a tale questione si deve partire dall’analisi del-
la speranza sperante dell’'uomo dinanzi alla morte (eschaton personale) e
dinanzi alla storia (eschaton comunitario).

La vita cristiana & intessuta di speranze concrete, sempre nuove e sem-
pre penultime, attraverso cui I'uomo continua sempre a sperare oltre:
ogni traguardo concreto raggiunto viene immediatamente superato dal-
limpulso dell'insopprimibile sperare oltretutto il raggiunto. Da questa
esperienza sorge la questione: che cosa posso sperare definitivamente, in

* 11 presente articolo costituisce continuazione alla prima parte pubblicata in «La Chiesa nel

Tempor, XXIV, 3, (2008), p. 17.

1 Tutto questo & stato ben esposto dal Vaticano 11, in Lumen Gentium, cap. V11 e Gaudium

er Spes, 10-25.




ultima analisi? Qual & ['ultimo del mio sperare? Se le speranze intrastori-
che compiute non possono sopprimere la speranza sperante, qual ¢ il sen-
so ultimo della vita umana, segnata radicalmente dallo sperare sempre
sperante? Verso dove I’ uomo & portato finalmente dalla sua speranza?

Questa domanda, a livello personale, urta frontalmente con I'espe-
rienza e con la realtd di un limite, che fa di essa una questione significa-
tiva: il limite inevitabile della morte.

Allora, il “che cosa posso sperare” assume un realismo drammatico. La
frontiera della morte pone radicalmente in questione il senso della spe-
ranza e della vita umana come totalitd: lo sperare sperante dell'uomo si
riduce all’ambito della sua esistenza nel mondo, o tende oltre la barriera
della morte? Appare cosi che la questione circa [ultimo della speranza e
della vita umana, come totalita, si impone come valida e significativa. Se
'uomo non pud tacere né sulla sua speranza né sulla morte, cioé, se non
pud fare a meno di porsi la questione del senso ultimo della sua vita, de-
ve parlare del suo avvenire personale ultimo, della “ultimita” della sua esi-
stenza. Ma la morte ha ancora da dire qualcosa da dire qualcosa di pit
sul senso ultimo della vita e della speranza dell'uomo. La questione posta
dalla morte, anzi la questione che ¢ la morte stessa, non ammette rispo-
sta che all'interno del dilemma seguente: o sprofondamento della persona
umana nel nulla, o transito a una vita nuova (sopravvivenza).

La morte come caduta nel nulla implicherebbe che la vita umana ha,
come senso ultimo, il camminare verso il nulla finale. E questo nulla fi-
nale si ripercuoterebbe inevitabilmente nel nulla come sostegno ultimo
di tutta la vita, cioé nel nonsenso come senso della vita. Tutte le speran-
ze e tutto lo sperare dell'uomo tenderebbero finalmente verso il nulla: la
speranza e la vita umana non sarebbero, in ultima analisi, che un feno-
meno di miraggio, illusione totale e alienazione inguaribile.

Se, invece, la vita umana ha senso proprio in quanto sostenuta dalla
speranza, vuol dire che la morte nella sua negativita rivela che il senso ul-
timo dello sperare radicale dell’'uomo trascende la morte verso una vita
nuova, che I'uomo non pud raggiungere con le proprie risorse, ma sol-
tanto sperarla fiduciosamente e riceverla come dono gratuito.

Questo atteggiamento, che corrisponde fedelmente alla situazione esi-
stenziale dell'uomo dinanzi alla morte, costituisce la sua apertura a Dio
come speranza ultima, cio¢ come Colui di cui 'uvomo non pud disporre



in nessun modo, ma soltanto accoglierlo come la Grazia assoluta della sua
salvezza (apertura della morte alla grazia della risurrezione).

A livello comunitario di tutta 'umanita lungo la storia, portata avan-
ti dalla speranza che unisce le generazioni nella stessa avventura verso il
nuovo da venire, la questione che cosa posso sperare prende la forma che co-
sa_possiamo sperare?

Verso dove va 'umanita e la sua storia? Verso un “ultimo” definitivo
di pienezza immanente, infrastorica? Verso un processo indefinito, senza
un nessun “ultimo” definitivo? Verso un “ultimo” trascendente riguardo
alla storia? Ecco la questione sull’'ultimitd di senso della storia e della spe-
ranza dell'umanit: una questione il cui significato viene verificato nel-
Pesperienza della speranza creatrice del divenire storico.

Lanalisi di questa esperienza e della sua ripercussione nel divenire sto-
rico permette di formulare in un linguaggio significativo la risposta.

1 divenire storico & condizionato dalle seguenti costanti fondamenta-
li dell’azione dell’'umanita nel mondo:

La speranza sperante dell’'uomo che ha spinto e continua a spingere le
generazioni umane verso il nuovo da venire

Loggettivazione dell’attivita umana lungo i secoli, in avvenimenti sto-
rici concreti;

1l dislivello insuperabile fra speranza sperante e i risultati oggettivi rag-
giunti dall'umanit: lo sperare umano tende sempre oltre ogni meta rag-
giunta dall’'umanit nella storia.

Appare cosi che la condizione radicale di possibilita del divenire stori-
co sta nella trascendenza inesauribile dello sperare umano riguardo a tut-
to il nuovo gia avvenuto o da avvenire all’ interno della storia: la speran-
za sperante ha il primato ontologico assoluto sul divenire storico, e per-
cio lo trascende.

Una pienezza intrastorica definitiva e immanente della storia (K.
Marx, E. Bloch) finirebbe in un vicolo chiuso: il dislivello tra la sogget-
tivith umana e la sua oggettivazione nella trasformazione della natura sa-
rebbe radicalmente superata e allora 'umanita si troverebbe irrimediabil-
mente imprigionata nel carcere che essa stessa avrebbe edificato lungo la
storia: 'uomo non potrebbe né sperare, né scoprire, né fare niente, nem-
meno potrebbe avere coscienza di se stesso. Una volta soppressa la con-




dizione fondamentale, che rende possibile e significativo ogni suo rap-
porto con il mondo, 'umanita soccomberebbe per asfissia: la sua vittoria
finale sarebbe in realta la sua sconfitta definitiva, il suo assorbimento nel-
la natura trasformata, cio¢ nell’ opera delle sue mani.

Linterpretazione della storia come un processo immanente e indefi-
nito implica logicamente 'assolutizzazione del divenire in quanto tale,
senza nessun altro fine che il divenire stesso: mero divenire per divenire
sarebbe il senso ultimo della storia.

La forza, che in ultima analisi spingerebbe incessantemente 'umanita
in avanti, non potrebbe essere che la forza fatale del destino: pure in que-
sto caso 'uomo resterebbe incarcerato nella fatalita nel non-senso.

Paradossalmente, tanto la pienezza immanente quanto il processo im-
manente indefinitivo della storia implicano la stessa sconfitta dell’'umano
e il non-senso della storia, perché ambedue dimenticano il primato della
speranza sperante dell’'umanith come radice ultima del divenire storico.

E allora, il divenire storico, nella sua struttura fondamentale del disli-
vello fra I'inesauribile sperare umano e tutti i risultati intrastorici rag-
giunti o da raggiungere, si rivela come permanentemente aperto a una
pienezza metastorica, che 'umaniti non pud raggiungere da sé, ma sol-
tanto accogliere come grazia assoluta: ciog, la storia ¢ da se stessa aperta
all’Avvenire Assoluto e trascendente, a Dio nella gratuita della sua venu-
ta, della sua autorivelazione e autodonazione definitiva e ultima.

Lanalisi dello sperare umano, nella sua dimensione personale e co-
munitaria ha mostrato che I uomo porta in se stesso I'esperienza presen-
te della sua “ultimitd” (eschaton) e che questa esperienza giustifica la va-
lidita e la significativita del linguaggio sull“ultimo” dell'uvomo e della sua
storia: il linguaggio prolettico (anticipatore) della speranza. Ma ha mo-
strato inoltre che la storia, in ogni momento del suo divenire, resta aper-
ta alla grazia della venuta di Dio come Avvenire Assoluto (pienezza tra-
scendente della storia), e che quindi la storia ¢ da sé aperta all’eventuali-
ta di una irruzione di Dio in essa, cio¢, aperta a un evento di rivelazione
e di salvezza definitiva che anticipi effettivamente (non soltanto come
eventualmente possibile) la venuta ultima di Dio e la pienezza ventura
della storia. La fede cristiana sull’ eschaton dell'uomo, del mondo e del-
la storia, altro non ¢ che la proclamazione di questo evento: CRISTO.



Originalitis dell'escatologia cristiana

La comparazione ¢ specialmente con I'escatologia dell’Antico Testa-
mento, di cui percid diamo una sintesi.

Levento dell’Esodo e la sua comprensione crescente hanno marcato
il pensiero di Israele su Dio, la vita umana, il mondo. Il “credo” di
Dt 26,3-10 sorto dall’esperienza dell’Esodo e dall’ ulteriore riflessione
ha preso la forma di narrazione degli interventi salvifici in cui Jahve si
& manifestato come Dio di Israele. La fede jahvista non ¢ sorta come sa-
cralizzazione dei cicli naturali, ma da una visione della storia portata da
Dio verso 'avvenire, verso la terra promessa. La formula &: “io sa70 il vo-
stro Dio e voi sarete il mio popolo” (Cfr. Es 6,7; Lv 26,22; Ger 7,23; Ger
11,4; Ger 24,7; Ger 30,22; Ger 31,1; Ez 37,27; 2Sam 7,24;). Jahve ¢ il dio
della promessa protesa verso 'avvenire. Il nome stesso di Jahve indica una
rivelazione del suo mistero nella storia. Il contenuto della promessa era /z
terra, ma il promettere di Dio punta oltre il contenuto concreto. Egli pro-
mette e compromette se stesso. Giustamente Moltman parla per I'Esodo di
escatologia embrionale. Potremmo parlare di escatologia immanente nel
contenuto, ma trascendente nella promessa. Escatologia aperta al novum
che saranno la dinastia davidica e il Tempio, che a loro volta rinviano al fu-
turo. La rovina della monarchia e del Tempio, sono state vissute nell’espe-
rienza privilegiata dei profeti, nel paradosso del fallimento delle promesse
nei contenuti storici, e della fedelta di Jahve, vissuta come promessa nuo-
va: un atto nuovo di grazia di Javhe, definitivo: alleanza imperitura (cfr. Gr
31, 31-32). Questa visione profetica & un passo nuovo verso I'eschaton, an-
cora non trascendente, o almeno non proposto esplicitamente come tale.
Uno sguardo di insieme ci mostra che ¢’ una dialettica costante fra la fe-
delta di Jahve e il suo agire imprevedibile.

Lescatologia cristiana si mostra originale sia riguardo ai profeti che ai
libri apocalittici, canonici e non canonici. Lescatologia apocalittica era
tutta rivolta al metastorico, come rottura totale fra la storia e il nuovo eo-
ne gia deciso da Dio, e percid preconosciuto. Lescatologia cristiana non
& una somma delle escatologie, profetica e apocalittica. La sua originalita
sta nell’atto salvifico gia compiuto nella storia, con il suo nesso con I"ul-
timum” finale. Gesl ha vissuto I'escaton prima di esprimerlo nel suo
messaggio. Sono importanti per questo le parole di Gesti sul frutto della




dge

vita nel regno del Padre (Z¢ 22, 17-18). Nel suo unico rapporto con il pa-
dre Gesti viveva I'escaton come gid presente e venturo nella sua morte.
Per questo il messaggio di Gesu si incentra sul Regno di Dio che sta gia
venendo e che verra. Perde, quindi, importanza la questione se Gesu ab-
bia alluso allimminenza della parusia. E certo che Gest: si ¢ rifiutato di
dire quando verra il Regno e I'ha riservato al Padre (cfr. Lc 17,20-23).
Dalle piti antiche lettere di Paolo appare che le prime comunita han-
no vissuto della realtd dell’evento salvifico definitivo della morte e risur-
rezione di Gesu e dell’attesa del suo ritorno. Tale ¢ stata pure I'esperien-
za di Paolo, che vi ha anche riflettuto e ha approfondito teologicamente.
Potremmo cosi precisare le categorie paoline sull’escatologia:

Salvezza e vivere con Ciristo e per Cristo (Rm 6); il credente vive gia con
Cristo, e continuera dopo la morte.

Siamo gia adesso riconciliati con Dio in Ciristo, tanto pili saremo salvi
nella sua venuta (cft. Rm 5, 10-11).

Siamo gia giustificati nella fede, tanto piti saremo salvi (cfr. Ga/2,15-16).
Adozione filiale (cfr. Gal 4,6) come partecipazione all’esperienza di Cri-
sto. Ma ne attendiamo la piena manifestazione.

Lo Spirito dimora nel credente come principio e pegno della glorifica-
zione futura (cfr. Rm 8).

Lettere della cattivith. Siamo conresuscitati con Cristo e conglorificati ,
ma attendiamo la sua manifestazione gloriosa che sard anche la nostra

(cfr. Col 3,1-4).

Il presente e il futuro sono, per Paolo, mutuamente e strettamente le-
gati. Lidentita del Risorto e del Venturo fonda il legame fra anticipazio-
ne e futuro anticipato.

Gli scritti giovannei ci riservano una sorpresa. Sperare, speranza, at-
tendere, attesa non appaiono mai nel quarto Vangelo e una volta sola
in 7 Gv 3,3. Sembrerebbe che la speranza escatologica venga eliminata
negli scritti giovannei. Il termine “vita eterne” designa una realta gia
presente. In questo Bultmann ha creduto di trovare il fondamento per
la deescatologizzazione del Nuovo Testamento, che inizierebbe negli
scritti paolini e culminerebbe in quelli giovannei. Ma questo urta con-
tro alcuni dati: Gv 13-17 ha come prospettiva dominante la morte e ri-
surrezione di Geslt come ritorno al Padre, ma riguarda anche la sorte
ventura dei credenti: Gv 14,1-3. Gesu entra nella dimora del Padre e



promette ai suoi la stessa sorte; Giovanni 17,24: parole che coincidono
con 14,1-3: partecipazione dei credenti alla gloria del crocifisso risorto
(cfr. Gv 13,31-306).

Anche prima del capitolo 13, il IV Vangelo parla sette volte dell'ultimo
giorno (Gv 6,39; 6,40; 6,43; 6,54; 11,24; 12,48;) in cui Cristo resuscitera
(futuro) i morti. Molte volte Giovanni parla della vita eterna al presente,
ma altre volte usa lo stesso termine per descrivere la realta futura, dopo la
resurrezione. E difficile ammettere che nel IV Vangelo ci siano due escato-
logie discordanti. Per la Chiesa primitiva la resurrezione di Gesit era un fat-
to realmente accaduto, nella persona di Gest: identita fra il crocifisso e il
risorto. Per Bultmann la resurrezione non & qualcosa che & accaduto nella
persona di Gest. 1l significato del Kerygma sarebbe che nella persona di
Gesty, Dio ha insieme rivelato la condanna e riconciliazione dell’'umanita.
Ora questa concezione ¢ in urto frontale con la fede della Chiesa primiti-
va. Se tale & la differenza divisione sulla risurrezione, diversissima sara pure
Pescatologia di Bultmann da quella della Chiesa primitiva . Secondo Pao-
lo (cfr. I Cor 15) se Cristo non ¢ risorto noi siamo i pili disgraziati perché
non abbiamo speranza dopo questa vita. La dottrina di Bultmann ¢ un do-
cetismo esistenzialista. Non ha senso neanche la Croce, perché su di essa
non si & compiuta la riconciliazione, ma solo si & rivelata, e non ha impor-
tanza se Cristo & morto nella fiducia o nella disperazione. La rivelazione po-
teva accadere in qualsiasi altro fatto. E nota la dipendenza di Bultmann da
Heidegger. Ora Heidegger nelle sue opere, trascura completamente la spe-
ranza a cui dedica solo mezza pagina, dicendo che essa & una disposizione
derivata e secondaria. Fondamentale & invece I'angoscia. Quando arriva al
senso della morte come alternativa fra affondamento nel nulla o vita ulte-
riore, dice che & una questione che non si puo risolvere. Bultmann sulla scia
di Heidegger, annulla la speranza cristiana, perché dove non c'¢ avvenire
non ci pud essere speranza. Ora la questione della morte ¢ cruciale nel
Nuovo Testamento.

Caratteri propri dell’ escatologia cristiana

Il “gia e non ancora”. Formula ben trovata (Culmann) da capire bene.
La congiunzione “¢” non indica pura aggiunta, ma mutua implicazione




fra il “gia” e il “non ancora”. La salvezza si compie attualmente come an-
ticipazione della salvezza ventura e viceversa. Conseguenza importante: ¢
vero che San Tommaso parlava gia di fides inchoatio visionis e gratia in-
choatio gloriae, ma & vero che nella teologia successiva e nella predicazio-
ne si parlava della salvezza come puramente futura.

Diversita radicale con I'escatologia profetica che era solo annuncio
della salvezza, e di una salvezza non chiaramente trascendente. Diversita
radicale anche dall’escatologia apocalittica che era priva del “gid” e del
nesso fra storia e metastoria.

Loriginalita dell’escatologia cristiana sta nel fatto che I'atto salvifico di
Dio ¢ gia compiuto in Cristo ed ¢ indivisamente storico e metastorico
(Cristo morto e resuscitato).

Lescatologia cristiana integra tutte le dimensioni dell’esistenza uma-
na: Dio, mondo, storia, uomini ecc.

Lescatologia cristiana risulta dall'interazione fra liberta di Dio e liber-
ta dell’'uomo. E I'uvomo che fa la storia e la sua liberta viene potenziata
nell’alleanza con Dio.

Dialettica fra speranza ed esigenza, compite nell’affidamento dell’'uo-
mo a Dio.



