MARIA MARIOTTI

Quarantennio della Repubblica
I mondo cattolico nelle vicende del 1946

La Repubblica italiana é entrata nella storia. Durante
le recenti celebrazioni per il quarantesimo anniversario
della proclamazione, sono state ascoltate molte voci di
protagonisti che hanno voluto registrare memorie e ri-
flessioni personali che si vanno ad aggiungere ai docu-
menti ed alle cronache dell’epoca, con la suggestione e
la freschezza dei testimoni partecipi dell'avvenimento.

Gia durante la competizione elettorale del 1946 che ha
sancito il consenso popolare, il mondo cattolico ha parte-
cipato con convinzione alla definizione dei valori del ritro-
vato sistema democratico con propri esponenti e vasto im-
pegno di coscientizzazione. La testimonianza della
prof.ssa Maria Mariotti, che a quelle vicende ha preso par-
te in prima persona, ricostruisce il contesto del contributo
offerto dalla comunita cristiana alla nascita delle istituzio-
ni repubblicane. La presentiamo cosi come ci é stato possi-
bile raccoglierla in occasione della tavola rotonda organiz-
zata dal comune di Reggio Calabria il 31 maggio scorso.

E difficile, e forse prematura, una ricostruzione storica delle vicende
del 1946: sono ancora troppo vicine, sebbene ci sembrino tanto lontane,
per la rapidita e complessita di cambiamenti verificatisi nel quaranten-
nio, a tutti i livelli (politico, sociale, economico, tecnico, religioso) e in
tutte le dimensioni (da quelle nazionali e internazionali a quelle locali,
con conseguenze di emarginazione e disgregazione aggravate per la no-
stra regione che pure registra un accentuato benessere).

E necessario orientarsi meglio, penetrare e assimilare piti a fondo
quanto allora e in seguito & accaduto, prima di elaborare interpretazio-
ni e formulare valutazioni di carattere rigorosamente storiografico, pe-
* raltro gia sostenute da attente richerche e pregevoli saggi.

E pero urgente sapere e capire, sia pure frammentariamente; quan-
to & accaduto; e, perché cio sia possibile, non si deve lasciarne di-
sperdere la documentazione, che il moltiplicarsi e modificarsi delle

91



forme di comunicazione sociale rende sempre pitl fragile ed effimera:
raccoglierla con pazienza, leggerla con discernimento, non trascuran-
do, accanto alle fonti in vari modi scritte che attestano avvenimenti, le
testimonianze orali che comunicano esperienze, specialmente nelle zo-
ne periferiche. E soprattutto in quest’ultima prospettiva, di testimo-
nianza, di comunicazione esperienziale, si collocano le presenti note.
Che cosa ha rappresentato per me - donna, cristiana, calabrese -la
partecipazione all'avventura del 19462 E stata un’avventura legata
non solo e non tanto alla modificazione istituzionale dello Stato ita-
liano, da monarchica a repubblicana, quanto e soprattutto alla tra-
sformazione costituzionale da un regime totalitario ad un ordina-
mento democratico. Avventura vissuta in prima persona, ma non in
modo individualistico, perché comunitariamente maturata attraver-
so una esperienza di fede e di vita cristiana concretata nell’impegno
associativo-operativo prevalentemente religioso dell’azione cattolica
e sollecitata ad una diretta partecipazione alla vita politica in forme
democratiche, allora per la prima volta aperta anche alle donne.
La motivazione dell'impegno di molti e di molte fra noi aveva radici
in alcune intuizioni maturate attraverso l'azione cattolica specialmen-
te negli anni trenta, nonostante le preclusioni e limitazioni imposte dal
regime fascista, ed esplicitamente sviluppate attraverso le molteplici
iniziative di formazione sociale promosse in ambiente cattolico tra il
1944 e il 1946, specialmente ad iniziativa delle Associazioni cristiane
lavoratori italiani (ACLI) e dal Centro italiano femminile (CIF), talora
in collegamento con le attivita della corrente sindacale cristiana, allo-
ra convergente nell'unica Camera del Lavoro, e della Democrazia Cri-
stiana (DC). Avvertivamo, nella svolta storica che avrebbe dato un as-
setto nuovo all'Italia, come cristiani e cattolici di aver qualche cosa da
dire e da proporre: non ricollegabile a nostalgie restauratrici di regimi
passati o trapassati, ma neanche riconducibile alle pur suggestive
istanze nuove di matrice liberale o socialcomunista, e neppure riduci-
bile ad una «terza via» di compromesso fra opposte tendenze. Il mes-
saggio evangelico era alla base dell'«originalita» della nostra propo-
sta, tuttavia non esplicitamente caratterizzata da contenuti di fede e
percio aperta a chiunque ne condividesse le prospettive sociali:
— la tensione verso il bene comune a fondamento e termine di ogni
istituzione, relazione, impresa;
— il valore delle persone - e quindi dei gruppi primari, specialmen-
te familiari e religiosi, che piu direttamente le esprimono - emer-
gente sulle strutture giuridiche e politiche;
— l'armonizzazione delle esigenze di liberta e delle urgenze di giu-

92



stizia, in un efficace riconoscimento dei diritti delle persone e dei
gruppi fondati sulla responsabile assunzione dei loro doveri;

— l'affermazione della dignita del lavoro umano e il conseguente rico-
noscimento della proprieta di singoli e di gruppi, giustificabile solo
nell’ambito della destinazione di tutti i beni economici all'uso comune;
— la relativizzazione delle rivendicazioni particolari, sia pure legit-
time, di individui, ceti, categorie nell’aspirazione ad una conviven-
za civile pacifica, sublimata nella gratuita dell’amore.

Non si trattava di una «utopia». Erano le linee fondamentali della
morale sociale cristiana tradizionale: riproposte e rielaborate gra-
dualmente in tempi recenti attraverso il magistero degli ultimi pa-
pi, da Leone XIII a Pio XII; attualizzate nelle prospettive democra-
tiche dalla vivace riflessione espressa prevalentemente, sia pure
con diversita di accentuazioni, nella «sociologia» di Toniolo e di
Sturzo, nell’«<umanesimo integrale» di Maritain, nel «personalismo
comunitario» di Mounier; puntualizzate in un abbozzo di organica
sintesi nei «principi di ordinamento sociale per una comunita cri-
stiana», pit noti come «Codice di Camaldoli», elaborati tra 1943 e
1945 da un gruppo di studiosi tra cui emergevano mons. Guano, p.
Lopez, Saraceno, Paronetto, Capograssi, Vanoni, Ludovico Montini
(principi ai quali si richiamavano, pur nella varieta delle posizioni
- politiche assunte, gli allora giovani esponenti della «seconda gene-

razione» della DC, da Dossetti a La Pira, da Lazzati a Moro).

Queste ispirazioni e aspirazioni avevano trovato in quel periodo, in
Calabria, un autorevole interprete e diffusore in mons. Antonio Lanza,

. arcivescovo di Reggio dal 1943 al 1950, le cui lettere pastorali, confe-

renze pubbliche, lezioni in corsi e convegni proponevano un preciso
orientamento ideale con riferimento concreto alle condizioni del Sud e
della Calabria (la Lettera pastorale collettiva dei vescovi dell'Ttalia me-
ridionale continentale su «I problemi del Mezzogiorno» del 1948, da
lui redatta, fu uno dei primi documenti che, dopo il periodo fascista,
riproposero alla coscienza nazionale la «questione meridionale»).

Nella molteplicita di iniziative religiose e sociali fiorite nell’im-
mediato dopoguerra in ambiente cattolico, a Reggio e ovunque in
Calabria, maturd la decisione delle associazioni cattoliche di parte-
cipare direttamente e organicamente alla «campagna» per le elezio-
ni del 1946, non solo alle amministrative dell’aprile, ma anche alle
politiche del 2 giugno, indette per la designazione dei componenti
I’assemblea costituente e per il referendum istituzionale.

Si delineava gia chiaramente in Italia, nonostante qualche tenta-
tivo di organizzazione pluralistica di partiti cristianamente ispirati,

93



l'orientamento verso la cosi detta «unita politica dei cattolici», non
senza influenza in tal senso da parte dell’autorita ecclesiastica, piu
per motivi di opportunita pratica che per esigenze di principio.
Sembro percio ovvio che I'impegno delle associazioni cattoliche as-
sumesse come punto di riferimento partitico la DC.

Con una certa rapidita essa si era organizzata in Calabria fin dal set-
tembre 1943. Ma stentava ad assumere chiarezza di fisionomia e incisi-
vita di impegno, per vari motivi: mancanza di una solida tradizione «po-
polare» prefascista a cui collegarsi, deboli contatti con le forze piu fre-
sche e vive della nuova DC nazionale, eterogeneita degli elementi (sebbe-
ne alcuni molto validi) che vi convergevano, e, soprattutto, tensioni in-
terne che fin dall’inizio ne avevano incrinato la concordia e 1'unita.

Con realistica consapevolezza di questi limiti, decidemmo, accettando-
ne le conseguenti responsabilita personali, di appoggiare lealmente la DC
perché ci appariva - e di fatto nella situazione di allora lo era - 'unica via
perché, in sede di elaborazione della carta costituzionale, le linee ispira-
trici da noi ritenute irrinunciabili fossero tenute presenti e trovassero
adeguata attuazione, pur senza ignorare o trascurare istanze diverse.

La nostra azione di «propaganda», in convergente impegno tra le
varie associazioni cattoliche specialmente femminili, si svolse pero
in modo autonomo, quasi parallelamente a quella del partito gia
fortemente interessato alla spartizione delle «preferenze». Si con-
cretd in una capillare opera di illuminazione, persuasione, educa-
zione civica che, toccando tutte le zone della citta e tutti i paesi, ta-
lora anche le frazioni, della provincia e andando spesso al di 12 dei
confini di essa, illustrava le prospettive nuove di uno Stato demo-
craticamente articolato, di una societa civile in cui ogni cittadino
uomo o donna, potesse trovare il suo posto e dare il suo contributo
al bene comune, nel rispetto delle varie proposte ispirate ad ideolo-
gie diverse, ma nel riconoscimento delle fondamentali esigenze del-
la tradizione cristiano-cattolica che caratterizzava ancora - e non
solo sociologicamente - la grande maggioranza delle nostre popola-
zioni. Di tale impegno ora vediamo chiaramente i limiti, legati so-
prattutto all'improvvisazione peraltro inevitabile con cui fu assunto
ed alla mancanza di collegamento organico con le strutture che
avrebbero potuto garantirne una maggiore incidenza politica. Ma di
esso va anche riconosciuta la validita, oltre che per la forte carica
ideale che lo animava, per ci6 che rappresentava anche, indipenden-
temente dalla specifica affermazione di valori cristiani, per I'evolu-
zione umana e civile dell’ambiente: per scuotere le nostre popolazioni
dall’atavica inerzia e indifferenza, tentando di superare mentalita e co-

94



stumi clientelari che ne avevano condizionato la maturazione civica e
politica; per stimolare le nostre donne a modificare atteggiamenti e
comportamenti di chiusura e dipendenza familistica nell'assunzione
consapevole e libera di compiti e responsabilita sociali. Posso testimo-
niare che grande fu allora la disponibilita fiduciosa della gente ad acco-
gliere la proposta di rinnovamento democratico non solo nelle forme,
anche nella sostanza: fiducia e disponibilita, purtroppo, nei decenni suc-
cessivi, spesso deviata, strumentalizzata, delusa.

Si comprende come, nella prospettiva in cui allora ci ponevano, la
questione costituzionale assumesse prevalente rilievo rispetto a quella
istituzionale. Cio che ci sembrava di fondamentale importanza, e tale da
meritare, in quel momento decisivo, la sollecitazione del consenso dei
cattolici, tra i quali pur sussisteva una notevole varieta di opinioni e di
opzioni strettamente politiche, era I'elaborazione di una carta costitu-
zionale i cui «principi» e «rapporti civili, etico-sociali, economici, politi-
ci» posti a base dell’«ordinamento» dello Stato, non fossero in contrasto
con le esigenze che ritenevamo essenziali: non solo per tutelare i diritti
dei cittadini di professione e pratica cristiano-cattolica, ma anche per
garantire efficaci condizioni di liberta, giustizia, solidarieta, dignita alla
rinnovata convivenza civile del paese.

Non si negava certo importanza agli aspetti e termini tecnico-
giuridici dell’ordinamento dello Stato ed alla sua determinante impo-
stazione istituzionale. Si avvertiva la profonda differenza ideale e strut-
turale legata alla risoluzione monarchica o repubblicana. Ma molti di
noi ritenevano che questi aspetti non rientrassero direttamente nei pun-
ti fondamentali su cui potesse essere proposta ai cattolici 'unanimita
dell’orientamento e dell'impegno. E specificamente nell’alternativa mo-
narchia - repubblica pensavamo che dovesse essere rispettato un ampio
margine di opinabilita, in rapporto alla preparazione culturale, alla sen-
sibilita sociale, alla evoluzione politica di ciascuno.

Fu certo la consapevolezza della varieta di opinioni e di orienta-
menti, non solo esistente di fatto, ma anche ritenuta lecita in via di
principio nell’ambiente cattolico, ad influenzare se non a determi-
nare la posizione anomala assunta allora dalla DC in merito alla
questione istituzionale. Mentre infatti gli altri partiti si schierava-
no esplicitamente a favore della monarchia o della repubblica, la
DC non solo consenti al costituirsi, nel suo interno, di due correnti,
la repubblicana e la monarchica; ma diede spazio ad una terza cor-
rente, detta «agnostica», presente accanto alle altre nei vari con-
gressi, periferici e centrale, che precedettero i comizi elettorali del
1946. E la frattura tra monarchici e repubblicani persistette, anzi si

95



accentuo, in seguito all’ufficiale pronunciamento filorepubblicano del
partito al congresso nazionale del 24-28 aprile. Fu un momento delica-
to nella vita della DC, che va approfondito: per essere criticamente
esaminato nei suoi limiti; ma anche per essere interpretato come se-
gno emblematico della difficolta permanente di questo partito, della
sua forza e insieme della sua debolezza variamente manifestate anche
nei tempi successivi. Ritengo infatti che questa forza e questa debolez-
za della DC derivi del suo essersi storicamente trovata nella condizio-
ne di raccogliere la fiducia e di esprimere le esigenze, al di 1a degli ade-
renti al partito, di un «mondo cattolico» che le richiedeva lealta e coe-
renza nell’ispirazione cristiana professata anche nella denominazione,
riservandosi pero liberta di opinioni e di scelte, ineludibili per la vita
di un partito, ma non vincolanti per una visione generale cristiana del-
la realta non fissata in rigidi schemi ideologici.

In questo quadro, la presa di posizione articolata della DC in ma-
teria istituzionale, nel 1946, non puo essere considerata solo come
una tattica utilitaristica di ripiego o di compromesso. Deve essere
anche compresa come intenzionale riconoscimento di legittimo plu-
ralismo, pure in questioni importanti, con tutta la difficolta di con-
ciliarlo con la concretezza operativa che un partito non puo non as-
sumere sul piano specificamente politico.

Nell’'ambiente ecclesiastico e nell’azione cattolica, nonostante le sim-
patie talora manifestate in senso monarchico, fu sempre affermata uffi-
cialmente la liberta di scelta sulla questione istituzionale. E cio ha ridi-
mensionato la troppo unilaterale polarizzazione dell’antitesi tra repub-
blica e monarchia; ha sdrammatizzato le opposte opinioni e tensioni fra
chi auspicava allora I'avvento della repubblica come condizione neces-
saria e unica per la soluzione positiva di tutti i problemi e chi ne paven-
tava il rischio come di un rovinoso «salto nel buio».

Nell’arroventata atmosfera di quel periodo non era facile rag-
giungere e mantenere un atteggiamento equilibrato. Nella misura
in cui ci siamo riusciti, esso, tutt’altro che incoraggiare posizioni di
indifferenza o di evasione, ci ha aiutato a rendere piu razionalmen-
te motivata la nostra scelta istituzionale personale ed a capire e ac-
cogliere lealmente e responsabilmente la Costituzione repubblica-
na nella novita delle sue forme e nella ricchezza dei suoi contenuti.

Il ricordo di quella esperienza si concreta nell’auspicio che, nei
necessari rinnovamenti richiesti dai tempi che cambiano, siano sal-
vati i valori e siano mantenuti gli impegni della nostra Costituzione
repubblicana che ha innegabilmente segnato una svolta di progres-
so civile nella storia dell’'Italia.

96



