Il coraggio libera gli uomini dalla preoccupazione per la propria vita in ordine alla

liberta del mondo. 11 coraggio ¢é indispensabile perché in politica la posta in gioco é il mondo
non la sopravvivenza.

H. Arendt, Che cos’é la liberta?

Secondo me il conservatorismo, o meglio <<il conservare>>, é parte essenziale
dell’attivita educativa, che si prefigge sempre di custodire, proteggere qualcosa: il bambino
dal mondo, il mondo dal bambino, il nuovo dal vecchio, il vecchio dal nuovo.

H. Arendt, La crisi dell’istruzione

Ora, il tempo vuoto che cosi viene colmato, non é, a rigor di termini, tempo libero (nel

quale cioé, siamo liberi da ogni cura e attivitd richiesta dal processo vitale e quindi liberi per
il mondo e la cultura del mondo), bensi tempo avanzato, ancora biologico per sua natura,
tempo avanzato dopo averne dato la giusta parte al lavoro e al sonno. Il tempo vuoto che si
presume debba esser colmato dal divertimento é uno iato nel ciclo del lavoro condizionato
biologicamente, nel <<metabolismo dell'uomo con la natura>>, per usare le parole di Marx.
H. Arendt, La crisi della cultura: nella societa e nella politica

La politica come liberta
I1 miracolo, l'inatteso, la trascendenza in Hannah Arent

Vincenzo Musolino*

Sommario: 1. La liberta. - 2. La trasmissione. - 3. La cultura.

In questo tempo, nel corso e decorso della pandemia virale, parlare di
ripartenza e di nuovo inizio ¢ importante e necessario. :

Di questo si occupano, come & noto, numerosi esperti e la task force
governativa ed & anche opportuno, pero, proporre e aggiungere a tutto questo
impegno anche la riflessione filosofica, per aprire una finestra di senso su cio
che rappresenta I'apriori e la fonte genealogica di ogni scienza, di ogni tecnica,
di ogni prassi.

E nei periodi di crisi occorre rifarsi ai pensatori della crisi, a coloro che
per tutta la vita si sono spesi e interrogati sulle fasi di passaggio, sui cambi di
posizione valoriale e di dominio, sui trasferimenti di competenze e di forze.

Nessuno pitt di Hannah Arendt mi sembra poterci aiutare, oggi, nel
nostro difficile transito dal Passato della “norma-normalita™ al Futuro post

* Dottore di ricerca in metodologie della filosofia, Universita di Messina
(vincenzomusolino@libero.it).

99



pandemico, attraverso I’eccezione in atto.

Propongo queste riflessioni lungo tre prospettive: la liberta, il trasmettere,
la cultura, lungo tutto quello che davvero conta per riequilibrare un mondo
$COSSO.

1. La liberta

Per Hannah Arendt, come ¢ noto, sia la natura che la storia soggiacciono
all’automatismo, alle lunghe serie meccaniche di cio che ¢ gia stato, al destino
del probabile.

Ed é probabile - ¢ giusto ricordarlo - tanto l'aggressivita di virus e dei
batteri quanto la penuria di beni, la violenza e la guerra.

Questo ¢ il campo d’azione difficile e faticoso della vita activa degli uomini!

Ed infatti, a volte, ad interrompere questo automatismo, questa legge
apparentemente inemendabile, interviene l’inatteso improbabile - ma
comunque possibile e, per cio, reale e vivo - che si chiama libertd umana: con
un nuovo inizio, con l'eureka della scoperta scientifica, con il perdono e la
promessa che strutturano la vita politica per evitare, appunto, il plausibilissimo
conflitto bellico sempre incombente.

Si realizza, per cio, a causa dell’intervento umano libero quell’ infinito
incerto, un vero e proprio “miracolo” che consente l'ordine nel mondo, la
sopravvivenza, la cooperazione e la pace.

La politica, per Arendt, o é al servizio di questo miracolo o, semplicemente,
non ¢, abdica od ogni umanesimo, ad ogni afflato di emancipazione, per
ritornare ad imperare, chiusa sulle ragioni delle contrapposizioni irrisolvibili,
nelle forme della probabilita che, come tale, & sempre viatico di tragedia e
morte.

Per questo la sfera degli affari umani, il cuneo che si insinua nel destino di
caducita e morte “naturale”, ¢ lo spazio dell’agire pubblico teso a costruire il
futuro, a prepararlo per i nuovi venuti.

Elo spazio essenziale di una vita estroversa che completa l'uomo, che lo salva
anche dai dispositivi biologici della sopravvivenza e del lavoro, dalle necessita
della “casa” e da un’intimita, dunque, che non deve assorbire interamente la
sfera dell’azione a discapito, appunto, dell’impegno che trascende noi stessi,
di un impegno che si proietta assurdamente ma efficacemente nel futuro, in
quel futuro in cui noi non ci saremo e che stiamo strutturando per gli altri.

Ed in questo senso, per Arendt, noi siamo esseri incompiuti, non solo
quindi nei termini di una incompiutezza di specie, cui soccorre lausilio

100



della tecnica (come riteneva Arnold Gehlen nel contesto del ragionamento
su “l'essere carente”)' ma, propriamente, nel senso di una incompiutezza
metafisica che, come tale, come coazione all’agire inesausto, apre I'uomo al
mondo e alla vita sociale, anche contro gli interessi privati, anche contro il “se
stesso” che reclama l’esilio. '

E con “Iagire” la Arendt non intende propriamente il fare o il fabbricare,
non si tratta solo di lavorare, produrre, costruire ma di operare e intervenire
nel dibattito popolare per elaborare, con i propri simili, un discorso comune
sulla risoluzione degli affari di comunita.

Senza questo impegno di organizzazione metafisica della “casa comune”
nulla avrebbe davvero senso per la formazione e la trasformazione della
societd, e mancherebbe qualsiasi proiezione oltre di noi, oltre la generazione
in corso’.

Uno strumento indispensabile per questo agire ¢ evidentemente la capacita
umana di persuadere, di convincere gli altri delle buone ragioni e del buon
senso, oltre 'operativita dello sterile autoritarismo del potere.

In tal senso, la persuasione - che é generata dal dibattere e dal riferire, dall’
autonomia del moto sociale - costituisce un vero e proprio arricchimento,
un di pit indispensabile, il livello trascendente le stringenti contingenze
biologiche che non serve a noi stessi ma al domani, all’edificazione in opere e
spirito del mondo che ci sopravvivra.

Pit, quindi, che l'essere per la morte di Heidegger (un atteggiamento
evidentemente destituente ogni comunita e istituzione che annichilisce
I'impegno politico) la Arendt sottolinea in pili passi delle sue opere - e qui
facciamo particolarmente riferimento alla raccolta diarticoli denominata “Tra
passato e futuro” che riunisce interventi editi tra il 1954 e il 1961 e al saggio

! Cfr. A. GEHLEN, Luomo. La sua natura e il suo posto nel mondo, Mimesis edizioni, Sesto
san Giovanni 2017.

2 La politica per la filosofa tedesca, quindi, sfida il piano di immanenza di una ontologia
politica rassegnata alle dinamiche e al flusso di un “essere” indecifrabile e vissuto come
destino. La politica ¢, in tal senso, eminentemente progetto, un pensiero resistente che,
interrompendo il conflitto naturale/biologico, tenta di fissare, sempre provvisoriamente, i
tratti durevoli di una istituzione, di una forma organizzata nella liberta. Sul punto, cosi si
esprime Ricoeur: «[...] la politica in quanto tale, ¢, al di qua della sua perversione totalitaria,
un progetto di lunga durata. Tanto per Hannah Arendt i fenomeni economico sociali sono
segnati dal cambiamento e dalla variabilitd, quanto la politica presenta caratteri per cosi dire
transistorici, che permettono, ad esempio, ai lettori moderni di riconoscere — nel senso forte
di reidentificare — in concetti come potere, sovranita, violenza, delle costanti dell'impresa
di stabilizzazione della vita in comune degli esseri mortali». P. RICOEUR, Hannah Arendt,
Morecelliana, Brescia, 2017, 15.

101



“Sulla violenza” del 1970 - un essere per la vita, il ruolo proprio della natalita,
del venire alla luce che ¢ tramite tra le generazioni, novita che irrompe nel
flusso dello scontato, ponendolo in contraddizione con la forza dirompente
del novum.

Il nuovo che mette sempre in discussione il vecchio, che minaccia appunto
una ripartenza, che sfascia la meccanicita del solito — che pure va trasmesso

- e che si impegna per rifare il mondo, a partire da una eredita che si sgretola,
che si deve sgretolare donando i suoi frutti maturi.

Un'eredita vittima necessaria dell’imponderabile, dell’arrembaggio di
una nuova egemonia che non si arrende al flusso delle generazioni, e che alla
caducita naturale e storica oppone, quindji, la propria freschezza.

Un’imprevedibilita del possibile che sconfessa il probabile, che, come tale,
puo e deve essere declinata anche come coraggio: come il coraggio delle nuove
generazioni che rischiano e come il coraggio delle vecchie che si impegnano
nel trasmettere quel “passato” che sara indispensabile, destituendosi, a
strutturare il futuro, a edificarlo nelle istituzioni: «il coraggio libera gli uomini
dalla preoccupazione per la propria vita in ordine alla liberta del mondo. Il
coraggio ¢ indispensabile perché in politica la posta in gioco ¢ il mondo, non
la sopravvivenza»®

Coraggio che ¢, per Arendt, una qualita squisitamente politica, pubblica,
aperta; perché fuori dall'ambito protettivo della vita privata - fuori dalla

“casa” - la cura della cosa pubblica, I'impegno per la comunita, contraddice
paradossalmente la priorita della conservazione della propria vita sulle altre,
come valore fondativo.

Il coraggio pubblico, la felicita della partecipazione, libera infatti 'uomo
dalla preoccupazione per sé per acquisire la preoccupazione per la liberta del
mondo: si tratta di un movimento spirituale di maggiore responsabilita che
schiude I'impegno, il sacrificio, sul baratro non garantito di una alterita di
senso che ¢ pure coessenziale all'uomo, che ne completa la parzialita naturale
e metafisica.

Quando la liberta, invece, non é piu esperibile come tale nella vita
associativa e nell’azione, quando l'autoritarismo della dominazione si impone
per sottrarre responsabilita all’individuo, quando lo stato etico si sostituisce
al diritto e all'opinione pubblica, ergendosi come un Moloch sottratto alle
vicende del dialogo e della persuasione tra liberi e pari, allora, dicevamo, la
liberta si chiude allo spazio pubblico, comincia ad indentificarsi solo con
I'esperienza di un volere solitario, di un patire resistente ma muto, si introita

* H. AReDNT, Che cose la liberta?, in Tra passato e futuro, Garzanti, Milano edizione kindle
2017, pos. 3119 (ed. digitale).

102



nel rapporto con se stessi, nell’'ambito di una volonta chiara ma concussa
socialmente:

Ho gia detto come i filosofi abbiano cominciato a interessarsi al problema della liberta
quando questa non era piu sperimentabile nell’azione e nella vita associata, bensi
consisteva nell’esperienza del volere e del rapporto con se stessi: quando insomma
era ormai diventata libero arbitrio *.

La liberta concussa pubblicamente diviene e si struttura, quindi, come
libero arbitrio della coscienza e ci si dedica individualmente a pensarla, a
sognarla e non pill a praticarla.

La libertd come agire pubblico viene, quindi, scalzata da un feticcio
pubblico di liberta: si impone I'ideale di una decisione che non dipende dagli
altri e che obbliga!

Forse & da qui, sembra dirci la Arendt, & dalla volonta dell’'Uno che si
impone, dal decisionismo autoritario, che si afferma nelle diverse epoche
storiche, 'oblio del valore e del senso del compromesso, della transazione
politica, mentre si concreta il potere declinato come violenza®.

Tale compromesso, che sorge dal dibattito franco e dalla persuasione, si
puo realizzare infatti solo all’interno di un quadro complesso, attraverso le
facolta esistenziali e umanissime del promettere e del mantenere le promesse
prese:

Qualsiasi transazione politica si compie (e si & sempre compiuta) all'interno di una
complessa struttura di vincoli e di legami con il futuro (leggi, costituzioni, trattati,
alleanze), i quali, in ultima analisi, derivano tutti dalla facolta di promettere e di
mantenere le promesse, contrapposta alla radicale insicurezza del futuro®.

* Ivi, pos. 31109.

5 Secondo Ricoeur: «La dominazione, per Hannah Arendt, ¢ un’interpretazione falsificata e
falsificante del potere, inteso come potere di obbligazione, come potere dell'uomo sull'uomo.
La Arendt, quindi, trae il proprio concetto di potere da un'intensa polemica con la quasi
totalita del pensiero politico». P. RICOEUR, Hannah Arendt, cit., 25. Per la filosofa tedesca,
quindi, il potere ¢& altra cosa dalla dominazione, si sottrae al legame stringente tra protezione
ed obbedienza, declinato come violenza legittima. Per Arendt il potere riposa necessariamente
sul consenso degli attori politici, altrimenti meglio parlare di violenza che, come tale, non ¢
una categoria della politica ma strumento di moltiplicazione della forza naturale, potere di
asservimento. La pensatrice ebrea, quindi, rompe con la quasi totalita della filosofia politica
moderna, da Hobbes a Weber, e con una precisa definizione di Stato: «Lo Stato [...] consiste
in un rapporto di dominazione di alcuni uomini su altri uomini, il quale poggia sul mezzo
della violenza legittima (vale a dire considerata legittima)». M. WEBER, La politica come
professione, in Il lavoro intellettuale come professione, Einaudi, Torino, 1976, 49.

¢ H.AREDNT, Che cose la liberta?, cit., pos. 3270.

103



E anche questo che struttura il mondo libero (del presente e del futuro)
contro il dispositivo naturalistico e biologico/sociale - banale perché tragico e
prevedibile - che conosce solo volonta concussa, sovranita imposta, decisione
ed arbitrio e che piega la vita ai soli meccanismi naturalistici del produrre,
del consumare, dell’affermarsi all’interno dei principi escludenti - veri punti
d’attacco - di una casa chiusa che si blinda alla responsabilita per il futuro,
per gli altri che verranno.

Il confronto, il persuadere, il promettere e il mantenere - invece - fermano
il meccanismo biologico/sociale lanciato sull” abisso della fine annunciata e
configurano un piano di consenso e di azione che ¢ il proprio della politica,
intesa come forza frenante I'anomia del nulla.

In tal modo e solo cosi I'uvomo si cotrappone e resiste all’insicurezza del
futuro senza perdersi: solo lottando e impegnandosi per formare di continuo il
mondo - trasmettendolo ai nuovi arrivati, difendendolo dalla loro aggressivita
naturale e, allo stesso tempo, consentendo loro la nuova presa di posizione
verso il nuovo e I'inatteso - I'uomo si salva, anche laicamente, trascendendo i
limiti del proprio tempo e dei propri interessi.

La politica, per cio, ¢ qualcosa che definitivamente supera le mere dinamiche
di potere, si palesa come genuino e spontaneo afflato di partecipazione tra
liberi e teso alla risoluzione delle contingenze ingiuste e illiberali.

Una politica che non ¢ piu schiacciata sul volere sovrano (cosi come il
diritto non ¢ solo “Norme” imposte da un’autorita decisionista che profila il

“dover essere”) e cio perché la sovranita illimitata, il dominio svincolato non
sono categorie della politica ma sono, invece, propriamente categorie de “il
politico”, piantate esistenzialmente, secondo Carl Schmitt, sulla dialettica di
associazione/dissociazione amico/nemico.

Una dialettica concreta e potentissima che, pero, senza freni né mediazioni,
si limiterebbe solo a spalancare l'origine dello stare insieme sui moti convulsi
dello scontro primitivo che, come tale, senza idealita trascendente, appalta
per il futuro I'esito prevedibile e automatico della dialettica stessa, il conflitto,
la guerra:

La famosa sovranita delle societa politiche non & mai stata altro che un’illusione, che
per di pili puo reggersi solo grazie agli strumenti della violenza, cioé con mezzi di
per sé extrapolitici [...] libertd e sovranita sono cosi lontane dall’identificarsi da non
poter neppure esistere simultaneamente’.

La politica invece - qui intesa come il contrario del conflitto pago di se’

7 Ivi, pos. 3284.
104



nell’accettazione della diversita di un nemico rispecchiato come estraneo - ¢
una intesa, un concordato, un’alleanza fondata su un principio - minimo e
massimo allo stesso tempo - che vincola il futuro, sottraendolo finalmente
all’instabilita, finché dura.

La sovranita, qualificata come esclusivita arbitraria di potere prescritto,
¢ quindi per la Arendt una somma di strumenti impositivi di violenza e di
tacitazione del dialogo, strumenti come tali essenzialmente extra politici,
disumani.

Politica, libertd e sovranita schiacciante, quindi, sono incompatibili
simultaneamente; se gli uomini, infatti, desiderano la sovranita indiscussa —
dell’Uno o del gruppo di maggioranza — allora soggiacciono all'oppressione
della volonta altrui e alla prevaricazione della volonta propria, sottratta
definitivamente all’agone pubblico e confinata nel tepore di un libero arbitrio
inefficace.

Se, altrimenti, gli uomini decidono di essere liberi allora rinunciano al mito
della sovranita, ne limiteranno in ogni modo I'influenza, con la costituzione
politica innanzitutto che, in sintesi, non ¢ altro che un argine alla piena
esplicazione della Sovranita politica.

E un perenne scontro poliarchico tra poteri costituenti, quindji, tra forze
irriducibili che mirano I'uno a conservare per tentare inutilmente di non
perire, l’altro a liberare, morendo, per cercare di far parte del futuro, anche
nell’assenza, come progetto.

Riattualizzando I’analisi di una politica intesa come vita activa e, quindi,
come azione nello spazio pubblico di uguali eliberi, la Arendt svela ovviamente
Iinflusso salvifico dell’esperienza della Grecia antica, mostra ancora oggi il
valore di quelle facolta proprie dell'uvomo emancipato: il cominciare il nuovo
per problemi nuovi, il governare insieme, il guidare nella legittimazione
condivisa.

E infatti I'inizio, la capacita di dare avvio nuovamente al mondo, a costituire
una specificita propriamente umana: «E proprio in quanto ¢ un inizio, 'nomo
pud dare inizio a cose nuove: umanita e liberta coincidono. Dio ha creato
'uomo per introdurre nel mondo la facolta del dare inizio: la liberta»®.

Piu della morte, infatti, é la “nascita” che rappresenta 'uomo nella liberta
e nella possibilita. '

In tal modo la Arendt ci dice che umanita e liberta coincidono: nella
spontaneitad dell’atto di fondazione di un nuovo tempo, di un contesto
rinnovato.

8 Ivi, pos. 3340.
105



La fondazione di un nuovo contesto che, come tale, nella liberta, cozza
ovviamente con l'eredita del passato e, dopo averla fatta propria, la supera.

Supera, in fondo, anche l'automatismo di un processo ereditario imposto
che il Singolo puo interrompere solo affermandosi con I’azione, con I’azione
nello spazio pubblico contingente, rivendicando, appunto, liberta e socialita.

Non basta, infatti, far proprie le esperienze del passato, non ¢ sufficiente

- politicamente — digerire il retaggio tradizionale; occorre un di pit, un di
pitt metafisico che sappia, nell’applicazione di un dialogo nuovo per problemi
vecchi e nuovi, far risorgere il mondo che crolla naturalmente, “puntellare
scrollandole” quelle acquisizioni caduche, quegli strumenti politici sorpassati,
il cui destino sarebbe, prevedibilmente, I'oblio del processo biologico e
mortale’.

Un esito chiaro se, appunto, la liberta umana non intervenisse, ogni volta, a
sanare e a far risorgere la condizione delle relazioni umane, della convivenza,
della cultura, unendo fecondamente passato e futuro.

E dunque il mondo nuovo dei “nuovi” a salvare ogni volta la storia dalla
rovina, dalla morte.

Solo la liberta, I'autentico umano, il pensiero e non il semplice essere e
lasciar essere, realizza quella resistenza alla banalita del male che consente
la ripartenza oltre l'oblio, che evita nell’apertura sul futuro delle nuove
generazioni la morte del mondo.

Se prevale, infatti, la pietrificazione di una fatalita istintiva e irresistibile
come l'adesione a cio che si impone come potere prevedibile, la pura facolta
dell’essere liberi - come abbiamo visto - si estranea dal mondo, si introietta
come fonte segreta di attivitad umane - magari di opposizione in un inefficace
esilio intimo - senza pero che queste attivitd possano mai divenire attivita
politiche.

’ Rompendo con lo schema della dominazione, del comando e dellobbedienza, la Arendt
riaffermaloperativita storica eccezionale di apparizioni politiche frammentate prive dellaculeo
della violenza. Non solo I'isonomia di Pericle o la civitas romana con la sua auctoritas in senatu,
ma anche Tepifania moderna dell'irruzione di un potere popolare irriducibile al domino e
incline alla liberta: la rivoluzione americana, i consigli operai, i primi soviet, 'insurrezione
di Budapest, la Primavera di Praga, le esperienze di lotta non violenta per l'affermazione dei
diritti, la disobbedienza civile. Come & chiaro, non si tratta tanto per la filosofa di collezionare
esperienze storiche disparate e differenti ma di evidenziare una tradizione diversa, una
possibilita altra, un progetto politico sempre possibile, per quanto inatteso statisticamente:
«Qui si vede il lavoro del pensiero della Arendt: consiste nellesplicitare una aspirazione
implicita che, in qualche momento storico privilegiato, ha aperto un varco, interrompendo la
tradizione della dominazione [...] la Arendt suggerisce che noi abbiamo la nozione di regole
che sarebbero direttive senza essere coercitive». P. RICOEUR, Hannah Arendt, cit., 28.

106



Un’opposizione vuota perché non pubblica che non potra sottrarre
I'vomo dalle proprie responsabilita, né salvarlo dalla mancata resistenza ad
un processo politico di matrice digestiva che mira a inglobare nel sistema,
depotenziandola, ogni forza, ogni contributo di novita, sbarazzandosene, poi,
come un rifiuto.

Contro questo rischio, contro la prevedibilita di tale deriva politica sempre
incombente, l’agire, il cominciare, il persuadere, il fondare il nuovo significa,
in ultima analisi, propriamente, lo ripetiamo, un miracolo, I'improvviso di
una nuova nascita, appunto, che diviene possibile nonostante tutto congiuri
al peggio.

La disumanita del potere sovrano automatico, di contro, emerge proprio
dalla sua opposizione ad ogni nuovo inizio; perché ¢ proprio di ogni nuovo
inizio irrompere dell’incertezza che, nonostante sia tale, diviene reale nella
battaglia politica.

Un miracolo, quindi, sottende, per Arendt, tanto all’esistenza individuale
libera che a quella politica: un’infinita inverosimiglianza statistica che genera
prima la vita dall’oblio originario e, poi, origina il fatto politico che supera
ogni scontata stasi e rassegnazione. Ed & bene che sia cosi!

Perché i processi storici, creati dall'uomo per resistere nel tempo e, quindi,
costruiti per durare come ogni fondazione/istituzione che vorrebbe irradiare
di sé il futuro per eternizzarsi, sono, comunque, processi aperti alla frattura

“originaria” del nuovo inizio, sono sistemi aperti e sfondati, prodigi innaturali
di resistenza e resa che, come ogni prodotto umano, subiscono l'iniziativa
politica dell'uomo nuovo, cedendo potere e consentendo l'abdicazione
proficua del mondo ai posteri.

La realta politica e il realismo politico, quindi, se davvero tali e non mere
incrostazioni ideologiche, dovrebbero essere aperte all’evento miracoloso, e al
miracolo della liberta nello specifico.

Mentre, di contro, ogni acquisizione storica che, obliando la liberta, si
modula come processo naturalistico e ordinario, teso al consumo del tempo
e delle forze concusse e plurali per la propria sopravvivenza egoistica, diviene
tragicamente destino di morte e annichilimento, contraddicendo il dualismo
umano, quell’affermazione e quella negazione che genera nuovo movimento,
speranza nuova, apertura al radicalmente Altro:

Per loro natura, i processi automatici ai quali 'uomo ¢ sottoposto (ma entro e contro
i quali egli puod affermarsi con I'azione) possono soltanto essere segno di rovina per la
vita umana. [...] i processi storici sono diventati automatici; e sono orami altrettanto

107



rovinosi quanto il processo naturale della vita [che] conduce dall’essere al non essere,
dalla nascita alla morte®.

Ed ¢ anche per questo che la liberta politica — l'eccezione innaturale
della politica, mi sembra di poter dire — rappresenta un fatto prodigioso e
eccezionale: perché sconfessa la semplicita e la purezza ctonia del catastrofico
per affermare una salvezza inaspettata, spirituale'.

Nella natura, infatti, soggetta come tale al corso statistico e scontato, il
caso e 'infinito operare dell’imprevedibile inatteso si chiama, come abbiamo
visto, miracolo.

E per la Storia dei processi politici, non diversamente, il miracolo & I’inizio
della liberta umana che agisce e governa.

Un carattere portentoso insito negli eventi che svela gli autori, gli artefici:
quegli uomini capaci di liberta e azione che sono l'origine di ogni fondazione,
il proiettarsi futuribile dell’istituzione:

E proprio di ogni nuovo inizio di irrompere nel mondo come una infinita
improbabilita [...] in fondo, tutta la nostra esistenza si direbbe fondata su una
catena di miracoli: prima la formazione della terra, e poi su questa la nascita della
vita organica, e infine I'evolversi dell'uomo [...]. Se consideriamo i processi che si
svolgono nell’universo e nella natura (favoriti da probabilita schiaccianti da punto

1 Ivi, pos. 3360.

"Il pensiero della Arendt, quindi, allo stesso tempo, richiama alla luce come evento e (s)fonda,
senza garanzie storiche, una “tradizione” altra, la costituzione del potere umano sul consenso
tra uguali che genera la convivenza pacifica. Si tratta dellelaborazione di tracce - di tracce di
trascendenza e assenza - e della segnalazione di eccezioni e di epifanie che non possono essere
intese, perd, come passato, come legittimazione diretta. Laffermazione del potere/azione/
consenso contro la falsita politica della violenza si rende presente come trascendimento di
senso, come uno sconosciuto impensabile che, nonostante tutto, puo essere pensato e che si
realizza. Non € ontologia politica, non & metafisica ideologica: & il movimento del pensiero che
tutela regole non coercitive e che offre un modello, una via d’uscita alla dominazione, senza
l'appiglio di un memoriale e con l'aggancio ad una coazione dordine che promana da una
dimensione metastorica senza ricordo perché senza passato. E, da sempre, speranza nuova,
nuovo cominciamento, condizione umana, futuro: «la costituzione del potere in una pluralita
umana - costituzione pregiuridica per eccellenza, quindi precontrattuale, costituzione che
fa emergere come evento il consenso a convivere dalla discussione delle opinioni - questa
costituzione ha lo statuto dell’obliato. Ma questo oblio, inerente alla costituzione del consenso
che istituisce il potere, non rinvia ad alcun passato vissuto come presente nella trasparenza
di una societa cosciente di se stessa e della sua generazione plurale. [...] un oblio che non &
passato. In questo senso, un oblio che non ¢ nostalgia [...] il potere &, nel medesimo tempo, la
verita pili prossima, costitutiva di ogni istante del convivere attuale, e la piti dissimulata — e in
questo senso sempre obliata [...].». P. RICOEUR, Hannah Arendt, cit., 34-35.

108



di vista statistico), il formarsi della terra [...], la vita organica [...], e infine la nascita
dell’'uvomo, ci appariranno tutte come infinite.improbabilita: ossia, nel linguaggio
quotidiano, miracoli'?.

2. Il trasmettere

La storia miracolosa della liberta e dell’azione si riverbera, per Arendt,
anche sull’istruzione, sulla trasmissione dei saperi.

Il novum, come tale, il miracolo della “nascita” al mondo di nuovi interpreti,
una qualsiasi azione imprevedibile e di ripartenza non puo che fare strage del
vecchio senza un’opportuna dialettica.

La novita ha senso solo per l'esistenza del passato che, come tale, & travolto
dalle nuove forze non perché inutile o indifferente ma perché incapace a
risolvere i problemi attuali.

Ad esempio, per quanto riguarda l'emancipazione del bambino, la Arendt
precisa due binari indispensabili: autonomia e responsabilita. Lautonomia,
infatti, non puo essere svincolata dalla responsabilita degli adulti.

Se, quindi, viene meno l'autorita, il bambino - processo in divenire e non
entita astratta ideologicamente — non trovera vera libertd ma soggezione alla
tirannia del gruppo suo proprio, la schiavitii delle dinamiche fanciullesche
senza poter accedere — perché precluso da un mal interpretato senso
d’autonomia del mondo fanciullesco — al mondo degli adulti, attraverso la
loro mediazione.

Ed ancora, sempre nei termini di pericolosi errori ideologici: un approccio
all’insegnamento squisitamente pragmatista, tutto speso nelle tecniche
specialistiche della trasmissione, senza attenzione ai contenuti, trasforma
I'insegnamento in scienza generica fino a renderlo del tutto autonomo dalla
materia insegnata.

In tale contesto, cid che importa non ¢ l'oggetto della trasmissione, non
la padronanza di uno specifico argomento ma la capacita ad insegnare in
generale e del bambino di apprendere in generale.

Ed ¢ cosi che I'insegnante diventa esclusivamente un “soggetto abilitato
all’insegnamento”, cestinando il ruolo storico suo proprio di preparatore del
“nuovo mondo” attraverso I'assunzione di responsabilita del vecchio su di sé.

Si riduce, quindi, il compito della trasmissione di saperi antichi, che per la
verit, in un contesto pit efficace, dovrebbero essere criticati ma solo dopo la
necessaria acquisizione, che qui invece & negata come superflua.

12 Ivi, pos. 3378.
109



Se il professore, quindi, non & chiamato a conoscere approfonditamente
la propria disciplina, perché ci6 che conta non é difendere il passato
dall'arrembaggio del nuovo attraverso il compito educativo di formazione,
allora non diviene raro, ed anzi ¢ inevitabile, che egli si accontenti di essere solo
un’ora pill avanti della sua classe, limitando il suo impegno programmatico
all’abilita di trasmissione, a prescindere di cosa si trasmetta veramente.

Cio che per prima viene meno in questa impostazione scorretta, secondo la
Arendt, ¢, ovviamente, l'autorevolezza fondata sulla padronanza del pensiero
e della materia.

Lattenzione esclusiva al saper fare, infatti, il limitare la trasmissione
tra passato e futuro alla capacita di fare da se’ del minore, come se
bastasse la scoperta delle proprie attitudini a far sorgere vera conoscenza e
approfondimento, comporta la sostituzione evidente dell’imparare qualcosa
- attraverso la mediazione dell’adulto consapevole - con il valore sostitutivo
del fare, di un fare, pero, privo di forti connessioni con il passato del mondo.

La padronanza della materia da parte del professore, quindi, il ruolo di
custode di un mondo passato che si vuole riprodurre per il futuro, cessa di
avere importanza in quanto tale e listituzione dell’istruzione, quindi, si
deresponsabilizza di fronte al presente, rigetta il mondo in corso, lo estranea
dalla responsabilita generazionale per metterlo in critica in maniera assoluta,
senza porsi il problema stesso della trasmissione delle critiche insieme ai
saperi, dell” impossibile strutturarsi del futuro senza il passato.

Il processo di conoscenza, quindi, si appiattisce totalmente sul pur
necessario processo produttivo di conoscenza autonoma e libera e si separa
dal compito del passaggio generazionale umanistico, divenendo al pitl, e se va
bene, tecnica.

Una tecnica che si vorrebbe auto inculcata, espressa autonomamente solo
dal mondo infantile, priva il piti possibile da mediazioni e intromissioni e che,
cosi procedendo, si struttura inevitabilmente in un “proprio” chiuso e serrato
che disprezza 'evoluzione verso la fase adulta, come torsione violenta e crisi
evitabile.

In tal modo, ci dice la Arendt, questa tecnica diviene totem inviolabile,
sottratto alla concretezza del movimento, del transito storico, come inviolabile
diviene pure il gioco che, per la verita, prima o poi, dovra infine essere
abbandonato.

In tal modo operando non si prepara, quindi, I'ingresso del bambino nel
mondo degli adulti ma si corazza il mondo puerile come alternativo e nemico
delle acquisizioni adulte.

Si realizza una nuova differenziazione che spezza la normale evoluzione

110



della persona.

Con l'ideologia dell’indipendenza estrema del fanciullo dall’influsso
della sfera adulta, in fine, lo si esclude dal cammino verso il mondo, si
forma artificiosamente un tempo infantile separato e asettico che porta alla
separazione anti storica del continuum che sussiste tra le generazioni.

Un rapporto che, ovviamente, é fatto anche e soprattutto di cose insegnate
e imparate e non solo di indipendenza eretica e distruttrice.

Cosa si cela davvero, quindi, per Arendt, nella negazione educativa della
veritd per la quale I'infanzia & una fase passeggera, una preparazione all’eta
adulta?

Gli umani, a differenza degli animali, non si limitano a generare e a passare
una tecnica di sopravvivenza per il bene della specie.

Gli umani, attraverso il compito educativo, trascendono il livello necessario
della tutela dell’esistenza, del “rifugio sicuro”, dell’habitat impreciso e carente
e, attraverso il sostegno spirituale alla crescita, preparano la continuazione non
solo dei propri geni ma del mondo, di cio che sara dopo dinoi e a prescmdere
da noi. Questo si chiama Cultura!

Non si tratta quindi solo di difendere il bambino dal mondo ma di salvare
il mondo dalla potenza demolitrice del bambino, attraverso un passaggio di
conoscenze e di responsabilita che s’intesti il compito di sostenere cio che
storicamente crolla con il passaggio benefico delle generazioni, il compito di
far ripartire il mondo dopo I'irrompere fecondo dei nuovi venuti.

Si tratta, quindi, per la Arendt di conservare!

Il conservare, infatti, & parte essenziale dell’educare, in quanto si prefigge
lo scopo di custodire e di proteggere qualcosa: il nuovo dal vecchio, il vecchio
dal nuovo.

A differenza che nelle dinamiche politica partitica, nelle quali il
conservatorismo significa solo mantenere lo status quo per interesse di
casta e di rendita, nell’ambito educativo - nel rapporto tra passato e futuro

— nel legame tra insegnante e fanciullo, il conservare esprime propriamente
il custodire la novita del bambino per introdurla, come cosa nuova, in un
mondo vecchio: significa consentire alla nuova generazione di salvare di
nuovo, come & capitato per le generazioni passate, il mondo, assumendosene la
completa responsabilita epocale, anche la responsabilita imponente di critica,
di riforma e, magari, di rivoluzione.

11 tutto senza 'immobilismo inoperoso e rassegnato di chi considera “altro
da se”” e da rigettare come un imposizione di destino, la concretezza vitale, la
temperie storica, i dilemmi insoluti da affrontare necessariamente di nuovo.

In tal modo praticando proficuamente con lo spirito vivo dei “nuovi”,

111



l'autorita e la tradizione sono evidentemente il contrario dello stolido
immobilismo del nichilista senza speranza o dell’interessato boicottaggio di
chi protegge la rendita improduttiva.

La trasmissione dei saperi nella responsabilita dei compiti propri, invece,
consente la strutturazione del mondo a venire a partire dal precedente, in
forza di una tradizione e di una autorita che comprende la “rovina” prolifica
di ogni passaggio generazionale, il proficuo superamento del vecchio che non
puo davvero passare del tutto, pena l'esito riduzionista e mutilo del progresso
umano.

Insegnare significa, quindi, avere responsabilita per il mondo che si sta
trasmettendo, significa consegnarlo per 'evoluzione e il miglioramento.

Abbandonare questo approccio vuol dire abbandonare il mondo,
dimenticare le proprie responsabilitd, non sentirsi parte del contesto,
boicottarlo senza azione ma con l'omissione, per un malinteso senso di
disapprovazione e sgomento.

Sel’approccio della “trasmissione” viene meno, vuol dire in fondo che non si
ha pit contezza di un tempo comune a tutti, significa cedere ad un’alienazione
che comunica rifiuto totale, una perdizione che abdica al ruolo educativo per
timore e tremore delle proprie responsabilita.

Significa rinunciare al compito proprio di ogni uomo: puntellare con
l'azzardo della liberta e della conoscenza il flusso involontario e istintivo della
natura diretta verso il baratro.

Significa limitare davvero la capacitd della nuova generazione di
intraprendere — nel sapere — qualcosa di davvero moderno, magari di salvifico.

Leducazione, dunque, ¢ il compito che decide se noi amiamo abbastanza
il mondo da assumercene la responsabilita e salvarlo cosi dall’oblio/rovina,
attraverso la preparazione dei giovani pronti davvero a farlo di nuovo.

Il nemico, in questo contesto, ¢ dunque il fenomeno e l’atteggiamento
adulto di estraniamento, la rinuncia a un diretto coinvolgimento spirituale.

3. La cultura

Parlare di cultura come fa Hannah Arendt riflettendo su passato e futuro,
significa occuparsi anche oggi della cultura di massa, del suo senso e del suo
sviluppo.

Cio dimostra innanzitutto — se si pone questo tema, se si sperimenta
una cultura massificata, ossia popolare - che per fortuna larga parte della
popolazione ¢ stata liberata dal peso della fatica fisica per la sopravvivenza e

112



ha tempo libero per cultura.

E ovvio che, con l'aiuto della Arendt, possiamo qui ben discutere cosa sia
davvero l'autentico della cultura e, in tal senso, cosa sia il rapporto autentico
con larte.

Guardare e studiare un quadro per colmare le proprie deficienze culturali,
infatti, & senz’altro utile, legittimo, proficuo.

E un'attivita diretta al miglioramento personale, alla formazione del sé ma
che, in quanto tale, & attivita estranea all’autentico della fruizione d’arte.

Il perfezionamento di sé, dunque, & fondamentale ma non ci dice molto
sull’esperienza di cultura, perché non ci dice nulla sullo spiraglio di senso che,
attraverso la produzione, la fruizione e la trasmissione dell’arte, si apre su un
altro mondo, sul futuro

Il perfezionamento senzaltro é positivo e, soprattutto, possiede valore
sociale in quanto abilita ad una posizione migliore e conferisce maggiore
stima di sé ma, come tale, afferisce all'ambito privato del meccanismo di
produzione e consumo.

Larte in tal senso, acquistata o fruita strumentalmente come tale, diviene
infatti importante valore di scambio, di utilita.

In tale importante strumentalitd, perd, si smarrisce totalmente la
caratteristica propria di tutte le cose di cultura: la loro capacita di fermare
l’attenzione, di stupire e commuovere attraverso l'affermazione potente del
mirum, del sacro.

Tale tempo sospeso dell’attenzione & precisamente tempo sottratto al
processo vitale di consumo. E tempo libero, davvero libero, che struttura il
mondo al suo trapasso transeunte, cio¢ lo prepara per la sua trasmissione
al futuro, alle nuove generazioni. :
E un passaggio assolutamente sottratto all’utilitarismo spiccio: non ¢é

neppure divertimento che occupa, come tale, lo spazio tra un lavoro e un altro,
tra un impegno social/biologico e l'altro.

Il godimento artistico che struttura il mondo non ha radice metabolica,
né naturale: & il proprium umano del tempo liberato che salva il futuro,
sganciandolo dalla contingenza e da ogni utilitarismo generazionale'.

13 Rifacendoci allautorita di Karl Jaspers, per sviscerare meglio il rapporto sempre emergente
in Hannah Arendt tra libertd e trascendimento non solo artistico, potremmo dire che le
immagini, le rappresentazioni, le esposizioni esistenziali a situazioni-limite, costituiscono,
allo stesso tempo, sia apertura alla liberta (nella scelta) che baratro sulle origini del male.
Tutte le esperienze senza un oggetto davvero comprensibile rinviano alla trascendenza e le
possiamo chiamare “cifre”. Non sono conoscenza di qualcosa ma rimando a un “altro” che
impegna la nostra esistenza nella scelta, nella presa di posizione, nella responsabilita di fronte

113



Il divertimento, e ben venga, ¢ parte imprescindibile del processo biologico
dell’esistenza: lo svago & un metabolismo necessario che si alimenta di cose,
che le divora per consentire di nuovo lattivazione del processo fino alla fine
naturale.

I beni culturali, in tal senso intesi, sono - anche come “divertimento” e non
solo come mezzo di perfezionamento individuale di conoscenza - oggetto di
un processo di mercificazione che va accettato come prodotto proprio della
societa di massa e non ce ne si deve scandalizzare, pena il rischio di sottrarre
tali competenze popolari, ghettizzando lo stesso processo metabolico solo al
livello dell’élite.

Limportante per la Arendt, infatti, non & escludere, né ridurre ma
distinguere per comprendere i diversi processi in atto nella strutturazione del
mondo presente e di quello che verra.

I giochi, quindi, sono dunque elementi sempre necessari a ristorare la vita
e svaniscono con il processo vitale: hanno a che fare con I’esistenza ma non
con il mondo, hanno a che fare con la nostra vita sociale contemporanea ma
non con quello che sara dopo di noi.

al mondo (ma non esclusivamente per il mondo) che ci impegna per la salvezza. Tali cifre
(tra queste anche le cifre dellesperienza d’arte) possono avere anche una corporeita, una
fisicita. Pensiamo, ad esempio, alla paura ingenerata dalla rappresentazione delle pene fisiche
dell'Inferno. Tale corporeita delle pene le ha proiettate in un futuro che, per secoli, ha arrestato
I'vomo, incidendo come un freno sullazione per paura, appunto, della pena futura. In tale
contesto, azione e punizione erano separate nel tempo e la paura, senzaltro, ha reso schiavi
gli vomini ma non li ha resi propriamente “seri”, ci dice Jaspers. E cid perché la lontananza
dellespiazione nel tempo e il distacco delle pene dallazione compiuta, ha consentito spesso,
in mille modi, di evitarle, anche barando o riscattandole. Nella modernita, invece, avendo
perso I'Inferno la corporeita che gli era propria, diviene squisitamente cifra, eminentemente
cifra di rimando. E questa cifra puo essere momento liberatorio, sincero, serio. Se, infatti, le
pene dell'inferno sono categorie esistenziali cio significa che non sono separate dall'azione e
che sono operative in questo istante, nel mio istante. La paura che ne nasce, ¢ la paura che si
sostanzia nella nostra liberta essenziale, la paura di perdersi di fronte a se stessi, di tradirsi e
di tradire. Si agisce bene, dunque, si agisce come “persona buona’, ci si apre al problema etico,
non per la forza coattiva di una pena corporea, fisica - proiettata nel futuro - ma per la liberta
(e per langoscia) che sorge dallo scoprirsi responsabili per Ialtro: «La paura delle pene fisiche
dellinferno imbriglio 'uomo. Ma se queste pene infernali vengono intese come cifre, cambia
tutto. Cazione e la punizione non vengono pil separate nel tempo (la punizione non arriva
dopo). Linferno si rende presente nella cifra e nell’azione stessa. Nella cifra in quanto tale,
lessere umano diviene consapevole di una serieta che, secondo il suo senso, non ¢ in nulla

inferiore a quella che troviamo nel carattere corporeo delle pene dell'inferno». K. JASPERS,
Cifre della trascendenza, Fazi editore, Tsola del Liri, 2017, 27.

114



Sono automatismibuoni e necessari per la specie umana ma non strutturano
il mondo di liberta che - solo attraverso gli esistenziali della promessa, del
perdono, del mantenimento degli impegni, della sospensione vitale di fronte al
mirum, dell’attesa liberante di un tempo sottratto al mercato dei valori d’uso -
salva 'umanita nel futuro che verra, sottraendo il tempo presente alle grinfie
mortifere di cio che, sviluppandosi, cedera inevitabilmente al proprio destino
di fine e di miseria.

La fruizione dell'opera d’arte, quindi, rappresenta sempre una novita
inattesa e imprevedibile che, nell’esperienza, muta il presente, lo scardina,
ne disarticola i limiti e i vincoli non per “salvare” il fruitore ma per mutare
radicalmente I'evoluzione storica, contrastando nella bellezza che si tramanda
senza scopi egoistici, 'automatismo cieco della derivazione “banale” d’ogni
caducita mondana. '

Lesperienza d’arte, in ultima analisi, attraversa la dinamica di una
durevolezza spirituale che si propaga tra i tempi, proietta il futuro nel presente
attraverso la creazione e la fruizione e proietta il presente nel futuro “diverso”,
in qualche modo sottraendolo al flusso vitale e mortifero.

Cid che viene semplicemente consumato nel processo biologico del
consumo sociale di massa, invece, cid che rimane ingabbiato nelle dinamiche
divertimento metabolico come pausa dal lavoro, o nella dinamica del
perfezionamento strumentale del sé, non rimane davvero, non dura, si perde.

La cultura, invece, ci dice la Arendt, é fatta, al contrario, di cose che
rimangono dopo la nostra scomparsa: questo ¢ unarticolazione plurale
del significato di mondo che, come stiamo analizzando, ¢ fondamentale
nell’analisi politica della filosofa tedesca.

Possiamo ancora sviscerare il problema cosi, legandolo al concetto di
trasmissione: vogliamo essere responsabili di tutto questo, del mondo,
dell’arte e delle opere, o I'alienazione nichilistica ha preso definitivamente
il sopravvento, oscurando ogni responsabilita della generazione presente
che, come tale, chiusa su se stessa, non & neanche in grado di trasmettere
conoscenza, passato e durevolezza alle forze distruttrici e costruttrici dei
giovani?

La cultura di massa, sembra ormai chiaro, nasce quando la societa di
massa piega gli oggetti culturali al proprio consumo di divertimento e/o di
perfezionamento: cid, come abbiamo visto, non & propriamente un tradimento
dell’'umano, perché il processo vitale e popolare ha bisogno di questo ma
diviene tradimento del mondo (cioé del futuro senza di noi) quando il processo
biologico di sperimentazione e consumo, incamerando tutto nello sviluppo
distruttivo dell’ immediato, non lascia nulla per cio che sara dopo di noi, non

115



¢ pitt capace di vera esperienza d’arte e di cultura, non ¢ capace di quella
sospensione dell’attenzione e di quella commozione “inutile” che - superando
il presente e le sue sicurezze - supera incredibilmente la stesa esistenza, la apre
ad un futuro di assenza che va costruito insieme, paradossalmente e senza
senso utile.

Se gli oggetti di cultura, se 'arte viene adattata per il consumo e basta, se
non c’¢ distinzione in tal senso, allora il pericolo ¢ la distruzione della cultura
e quindi del mondo.

Manchera, domani, cio che sopravvive, cio che sopravvive alla distruzione,
cio che illumina di senso umano il corso naturale.

Manchera l'eredita che tiene insieme - oltre il presente responsabile —
passato e futuro.

La cultura, quindi, ¢ senzaltro attinente alle cose del mondo, é vera
concretezza “trascendente” che si oppone all’astrattezza immanente del
consumo fine a se stesso, privo di tragedia e futuro'.

Siinferisce alla durata che ¢ la forma delle cose mentre il mero divertimento

- pur importantissimo come ogni utile perfezionamento - rimane sempre
attinente alle cose che passano e riguarda la vita in quanto esistenza che
brucia nel metabolismo, senza speranza, senza miracolo.

' La trascendenza si fa presente dove non si fa pili esperienza del mondo come qualcosa che
& chiuso in se stesso, completo, eterno. Ci apriamo alla trascendenza quando intendiamo il
mondo come qualcosa di passaggio, come una tappa (e cid puo essere valido anche nellambito
cosmologico e della fisica). Questa trascendenza ¢ anche e soprattutto una trascendenza di
senso che mette in contraddizione gli automatismi del mondo, la sua naturalita. Per questo ha
a che fare con la liberta umana, perché anche questa non ha patria del tutto nel mondo, anche
questa non ha unorigine definita e uno sviluppo mondano chiuso in s¢, ma appare “donata”
da fuori del mondo per il mondo, da un qualcosa che lo precede e che lo seguira. Come la
trascendenza si esperisce in cifre anche la liberta si riverbera nella scelta e nell’azione. E come
la cifra non ¢ la trascendenza neanche l'azione ¢ la liberta e se la cifra e Iazione possono
essere indagate filosoficamente e scientificamente, la trascendenza e la liberta non possono
esserlo, scompaiono di fronte alla comprensione. Se la coscienza mi porta a disprezzarmi di
fronte a una certa cosa fattibile, se scopro in me un vincolo esistenziale, cid non & determinato
propriamente da un qualche imperativo morale - che al piti puo funzionare da stampella e
ausilio — ma deriva dal mistero di una potenza che mi porta a trascendermi per l'atro e che
possiamo chiamare Amore. Per questo la trascendenza non pud essere conosciuta a partire
dal mondo ma puo - attraverso le cifre e la decisione/salto — rendermi consapevole dlessere

libero: «questa trascendenza, che all'inizio chiamavamo semplicemente Dio [...] ma con la
quale riusciamo a stabilire un rapporto tramite la nostra liberta, puo essere pensata in cifre.

La cifra non ¢ la trascendenza». Ivi, 41

116



Se un bene culturale non resiste nel tempo non ¢ tale e la sua durevolezza
¢ inversamente proporzionale alla sua funzionalitd nel tempo della vita
generazionale.

Il mondo, quindi, per Arendt, & allo stesso tempo preso e sciolto dalle
dinamiche generazionali, ¢ conservato, protetto e trasmesso non in quanto
connesso ad un tempo preciso, alla cosa in sé e per sé, ed anzi si mostra
connesso con I’Alteritd, con un qualcosa - che possiamo concepire come
futuro - che non ricolma i miei bisogni, che non si soddisfa dell'oggi e che
tramuta nel tempo nel quale io non ci saro, nel tempo del mondo futuro,
appunto.

Le grandi cattedrali religiose, per fare un esempio, non sono di certo solo
funzionali al bisogno religioso di alcuno, sono spiritualmente e culturalmente
opere ad maiorem gloriam Dei, espressione proprio per questo dello specifico
umano.

E proprio tale intima carenza di funzionalita le rende, ancora oggi, opere
per il mondo: espressione umana che trascende, senza rinnegarlo, il bisogno
comunitario vitale per assumere permanentemente una nuova forma di vita e
di trasmissione sottratta al consumo.

Una bellezza, quindi, che eccede il bisogno ma non oltrepassa mai il mondo,
anzi lo struttura durevolmente. ’

Senza queste opere, anzi, senza cultura e arte, il mondo non esisterebbe
neppure, cesserebbe durata e consapevolezza per l'affermazione meccanica
solo di quelle funzioni biologiche e sociali, proprie di una comunita destinata
all’oblio.

In tal senso, tale trascendenza di senso non esula mai, per la Arendt, la
storicitd umana, e per questo possiamo parlare veramente, a mio parere, diuna
fede concreta e viva, perché tale trascendimento crea e separa la libertd umana
dall’automatismo naturale, sconfessandone i paradigmi apparentemente
necessari.

Anche l'opera religiosa ¢, per tanto, sempre opera secolare, storica: ¢ la
secolarizzazione di cio che esiste, nella fede, fuori dal mondo, & I'esperienza
attiva della luce del nulla.

11 soprannaturale acquisisce, cosi, nella sospensione d’attenzione e nella
commozione sottratta all’usura, un’esistenza mondana che si situa al centro
del cuore umano, che lo differenzia da tutto il resto del processo biologico.

Le opere d’arte di vera cultura, quindi, non sono fatte solo per gli uomini
di oggi e non sono neppure proprie di una divinita nascosta e gelosa, sono
fatte per questo mondo che dura paradossalmente, per quell’eccezione di
senso, per quel di piti di naturale e mai banale che si vuole sopravviva alla

117



vita dell’avvicendarsi delle genesi.

In questo contesto, mi sembra di poter concludere, il sacro diviene
propriamente storico e, allo stesso tempo, riesce a far dialogare - oggi - la
trascendenza, attraverso la salvezza di cio che muta nella traduzione mondana,
attraverso un’incarnazione viva che, come tale, se & autentica, non puo che
morire e risorgere.

Per questo le cose dell’arte - cose del mondo e non della vita - sono anche
cose religiose, anzi, sembra dirci la Arendt, sono propriamente religiose nel
senso diuna incarnazione mondana che ne afferma I'immaterialita di senso
e linutilita.

La casa terrena diviene mondo - anche mondo religioso - solo quando le
cose migliori, le cose “compiute” nel e per il tempo sospeso della meraviglia
senza consumo, sono tali per resistere all'usurante processo vitale, solo se
sopravvivono agli uomini che abitano il tempo della loro realizzazione.

Cio che appare, cio che stupisce, la forma di questo processo storico, la
bellezza che si impone ai sensi e allo spirito, quindi, cid che supera noi e il
nostro uso comunitario, cio che si distanzia radicalmente dal mero consumo
sociale e metabolico, & cio che salva e che ci salva: cid che salva il mondo e
che salva I'uomo nella sopravvivenza oltre le procreazioni, oltre un’esistenza
evidentemente parziale, sempre insufficiente.

Essere liberi per il mondo, in tal senso, ¢ qualcosa che per molti versi esula
il significato della nostra esistenza, significa proiettarci nel futuro, nel mondo
pubblico che trascende - in un tempo liberato - le nostre necessita naturali.

Ed in tal modo, per la Arendt, arte, cultura e politica sono connesse: nel
senso che appartengono al mondo della vita activa, al mondo pubblico che
rinnega i propri interessi di bottega.

Nel giudizio di gusto, come nel giudizio politico, la cosa fondamentale -
l'autentico - non é I’io ma il mondo che struttura davvero I’io nel consenso,
nel progetto, nell'impegno per la totalita, per il futuro da salvare e di nuovo
strutturare.

Per la politica e per la cultura non ¢ in gioco, quindi, “semplicemente’
la verita — perché questa, fuori dal mondo, ha bisogno della bellezza e del
trascendimento del processo biologico per essere davvero presente storicamente
e per farsi apparenza significativa - & in gioco invero, principalmente, la
persuasione del discorso pubblico, il legame che proietta oltre il conflitto,
il patto che stabilizza la corsa conflittuale, la pace che sospende il transito,
il giudizio e la decisione responsabile per il futuro che ci sopravvive, per le
apparenze e le forme che ci proietteranno oltre, nonostante I’Assenza.

>

118



Riassunto: Attraverso la declinazione della categoria di mondo, contrapposta
alle sicurezze dell’intimitd, Hannah Arendt delinea un percorso di liberta, di
strutturazione della cultura che rappresenta — nell’esperienza storica — 'affermazione
miracolosa dell’autonomia umana, del pensiero, della speranza, della promessa e
del perdono, quali esistenziali che scardinano — opponendosi ad ogni meccanica -
il flusso automatico e “digestivo” tanto della natura che della societa. Conservare
e tradurre, trasmettere e cambiare, fine attesa, “nuovo inizio” e nascita segnano
l'autentico umano impegnato nell’azione politica, in quella vifa activa sempre
possibile - per quanto imprevedibile e inattesa - che ha lo scopo di tutelare non
la sopravvivenza dei presenti e vivi ma il mondo che verra, tutelandolo tanto dal
vecchio che non vuole spegnersi, quanto dal nuovo che minaccia il suo avvento di
rifondazione ex nihilo.

Parole chiave: liberta — istruzione — politica — cultura — miracolo — novita - arte -
passato — futuro - mondo

Abstract: Through the declination of the category of world, against the ‘comfort
zone” of intimacy, Hannah Arendt highlights a path towards freedom, whilst
structuring culture — along historical experience — as a miraculous affirmation of
human autonomy, thought, hope, promise, forgiveness, considered as elements of
human existence able to dismantle the automatic and “digestive” flow belonging as
well to nature as to society.

Preserving and translating, transmitting and changing, “new beginning” and birth
indicate the true involvement in political action, which Arendt defines as vita activa.
This choice is always possible - although unforeseen and unexpected - and its aim is
not to preserve the survival of those living today but to build the forthcoming world,
by protecting it as well from the old which does not want to cease, as from the new
which presumes to rebuild everything ex nihilo.

Keywords: freedom - education - politics — culture — miracle - new - arts — past —
future — world

119



Crisi dei partiti e corruzione elettorale/amministrativa
(Cenni sul “caso calabrese” e sul ruolo della Chiesa cattolica)*

Antonino Spadaro**

«La corruzione é una nemica della Repubblica. E i corrotti
devono essere colpiti senza mnessuna attenuante, senza
nessuna pieta. E dare la solidarieta, per ragioni di amicizia
o di partito, significa diventare complici di questi corrotti»

Sandro Pertini (Messaggio di fine anno agli Italiani, 1979)

«Per estirpare la malapianta [della corruzione] non ci sono
strategie particolari, lo schema é banale, semplice, andare
avantienon fermarsi, bisogna fare passi piccoli ma concreti».

Papa Francesco (Intervista AdnKronos, 27-10-2020)

Sommario: 1. Premessa. - 2. Dai partiti “di notabili” e poi “di massa” ai partiti
“pigliatutto”, “personali”, “meteore”, ecc. Crisi (e sostanziale estinzione) della
forma tradizionale di partito.- 3. Dalla crisi dei “partiti” alla crisi della “politica”.-
4. Il drammatico caso calabrese...- 5. (segue): e la connessa corruzione elettorale.-
6. La questione morale (e culturale-antropologica).- 7. La politica anche come
“professione”. Il ruolo della Chiesa cattolica.- 8. Conclusioni: spunti e ipotesi di

lavoro per la comunita ecclesiale.

1. Premessa

Come si puo facilmente intuire, il tema & immenso e gli studi in merito
sono innumerevoli: davvero puo dirsi che, se si dovesse affrontare con
i dovuti approfondimenti, ci troveremmo di fronte a una bibliografia
sterminata. L'argomento meriterebbe non una breve introduzione, come
mi ¢ stato richiesto, ma un intero corso di un anno o almeno un seminario

*Relazione, rivista e integrata da poche note bibliografiche, tenuta il 16 febbraio 2021
allapposito Webinar organizzato dall'ISFPS e dalla Consulta diocesana per le aggregazioni
laicali dellArcidiocesi di Reggio Calabria (n.b.: il testo conserva il tono colloquiale del
contesto)

**Prof. Ordinario di Diritto costituzionale, Universita degli studi Mediterranea di Reggio

Calabria (spadaro@unirc.it)
120



