TI1zZIANA TARSIA

La frontiera del lavoro sociale in un contesto plurale

1.1 Dalla regola aurea alla regola di platino

Mi sono spesso trovata ad affrontare la questione della diversi-
ta con persone che si stanno formando per operare in contesti —
dalla scuola alle professioni sociali — in cui €& richiesto ogni giorno
di fare i conti con cio che significa non solo pensare la diversita, ma
soprattutto viverla e comprenderla anche dall’esterno. Da anni
sperimento ’efficacia della metodologia dell’osservazione diretta
nella progettazione di processi formativi, educativi e di inclusione
sociale: & un modo, il mio, per allenarmi a tenere conto in maggior
misura della Weltanschauung dell’altro.

Osservare significa allenarsi a trovare la giusta distanza e a so-
spendere il proprio giudizio riuscendo a stare in presenza dell’al-
tro, in silenzio, al margine, semplicemente attendendo. Ricordo
ancora la mia prima osservazione, fu in una classe di circa venti-
cinque studenti: dieci erano di nazionalita differente da quella ita-
liana, quattro avevano eta differenti dai compagni e uno era diver-
samente abile!. Ho osservato quella classe per un anno e ho sco-
perto quanto I’assunto di diversita nell’approccio con I'altro sia ne-
cessario: non solo ogni bambino era diverso dall’altro ma coloro
che sembravano i pit diversi in quel contesto — i filippini di 14 an-
ni da poco arrivati in Italia che parlavano solo inglese e tagalog —
riuscivano a costruire un sistema di relazioni tale da innescare mec-

LT, TARSIA, L'integrazione nella classe multiculturale, in Emigrazione e immigrazione.
Aspetti sociali e prospettive future per l'internazionalizzazione della Sicilia, Messina 2009,
pp.33-51.

63



canismi di interdipendenza positiva? a partire dalla possibilita di ri-
uscire a comprendersi reciprocamente. Trovare un linguaggio co-
mune era necessario: i ragazzi decisero di inventare un codice che
allo stesso tempo serviva da strumento di comunicazione tra di lo-
ro e linguaggio segreto nei confronti degli adulti.

Ricordo che quella serie di osservazioni fu oggetto di riflessione
e discussione in un consiglio di classe in cui si ragionava su quello
che succedeva in quell’aula, utile a pensare come proseguire il pro-
prio lavoro. Quell’esperienza permise ad alcuni insegnanti di col-
legare la pratica alla teoria permettendo loro di immaginare azioni
centrate su quel gruppo di alunni.

Ma facciamo un passo indietro. L'assunto di diversita ci sugge-
risce di prendere in considerazione non tanto la regola aurea quan-
to quella di platino: tra di loro le questioni sono connesse.

Secondo Bennet? I'assunto di similarita presuppone che le diffe-
renze vengano in qualche modo minimizzate: dalla diversita ci si di-
fende, si prendono le distanze. La diversita & considerata una mi-
naccia, se ne ha paura: cosi finiamo per sentirci sicuri solo quando
abbiamo accanto coloro che sembrano simili a noi. La regola aurea
che deriva da questo modo di percepirci in relazione agli altri recita:
«Fai agli altri cid che vorresti che gli altri facessero a te». Ne conse-
gue che fard all’altro ci6 che reputo possa fargli bene o essergli utile
semplicemente perché quelle azioni farebbero del bene a me. Que-
sto modo di agire e di prendere decisioni riportata al lavoro sociale
in generale e, in un contesto multiculturale in particolare, influenza
il modo di costruire la relazione di aiuto e di descrivere e immagina-
re I'altro che é utente, diverso, immigrato, straniero.

In una recente ricerca che ho condotto fra le assistenti sociali mi
& capitato di ascoltare la loro fatica nell'impostazione del colloquio
di aiuto con detenuti magrebini: era difficile chiarirsi sul ruolo del-
la donna e della donna professionista che era li per capire e aiuta-

2 M. COMOGLIO, Educare insegnando. Apprendere ed applicare il cooperative learning,
Las, Roma 2000, pp. 14-142.

3 M. J. BENNET, Superare la regola d’oro: simpatia ed empatia, in ID. (a cura di), Prin-
cipi di comunicazione interculturale, Franco Angeli, Milano 2002, pp.153-175.



re un uomo. La differente percezione del ruolo della donna in-
fluenzava le modalita di confronto del social worker e dell'uten-
te/detenuto: appartenevano a due visioni del mondo molto distan-
ti. Una cosa era chiara a quelle assistenti sociali: non era possibile
costruire una relazione di aiuto senza tenere conto di questa diver-
sita, senza in qualche modo comprenderla e affrontarla®. Inoltre, la
tendenza, fondata o meno, a ricondurre questa differenza princi-
palmente a fattori religiosi chiama in causa I'importanza di com-
petenze specifiche nel mondo del lavoro educativo e sociale: i sa-
peri religiosi diventano un aspetto non trascurabile dei profili pro-
fessionali impegnati sulle frontiere della diversita culturale.

«The variety of religious and/or nonreligious beliefs that are represented
by the clients/patients is tremendous. It is also significant that as social
workers we understand the importance of the variety, have self-under-
standing of our own unique religious or spiritual beliefs and values, and
also have an understanding of the beliefs and values of our clients/pa-
tients, and the disparities between the last two»’.

La questione delle diversita e della presenza di varie culture re-
ligiose deve essere momento di riflessione per i volontari, gli ope-
ratori sociali e gli educatori: chi svolge mansioni di cura deve esse-
re in grado prima di tutto di essere consapevole di se stesso, quin-
di anche della propria cultura religiosa per riuscire ad avvinarsi al-
la diversita con una maggiore liberta e autonomia.

Se ci avviciniamo agli altri senza aver acquisito una buona ca-
pacita riflessiva e senza avere le idee chiare sullo spazio che la di-
mensione religiosa ha nella costruzione della nostra stessa identita,
rischiamo di irrigidirci in posizioni statiche che finiscono per cri-
stallizzare il nostro essere credenti o non esserlo in un senso di ap-
partenenza tutto sommato sbiadito, minando alla base il principio
di connessione tra credo e vita quotidiana che & uno dei fonda-
menti cardine delle religioni.

4 Cfr. T. TARSIA, Aver cura del conflitto. Migrazioni e professionalita sociali oltre i con-
fini del welfare, Franco Angeli, Milano 2010.

5 P. PENTARIS, Religious competence in social work practice: The UK picture, in «Social
Work & Society», n. 2, (2012), p. 3.

465



66

Pensare che, in fondo, le differenze sono sempre superabili non
aiuta granché a costruire un processo di comprensione. Da qui
quello che Milton Bennet chiama assunto di diversita, che si espri-
me a sua volta nella regola di platino: «fai agli altri cid che vorreb-
bero che venisse fatto loro».

L operatore sociale non sa gia cosa & giusto e buono per gli altri
utenti/pazienti ma piuttosto li interpella, chiede loro cosa vorreb-
bero senza presumere di avere gia la risposta.

Una decina di anni fa partecipai a una raccolta di abiti per i pro-
fughi della ex Tugoslavia. In un immenso tendone c’erano pacchi e
pacchi pieni di capi di abbigliamento. Essendo estate, ricevevamo
molti abiti corti o scollati: fu una collega bosniaca ad aiutarmi a ca-
pire quali era il caso di scartare perché non sarebbero stati effetti-
vamente utili. Da sola non ci sarei arrivata.

1.2 Domandare é riconoscere la complessita

Se & vero che porsi il problema del domandare significa gia farsi
interrogare dalle differenze & anche vero che interpellare I’altro non
& una cosa semplice: significa prima di tutto saperle fare, le doman-
de. Domande chiare, che non contengano al proprio interno le ri-
sposte che ci aspettiamo: non & facile.

Da alcuni anni la Caritas di Reggio Calabria-Bova sta cercando di
progettare la formazione degli operatori mettendosi in ascolto di co-
loro che, lavorando sul territorio, hanno le mani in pasta, a partire
dai centri d’ascolto diocesani. Si sta riflettendo su percorsi utili a chi
entra in contatto costantemente con storie di vita pesanti da soste-
nere ed & spesso solo un volontario.

Nella prima fase del lavoro si & scelto di fare domande ai respon-
sabili dei centri di ascolto, agli operatori e agli utenti dando spazio
alle loro storie di vita fatte di fatica e coraggio. Era il passaggio fon-
damentale prima ancora di progettare interventi formativi.

Poi si & deciso di farsi interrogare dalle realta dei servizi avviando
con I'Issr un percorso di ricerca orientato a una ricaduta formativa e
pastorale. Uno dei centri di ascolto in cui si osserva & proprio quel-
lo sostenuto dalla fondazione Migrantes: & i che molti migranti pre-
sentano bisogni e richieste. In realt, di fatto, tutti gli operatori dei



centri di ascolto diocesani — e in molti casi anche di quelli parroc-
chiali — sono coinvolti direttamente nell’ascolto degli stranieri.

Spesso gli operatori sociali e i volontari sono intrappolati in una
logica emergenziale che li vede completamente risucchiati dall’at-
tivita pratica e non lascia molto spazio ai momenti di riflessione:
quante volte succede che gli operatori di un servizio, ma anche di
un centro di ascolto, trovino il tempo per aumentare di un giorno
’apertura al pubblico della struttura ma non riescano a incontrar-
si con gli altri operatori del servizio? A lungo andare questa scelta
genera frustrazione e irrigidisce le difese, specialmente in contesti
multiculturali e di poverta estrema in cui gli operatori sono spesso
messi sotto pressione dall’utenza.

La fatica di trovare spazi di riflessione e di elaborazione teorica
a partire dall’esperienza conferma 'opportunita di fare tesoro di
alcuni presupposti teorico-pratici: il primo lo abbiamo descritto e
sintetizzato nella riflessione sull’assunto di diversita o di similarita.
Il secondo lo indagheremo fra poco. Prima vorrei soffermarmi an-
cora sulla fatica del domandare ma anche sulla necessita di farlo:
un esempio che mi viene in mente ¢ la lunga questione connessa
con la figura del mediatore culturale che molti confondono con
mediatore linguistico o interprete.

E voce diffusa nei servizi quella per cui la figura del mediatore
culturale sia fondamentale. Si intuisce la difficoltd di comprendere
fino in fondo i vissuti di coloro che provengono da luoghi altri e si
ritiene che solo chi ha una preconoscenza di una determinata cul-
tura possa capire fino in fondo una scelta o un comportamento che
sembrano quanto meno strani agli operatori.

Parlando con volontari, educatori e assistenti sociali si capisce
che inizialmente essi si accontenterebbero anche della mediazione
linguistica: sarebbe gia utile per capirsi. Ma poi si intuisce, conti-
nuando ad ascoltare, che non ¢& sufficiente: perché le parole vanno
contestualizzate e comprese a partire dalle storie delle persone, dai
loro valori personali, religiosi, comunitari e poi, in un secondo mo-
mento, ci si accorge anche che i significati vanno negoziati per co-
struire un terreno comune a partire dal quale lavorare. Come fare
quindi? E possibile riuscire a lavorare con i migranti anche senza

67



68

mediazione alcuna? Molti operatori lo fanno, credo la maggior
parte di coloro che ho incontrato sul territorio, e il loro lavoro & si-
curamente prezioso e valido. E utile pero avere sempre in mente,
per i responsabili dei servizi ma anche per gli stessi operatori, la fa-
tica che si fa quotidianamente e il pericolo che dalla difesa si passi
alla routine a volte mascherata da emergenza.

W., immigrata, volontaria di un centro che si occupa di violen-
za contro le donne, assistente sociale e mediatore culturale, qual-
che anno fa mi disse:

«Noi di fatto interveniamo sui bisogni emergenti, che nella quotidianita
possiamo riconoscere immediatamente perd ci sono bisogni anche colle-
gati al processo migratorio su cui anche quello dell'integrazione. [...] Di
fatto bisognerebbe accompagnare le persone in un processo di integra-
zione che non avviene in un giorno, non avviene subito perché abbiamo
risolto un problema [...]. To ormai sono cittadina italiana, spesso mi vie-
ne detto: ti sei integrata perfettamente, non si sente che sei straniera. Pe-
1d io penso che di fatto, se uno si sente integrato perché poi uno vive le
due realtd normalmente, senza avere difficolta, perd di fatto non & facile
appartenere a due o pit culture anche diverse, per cui di fatto dici “sei
integrato” perd tutto cid costituisce una persona, una persona che & por-
tatrice di una o piu identita che ne formano una, non & facile tutto que-
sto per cui si possono avere questi disagi. Ad esempio pud succedere che
uno ha il lavoro ed ¢ a posto, perd se la persona torna a casa e si ubriaca
e si ha il lavoro ma non riesce ad andarci e non riesce nemmeno a sve-
gliarsi la mattina, va in ritardo... spesso non interveniamo per rimuovere
queste altre sfaccettature che riguardano proprio I'integrazione. Le per-
sone adulte, si sa, hanno un tipo di integrazione che sostanzialmente &
quella lavorativa perd se andiamo a prenderci un caffé in un bar o anche
a fare una passeggiata, non ¢ che spesso si vedono. Questi sono indicato-
ri che non ci dovrebbero far pensare».

1.3 A partire dalle identiti

L'identita € uno di quei concetti che tutti sembriamo cogliere al
volo, su cui spesso non riteniamo di doverci soffermare: la maggior
parte degli operatori puo testimoniare che le persone sono tutte di-
verse tra di loro e che ogni utente ha una propria storia e una pro-
pria esperienza culturale ma, quando inizia a pensare ad un pro-



getto di intervento, fa fatica a non cedere a logiche semplificative
e classificatorie.

Classificare ci aiuta, ci rassicura ma di fatto riduce la nostra possi-
bilita di comprendere. Pensare ad un identita relazionale che sia il
frutto del continuo scambio culturale tra le persone significa immagi-
nare identita dinamiche difficilmente standardizzabili. Francesco Re-
motti, noto antropologo, ribadisce l’importanza di una prospettiva an-
tropoietica dell'uomo: perché I'uomo & soprattutto diverso e perché &
un essere biologicamente incompleto®. E questa incompletezza origi-
naria, scrive Felice Di Lernia, che permette di prendersi cura dell’al-
tro evitando di avviare un processo di “riduzione degli altri”:

«Ogni operatore, nelle sue pratiche di cura, mette in atto il suo progetto an-
tropoietico, che & sicuramente condizionato dalla adesione a una struttura
di valori o modellato dall’ambiente accademico da cui proviene. Prenden-
do in carico “Ialtro”, costruisce il suo progetto antropoietico, dietro al qua-
le ¢’ un’idea di uomo. Quasi sempre tale progetto non ¢ esplicito, in con-
seguenza della incapacita di esserne consapevoli. Se “il soggetto”, che cura,
e “Ialtro”, che viene curato, occupano posizioni necessariamente differen-
ti, la pratica di cura rappresenta un’operazione di riduzione della distanza,
di avvicinamento. Questa operazione, perd, rischia di diventare un’opera-
zione di “riduzione dell’altro”, ponendo una distanza gerarchica che impe-
disce di considerarlo come portatore, a sua volta, di un suo progetto antro-
poietico. Nell’ambito della cura la difficolta di creare un dialogo tra due
progetti antropoietici € dovuta alla necessita di mantenere poteri ruoli as-
segnati, socialmente riconosciuti che, in quanto tali, non vengono messi in
discussione. Le pratiche di cura trovano proprio su questo punto il loro ca-
rattere ambivalente: da un lato hanno il compito di liberare la persona da
una posizione di subordinazione rispetto ad una situazione problematica,
dall’altro la inchiodano a quella stessa posizione al fine di mantenere aper-
to il gioco dei ruoli. Cid produce la tendenza ad attribuire didascalie alle
persone dando definizioni e stigmatizzazioni rigide, al cui interno “il sog-
getto” pretende di curare “I'altro”»’.

6 F. REMOTTI, Prima lezione di Antropologia, Laterza, Roma-Bari, 2000, pp. 49-50.

7 F. D1 LERNIA, La presa in carico dell’ utente, in B. BUSSOTTI, R. ATTANASIO, L. BRU-
NINIL D. RECCHIA, C. SPINA, Mettersi in gioco. Percorsi comuni del CNCA Minori Lazio,
Sviluppo locali edizioni, Roma 2010, p. 42.

69



70

Devo a Felice Di Lernia anche un concetto che ritengo utile al-
la conclusione di questa breve riflessione: il paradosso dell’inver-
sione semantica. Alla ricchezza degli spunti e degli avvenimenti
che ci narrano utenti e pazienti, corrisponde spesso, alla fine del
processo, la definizione di una unica diagnosi e di una unica solu-
zione al problema. Il desiderio di semplificazione e di convergen-
za con cid che conosciamo e comprendiamo & molto forte e credo
che si faccia fatica a non avviare questo processo. Forse pero pos-
siamo farlo diventare un percorso di consapevolezza in cui, quan-
do prendiamo decisioni che riguardano gli altri, abbiamo presente
il rischio di ridurre Ialtro a cid che siamo noi, minimizzando le dif-
ferenze e sposando I'assunto della similarita piuttosto che quello
della diversita.



