PAOLO VIRDIA

Il pellegrinaggio in Terra Santa
nella letteratura cristiana dal I al IV secolo

I primi tre secoli

Beato chi trova in te la sua forza e decide nel suo

cuore il santo viaggio.
(Salmo 83,6)

Il pellegrinaggio cristiano in Terra Santal, in particolare a Gerusa-
lemme, di fatto & la continuazione diretta, anche se con rinnovate
motivazioni, della tradizione ebraica della «salita» a Sion? che il pio
israelita praticava, rispondendo all’invito del Salmo:

Il Monte Sion, dimora divina, / & la citta del grande Sovrano: / ...circondate
Sion, giratele intorno, / contate le sue torri. | Osservate i suoi baluardi, / passate in
rassegna le sue fortezze, / per narrare alla generazione futura: / questo & il Signore,
nostro Dio / in eterno, sempre: / egli & colui che ci guida3.

I sentimenti che animavano il pellegrino e lo inducevano ad intra-
prendere il «santo viaggio» sono ampiamente documentati dai c.d.
Cantici delle ascensioni, i Salmi 120-130: «Dal profondo a te grido, o
Signore»4, «Alzo gli occhi verso i monti, da dove mi verra I'aiuto»3,
«Quale gioia, quando mi dissero: “Andremo alla casa del Signore”. E
ora i nostri piedi si fermano alle tue porte, Gerusalemme!».

1 11 nome della regione & cambiato nei diversi periodi della storia, secondo le popolazioni che
la abitarono. Dalla Bibbia stessa si possono ricavare alcune indicazioni:

— Es. 15,15 Terra di Canaan;

— 1 Sam. 13,19 Terra di Israele;

— Zc. 2,16 Terra Santa;

—Lc. 1,5; Atti 10,37 Giudea;

—Eb. 11,9 Terra Promessa.

Nel periodo ellenistico & prevalso il nome Palestina introdotto dai Romani dopo la distru-
zione di Gerusalemme del 135 d.C.

2 11 nome ricorre nell’Antico Testamento soprattutto quando ci si riferisce a Gerusalemme
come luogo di culto, come centro sacro, in cui si & coscienti della presenza di Dio: «salire
verso Sion» & come dire «andare al Signore» (cfr. Is. 2,3 ss; Ger. 31,6 ss; Mi. 4,2 ss).

3 Sal. 47,13-15.

48al. 129,1.

5 Sal. 120,1.

6 Sal. 121,1-2.

149



Al di fuori di questa raccolta, particolare menzione merita il
Salmo 83, definito il «cantico per eccellenza del pellegrino» (A.
Gelin). In esso la figura di chi partiva, confidando in Dio ed avendo
Lui come meta, era cosi presentata: «Beato chi trova in Dio la sua
forza / e decide nel suo cuore il santo viaggio» (v. 6). A questo Salmo
poi, & riconducibile per la maggior parte il Jeit-motiv della salita.

Nel cantico — scrive G. Ravasi — la tensione verso Gerusalemme, polo di attrazione
di tutte le speranze di Israele, si trasforma in una intensa attesa per una comunione con
Dio e con l'eterno da cui non staccarsi pitt. .. Il viaggio passato per giungere a Sion (vv.
6-8) & visto come una parabola della vita, una traiettoria verso il rifugio e la pace...
Tutto il lungo e tormentato itinerario viene dimenticato e trasfigurato in una proces-
sione (v. 7), ogni altra gioia impallidisce di fronte alla felicita di essere in comunione
con Dio e col popolo eletto in Sion (v. 11)... Scrive R. Lack sul Salmo: “Ogni rim-
pianto di non abitare nel tempio & sormontato dal v. 13, perché tutta quanta la vita
umana finisce con l'essere veduta come un pellegrinaggio e presenza a Dio. Non si
tratta pit di camminare sulla via che porta a Gerusalemme ma su quella che porta alla
perfezione. Non occorre pilt distinguere tra quelli che abitano (v. 5) e quelli che pas-
sano (v. 7). Camminare insieme a Dio vale quanto e pilt dell’abitare insieme a lui”7.

A Gerusalemme c’erano uno spazio sacro e un tempo sacro; lo spazio
sacro era il Tempio, il tempo sacro erano il «Sabato» e le tre feste che si
tenevano ogni anno in occasione di altrettanti pellegrinaggi, «durante i
quali il fedele si sentiva miracolosamente diventare un contemporaneo
di Dio» (A. Elon). La prima festa era la Pasqua ebraicas, trasformata
dagli ebrei nel «Giorno degli Azzimi»? con cui commemoravano ’Esodo,
la fuga dall’Egitto. Sette settimane dopo la Pasqua aveva luogo il
secondo grande pellegrinaggio, quello della Pentecoste, la Festa delle
Settimane, in cui gli ebrei rendevano grazie a Dio che sul Monte Sinai
aveva rivelato la Tora a Mose. Il terzo pellegrinaggio coincideva con la
festa dei Tabernacoli (o delle Capanne)!®. Ciascuna di queste grandi
festivita portava a Gerusalemme centinaia di migliaia di pellegrini! e
la citta offriva uno spettacolo spiccatamente cosmopolita:

7 Citazioni da G. RAVASI, I/ libro dei Salmi, vol. 11, Bologna 1986, pp. 739-756.

8 Cfr. Lc. 2,41.

9 Cfr. Mc. 14,1; Mt 26,10.

10 Cfr. Gv. 7,2. )

11 Lo storico ebreo Giuseppe Flavio, nato a Gerusalemme ca. il 37-38 d.C,, riferisce che in
occasione di una Pasqua si fece un censimento dei pellegrini presenti a Gerusalemme: se ne
contarono nella cittd 2.700.000. Probabilmente Giuseppe Flavio, sempre desideroso di
impressionare i suoi lettori con la grandezza della citta che poi sara distrutta dai Romani,
esagera; ma non di molto. Il Monte del Tempio era, nel suo genere, una delle piti grandiose
strutture artificiali del mondo antico; forse la pilt grande. Soltanto sulla sua piattaforma
potevano trovar posto circa trecentomila persone.

150



Mentre il giorno di Pentecoste stava per finire... Si trovavano in Gerusalemme

N

Giudei di ogni nazione che & sotto il cielo... Parti, Elamiti e abitanti della
Mesopotamia, della Giudea, della Cappadocia, del Ponto e dell’Asia, della Frigia e
della Panfilia, dell’Egitto e delle parti della Libia vicino a Cirene, stranieri di
Roma. Ebrei e proseliti, Cretesi e arabi e li udiamo annunziare nelle nostre lingue
le grandi opere di Diol2.

Anche Gesu sali a Gerusalemme «secondo 'usanza»13. La sua stessa
vita pubblica & presentata dai Vangeli, e in particolare da Giovanni,
inquadrata dai pellegrinaggi di Pasqua e delle altre festivita ebrai-
che4, Gesti perd non lascid ai suoi discepoli un comandamento espli-
cito circa il pellegrinaggio. C'era il suo esempio, e tanto bastd perché
i primi giudeo-cristiani lo imitassero, continuando ad osservare le
feste e i pellegrinaggi ebraicils.

E giunto il momento. .. in cui i veri adovatori ado-
revanno il Padre in spirito e verita.
(Giovanni 4,23)

La progressiva separazione del cristianesimo dal giudaismo ebbe
perd ben presto come conseguenza il disinteresse per i luoghi santi di
una religione ormai estranea. Peraltro cresceva la polemica che con-
trapponeva la nuova religione a tutte quelle manifestazioni esteriori
che in qualche modo potevano connettersi da un lato al paganesimo
(per es. i viaggi ad Atene nell’antichita classica), dall’altro al giudai-
smo (i pellegrinaggi degli ebrei a Gerusalemme e la venerazione delle
tombe dei profeti).

Inoltre, nei primi secoli dell’era cristiana I'urgenza della predica-
zione portava lontano dai luoghi santi, anche da quelli dove si erano
svolti gli ultimi avvenimenti della vita di Cristo. Agli Apostoli era
stato ordinato: «Andate e predicate» e le tappe di tale evangelizza-
zione erano state fissate una volta per tutte nell’'ultimo discorso di
Gesti: «Sarete testimoni (prima) a Gerusalemme, (poi) in tutta la
Giudea e la Samaria e fino agli estremi confini della terra»16.

12 Atei 2,1.5.9-11.

13 1c. 2,42.

14 Cfr. Gv. 2,13; 5,1; 7,2.14; 10,22; 12,1.
15 Cfr. Atti 2,46; 3,1; 21,26; 22,17.

16 Atti 1,8.

151



Ben presto di Gerusalemme si parld come di un luogo spirituale:
la vera era quella celeste!’. Dio poi non aveva bisogno di temph per
essere adorato, come aveva detto Gesi alla Samaritana: «E giunto il
momento in cui né su questo monte, né in Gerusalemme adorerete il
Padre... ma & giunto il momento ed & questo, in cui i veri adoratori
adoreranno il Padre in spirito e verita»18. Né occorreva venerare il
sepolcro di Cristo: gia alle pie donne — sottolinea Luca — era stato
detto la mattina di Pasqua: «Perché cercate tra i morti colui che &
vivo? Non € qui, & risuscitato»19.

Cosi centro della Chiesa non fu piti la Terra Santa ma ogrn citta e il
nuovo tempio era ormai ogni luogo in cui i cristiani si riunivano, leccle-
sia. Per di pitt Gerusalemme, dopo l'assedio e la distruzione del 135 ad
opera dei Romani, divenne una citta pagana: «Un decreto per disposi-
zione di Adriano — scrive lo storico Eusebio di Cesarea — interdisse a
tutto il popolo di metter piede nella regione circostante Gerusalemme;
cosicché agli Ebrei — in quei tempi, aveva precisato prima Eusebio, la
Chiesa era composta da fedeli Ebrei — haimé!, fu vietato di poter con-
templare anche da lontano il suolo della Patria... Gerusalemme dun-
que, non abitata pil dalla popolazione ebraica, affatto priva di quei cit-
tadini di prima, fu presa in seguito ad abitare dagli stranieri, e si tra-
sformo in cittd romana, mutando persino il nome; infatti in onore

17 «Nell’Apocalisse la nuova Gerusalemme, quella celeste, alla fine dei tempi scendera dal
cielo e accogliera come cittadini coloro che sono considerati come vincitori (3,12). Questa
citta gloriosa, che scendera sulla terra (21,2.10 s), avra una grande estensione (v. 12 s), perd
in essa manchera una cosa: il tempio (v. 22), “perché il Signore, I'onnipotente Iddio e
1" Agnello sono il suo tempio”: questa visione contrastava con l'aspettativa giudaica, secondo
la quale il tempio era il centro di tutto, anche nella celeste Gerusalemme» (H. SCHULTZ alla
voce Gerusalemme del Dizionario dei concetti biblici del Nuovo testamento, a cura di L. COENEN-E.
BEYREUTTER-A. BIETENHARD, Bologna 1980, p. 756). Lidea della Gerusalemme celeste
penetrd profondamente nella coscienza dei cristiani dell’antichita. La si ritrova, per esempio,
nelle parole che un martire egiziano, vittima a Cesarea della persecuzione dioclezianea (303-
311), rivolse al suo carnefice che gli domandava quale fosse la sua patria: «Egli allora affermd
che Gerusalemme era la sua patria e pensava certamente a quella di cui Paolo aveva detto:
“Gerusalemme che & in alto & libera, essa & la madre nostra” e “Voi siete venuti alla montagna
di Sion e alla citta del Dio vivente, alla Gerusalemme celeste”. Alludeva a quella di lassiy;
I’altro pero, radicando il suo pensiero sulla terra e nel basso, s’affannava di sapere quale fosse
questa citta e dove si trovasse... ed egli a rispondere che era patria dei soli fedeli, che nessun
altro all’infuori di essi ne faceva parte e che era situata ad Oriente dove nasce il sole»
(EUSEBIO, I martiri della Palestina, 11,9-11, a cura di G. Del Ton, Grottaferrata 1964, pp.
852-854).

18 Gv. 4,21.23.

191c. 24,5-6.

152



dell'imperatore Elio Adriano, si chiamo Elia»20. Contemporaneamente,
fu abolito anche il nome della regione, la Giudea, che da allora
assunse quello, ufficiale, di (Siria) Palestina, perché agli ebrei fosse
tolta anche I'ultima testimonianza di una loro identita nazionale. «Da
allora — scrive Girolamo all’amico Paolino in una lettera indirizzata-
gli nel 395 da Betlemme, dove ormai si & stabilito per sempre — fino
all’impero di Costantino, per ben centottanta anni circa, nel luogo
della Resurrezione e nella roccia della crocifissione sono state venerate
rispettivamente un’effigie di Giove e una statua marmorea di Venere
postavi dai pagani; gli autori delle persecuzioni pensavano di riuscire
a strapparci la fede nella Resurrezione e nella Croce solo col fatto di
profanare coi loro idoli questi luoghi sacri. Betlemme... era stata
messa in ombra da un boschetto sacro a Thamuz, cioé ad Adone, e
nella grotta dove aveva dato i suoi vagiti Cristo appena nato, si pian-
geva sull’amante di Venere»2.

Cosi anche per lostilita dell'Impero romano, che costituiva un
impedimento alla venerazione dei luoghi santi, i primi tre secoli del-
Iera cristiana hanno pressoché ignorato il pellegrinaggio. Si sa solo di
alcuni che in quel periodo si recarono in Terra Santa animati, a quel
che pare, piti da un interesse scientifico che devozionale: si trattava di
singoli fedeli, le cui motivazioni — a parte appunto la devozione —
consistevano nella necessita di chiarire a se stessi o per conto di altri
certe questioni bibliche e teologiche.

A prescindere dai viaggi occidentali leggendari gia appartenenti al I
secolo d.C., attestati in fonti tardive, tra quelli dei secoli II e III sui quali
si & piti autorevolmente informati, vi & il viaggio di Melitone vescovo di
Sardi, del quale Eusebio cita una lettera indirizzata ad un amico, in cui
scrive: «Recatomi dunque in Oriente, ho veduto i luoghi dove fu annun-
ziato e si compi cid che contiene la Scrittura, ed ho appreso con esattezza
quali sono i libri dell’Antico Testamento. Ne ho fatto un elenco e te lo
invio»22. Questo pensiero riportato da Eusebio sta alla base dell'interesse
per la Palestina che nei secoli III-V ebbero numerosi grandi studiosi. Un
primo esempio & dato dall’esegeta Origene (185-252/3 d.C.), al quale
non sfuggi I'importanza della visita ai luoghi per una maggiore com-
prensione dei testi che ad essi si riferiscono: «Essendomi recato in quei

20 EUSEBIO, Storia ecclesiastica, 4,6, 3-4; 4,5,2, a cura di G. Del Ton, Grottaferrata 1964, pp.
253-256; 252. Eusebio compose I'opera tra il 311 e il 324/5 d.C.

21 GIROLAMO, Le lettere, vol. II, 58,3, a cura di S. Cola, Grottaferrata 1962, p. 96.

22 BusEBIO, op. cit., 4,26,14, p. 320.

153



posti per ricostruire 'itinerario di Gest, dei suoi discepoli e dei profeti,
sono convinto che la lezione esatta non & “Betania” ma Bethabara»2.
Anche Firmiliano, vescovo di Cappadocia, ando in Terra Santa; del suo
viaggio riferiscono lo stesso Eusebio? e san Girolamo?s: vi si sarebbe
recato verso il 230, e le fonti riportano al riguardo notizia di suoi con-
tatti con Origene che a lungo lo ammaestro nelle Scritture.

Benché le fonti citate facciano riferimento a viaggi che noi oggi defini-
remmo di «studio», si pud tuttavia affermare che gia nel III secolo la tra-
dizione del pellegrinaggio ai luoghi santi, innanzitutto a Gerusalemme,
era passata dall’Antico Testamento a quella cristiana del Nuovo, poiché
Gerusalemme era il luogo in cui Cristo mori e risuscitd, dando inizio ad
una nuova Pasqua, non pil solo ebraica, ma anche cristiana: «Cristo,
nostra Pasqua, & stato immolato! Celebriamo dunque la festa non con il
lievito vecchio. .. ma con azzimi di sincerita e di verita»26. Cosi si pud gia
patlare di pellegrinaggio nel caso di Alessandro di Cappadocia (m. 250) il
quale, scrive Eusebio, «<ammonito da una visione. .. intraprese il viaggio
dalla Cappadocia, dove prima era stato elevato alla dignita episcopale, alla
volta di Gerusalemme per pregare e visitare i luoghi santi»?7.

La svolta del IV secolo

A gara, da ogni terra, si accorre a questi luoghi.
(sante Paola ed Eustochio)

La situazione cambid nel IV secolo, dopo 'editto di Galerio del
311, che riconobbe la liberta di culto ai cristiani, all'indomani di un
lungo periodo segnato dalla clandestinita e dalla grande persecuzione
dioclezianea?8. Tuttavia la svolta storica fondamentale fu quella decisa

23 ORIGENE, Commento al Vangelo di Giovanni, 40,24,204, a cura di E. Corsini, Torino 1968,
p. 349.

24 BUSEBIO, 0p. cit., 6,27, p. 490.

25 GIROLAMO, G/ uomini illustri, 54,5, a cura di A. Ceresa-Gastaldo, Firenze 1988, pp. 153-
154.

26 1 Cor. 5,7-8.

27 BUSEBIO, op. cit., 6,11,2, p. 454; cfr. anche GIROLAMO, op. cit., 62, p. 165.

28 Una preziosa fonte di notizie sulla persecuzione dioclezianea (303-311) & costituita da
I martiri della Palestina composta da Eusebio verso il 312 (cfr. la traduzione a cura di G.
Del Ton, Grottaferrata 1964). In questa relazione 'autore racconta dei martiri che egli
stesso vide coi suoi occhi o di cui apprese la descrizione da testimoni da lui uditi. Enumera
quarantotto persone condannate a morte per ordine del Governatore della Palestina,
Firmiliano.

154



da Costantino: I'incontro tra Impero e Chiesa; un incontro che coin-
cise con lo spostamento ad Oriente di tutto I'asse dell'Impero (la
fondazione di Costantinopoli & del 330), quell’Oriente gia ampia-
mente cristianizzato che era il fulcro della vita economica e sociale
dell’area del Mediterraneo.

Cosi la Chiesa, attenuando le polemiche che I'avevano spinta fino a
quel momento ad insistere soprattutto sugli aspetti pilt spirituali
della fede, poteva finalmente riscoprire i luoghi biblici. In breve, per
tutto il secolo IV si assisté ad un immenso sforzo per costituire la
serie completa dei luoghi biblici, una «geografia sacra» completa.

Per i luoghi dell’Antico Testamento furono ripristinate le tradi-
zioni mantenute dagli Ebrei: il pozzo di Giacobbe a Sichem, la quer-
cia di Mamre a Ebron. Per quelli in cui si svolsero le attivita di Cristo
si riesumarono le tradizioni giudeo-cristiane delle origini che, peral-
tro, trovavano riscontro nelle sia pur molto vaghe indicazioni topo-
grafiche dei Vangeli: la sinagoga di Cafarnao e la casa di Pietro, la
casa di Caifa, il pretorio di Pilato, la piscina a cinque portici di
Betzaeta, il monte Oliveto, il Getsemani, il campo di Akeldama
(dove Giuda si uccise), il Golgota, la grotta di Betlemme?. Si indivi-
duarono inoltre la Betania di Lazzaro e i luoghi del Battista, ossia
Betania oltre il Giordano ed Ennon presso Salim. Altri ritrovamenti
si ebbero in seguito a vere ricerche archeologiche, cosi il ritrovamento
della Croce, come ricorda VEpistola ad Constantium di san Cirillo, o
’emozionante scoperta del Sepolcro, narrata da Eusebio3°.

Alla ricerca seguiva la costruzione di santuari, come la bellissima
Basilica costantiniana che racchiudeva il Golgota e il Sepolcro!. La
mentalitd di quell’epoca perd era ben lontana dal gusto attuale per
la conservazione del quadro primitivo e autentico dei luoghi. A
Gerusalemme e a Betlemme, le prime costruzioni obbedivano ad una

29 Siti gia identificati nel I e II secolo; cosi la grotra di Betlemme ¢ attestata da Giustino
verso il 150, su testimonianze precedenti al 130 (cfr. GIUSTINO, Dialogo con Trifone, 78,5, a
cura di G. Visona, Cuneo 1988, p. 256.

30 BUSEBIO, Vita Constantinii, 3,26,6.

31 i la stessa Basilica dove nel 348 san Cirillo di Gerusalemme, il primo scrittore dopo
Eusebio a parlare dei luoghi santi, pronuncid le sue Casechesi (cfr. la versione italiana a cura di
C. Riggi, Roma 1993), nelle quali invocava quei luoghi come elemento di prova della verita
della fede: «Apprendete cid che vedete» (Car. 12,4) e «Egli & stato veramente crocifisso... e
se pure ti ostini a negarlo testimonia questo luogo che & sotto i nostri occhi, questo santo
Golgota dove ci siamo riuniti... Qui fu crocifisso perché noi fossimo liberati dai nostri pec-

cati» (Cat. 4,9).

155



intenzione teologica ben precisa, perché illustravano le affermazioni
centrali del «credo»: & nato, ha patito ed & stato crocifisso, & risusci-
tato ed e salito al cielo. Girolamo contestava l'utilita di tali santuari:

Esiste un linguaggio, ci sono delle espressioni con cui poter illustrare la grotta
del Salvatore e quella stessa mangiatoia, dove lui bambinello ha vagito? Non ¢&
meglio onorarla col silenzio piuttosto che dire parole inadeguate? Dove sono gli
spaziosi porticati? o le volte dorate? o i palazzi, rivestiti a prezzo di lacrime di infe-
lici e del lavoro dei forzati? o le basiliche, costruite con partecipazione di ricchezze
private... al solo scopo di procurare a questo miserabile corpo umano un passeggio
pitt lussuoso? E come se possa esistere qualcosa di pitt bello del mondo, si preferisce
la contemplazione dei soffitti a quella del cielo! Qui (a Betlemme) in questa piccola
grotta naturale & nato il Creatore dei cieli. Qui & stato fasciato, qui ’hanno trovato i
pastori, qui & stato indicato dalla stella, qui I’hanno adorato i Magi... Qui tutto &
d’una rustica semplicita, e tranne il canto dei Salmi, tutto & silenzio, puoi volgerti
ovunque: il contadino che ara lo senti cantare I'#/le/uia, mentre tiene la stiva dell’a-
ratro; grondante di sudore, chi miete si distrae coi Salmi... Sono questi i canti della
terra dove siamo noi, sono queste le canzoni d’amore, come le chiamano. I pastori
non zufolano altre cantilene. La loro civiltd matura su queste basi32.

Egeria3?, diversamente da Girolamo, «tespira a pieni polmoni il
clima della Citta Santa, la bellezza delle chiese, ornate d’oro, di
mosaici, di marmi preziosi. Ammira la decorazione sontuosa dei san-
tuari nei giorni di festa: i paramenti intessuti d’oro, le tende di seta3,
per non parlare dei vasi sacri d’oro, incastonati di pietre preziose. Ella
gusta lo splendore delle chiese tutte illuminate3s e con delizia respira
il profumo che si sparge dagli incensieri durante le vigilie36» .37

32 GIROLAMO, 0p. cit., vol. I, 46,12, pp. 349-351. Questa lettera anche se apparentemente
scritta da Paola ed Eustachio all’amica Marcella, & stata attribuita, gia da un anonimo del IV
secolo, a Girolamo (cfr. FEDER, “Biblica”, t. I p. XLVIII). «Lo stile e la critica interna della
lettera danno la piena certezza di questa affermazione» (S. COLA, notaa p. 338 del volume I
delle Leztere di san Girolamo, gp. cit.).

33 Egeria era una nobildonna del IV sec., di origine occidentale (della Galizia oppure della
Gallia meridionale). Nel 381 intraprese un grande pellegrinaggio del quale ci & pervenuto
il racconto da lei redatto a Costantinopoli e indirizzato alle sue «sorelle» d’Occidente, pro-
babilmente donne che vivevano con lei una vita di tipo monastico. Egeria arrivd a
Gerusalemme per la Pasqua del 381 e ne riparti il 384. Per una informazione approfondita
sul suo viaggio si veda AA.VV., Peregrinatio Egeriae, in “Atti del Convegno Internazionale
nel centenario della pubblicazione del Codex Aretinus” 405 (gia Aretinus VI, 3), Arezzo
1987.

34 Cfr. EGERIA, Pellegrinaggio in Terra Santa, 25,8, a cura di P. Siniscalco e L. Scarampi, Roma
1985, p. 142.

35 Cfr. EGERIA, 0p. cit., 24,9, p. 136.

36 Cfr. EGERIA, op. cit., 24,10, p. 136.

37 C. MOHRMANN, 0p. cit., p. 175.

156



La fioritura dei luoghi santi® accompagnava e provocava l'af-
fluenza di un gran numero di pellegrini?® per i quali le chiese edifi-
cate sui luoghi medesimi rappresentavano le tappe fondamentali del
loro itinerario®. Cosi, gia dal IV secolo il pellegrinaggio divenne un
fenomeno di massa, come attestano le fonti:

Le persone pitt note in ogni parte del mondo hanno qui il punto di ritrovo
comune — scrivono Paola ed Eustochio?! in una lettera indirizzata da Betlemme nel
392/3 all’amica Marcella che viveva a Roma —. Dalla Gallia tutti i migliori ven-
gono qui. I Britanni... lasciano la terra dove tramonta il sole e cercano questa, nota
ad essi solo per sentire dire, a parte i passi della Scrittura... A gara, da ogni terra, si
accorre a questi luoghi... In citta i luoghi di preghiera sono cosi numerosi che non
& possibile visitarli in un giorno®2.

Anche Gregorio di Nissa (ca. 335 - dopo il 390 d.C.), benché con
accenti critici, scrive dell’entusiasmo dei Cappadoci per i pellegri-
naggi in Terra Santa nel IV secolo®.

Testimone fedele, oltre che promotore della rivalutazione dei luoghi
di culto per i cristiani, fu Eusebio di Cesarea (260/5-339/40 d.C.).
Nelle sue opere sono sintetizzati i fattori interiori ed esteriori che por-
tarono alla grande diffusione del pellegrinaggio: nella Vita Constantini®

38 In quegli anni la ricerca si estendeva anche ad altri luoghi della Palestina: a Nazaret, al
Lago di Tiberiade, a varie localita minori.

39 Sull’argomento, in particolare sui viaggi degli Occidentali in Palestina, F. Cardini precisa:
«Il movimento fu avviato... non solo dalla ricostruzione costantiniana dei luoghi santi, ma
anche dai due esili in Occidente di Sant’Atanasio di Alessandria: quello a Treviri nel 336 e
quello a Roma nel 341, che avevano iniziato gli Occidentali all’esperienza ascetica in Egitto
e in Palestina e che sono forse il vero e proprio punto di partenza della pratica occidentale del
pellegrinaggio ai luoghi santi» (E CARDINI, La Gerusalemme di Egeria, in “Atti del convegno
internazionale sulla peregrinatio Egeriae”, cit., pp. 338-339).

40 (Oltre a Gerusalemme, il pellegrino del IV secolo visitava i luoghi santi in quattro aree
distinte, da nord a sud: a) quella della Galilea, che era a quel tempo l'area pilt popolata di
Giudei; b) vicino a Neopolis (I'odierna Nablus) e particolarmente la tomba di Giuseppe
(ebreo); ) quella presso Gerusalemme, particolarmente Betlemme e Betel; d) quella nel sud,
attorno ad Ebron e Eleutheropolis (oggi Beit-Geivrin)» (F. FABBRINI, La cornice storica della
«peregrinatio Egeriae», in “Atti del convegno internazionale sulla peregrinatio Egeriae”, cit.,
p. 55, nota 153.

41 Nobildonne romane (madre e figlia) che nel 385 seguirono Girolamo a Betlemme, dove
rimasero fino alla morte.

42 GIROLAMO, op. cit., vol. I, 46,10, pp. 348-349.

43 GREGORIO DI NIssA, Epistole, 2,18, a cura di R. Criscuolo, cit., Napoli 1981, pp. 75-76.
44 PG 20.

157



e descritta la nascita della nuova Gerusalemme voluta da Costantino,
nella Demonstratio Evangelica®s si auspica che pellegrini cristiani pro-
venienti da tutto il mondo si radunino sul Monte degli Ulivi4, e con
I'Onomasticon®’, un vero e proprio inventario dei luoghi santi compi-
lato verso il 290 e destinato sopratutto all’esegesi biblica, si sancisce
il nascere e si avvia il progredire di quella geografia sacra che andava
allora costituendosi, proprio per obbedire al desiderio di riscoperta
topografica delle origini del cristianesimo“. Lopera fu tradotta in
latino da Girolamo nel 390 e in tale versione ebbe un’immensa diffu-
sione ed ¢ tuttora tenuta in grande conto dagli studiosi.

Dai luoghi della Croce e della Resurrezione ne
" traggono vaniaggio solo coloro che portano la croce
ogni giorno e che ogni giorno risorgono con Cristo.

(san Girolamo)

La voce di alcuni Padri si levava qualche volta contro gli abusi, le
degenerazioni o le errate motivazioni che guidavano la prassi del pel-
legrinaggio: cid che in primo luogo proponevano per chi voleva farsi
pellegrino era una disposizione d’animo che tendesse all’imitazione di
Cristo e di chi durante le vita gli era stato testimone fedele. L'andare
esteriore doveva essere il simbolo di un viaggio, tutto interiore, che il
pellegrino era chiamato a compiere verso la santitd, ossia verso un
amore pitl perfetto di Dio e del prossimo. Altre ragioni che potevano
pur legittimamente muoverlo (dal desiderio e dalla speranza di otte-
nere un beneficio fisico o morale, alla gratitudine per aver goduto di
un soccorso) non dovevano oscurare quel motivo fondamentale.

4 PG 22.

46 EUSEBIO, Demonstratio evangelica, 6,18.

47 Corpus Christianorum, Series latina, vol. 72, Turnhout (Belgio) 1959, pp. 59, 161.

48 Riguardo all’'Onomasticon, scrive F. Mian: «Accanto ad ogni singolo nome di tutti i testi
biblici, & aggiunta la spiegazione. Per esempio, in riferimento a Gerusalemme, dal profeta
Isaia: Jerusalem visio pacis... Per Matteo, I'interpretazione & alquanto circostanziata: Jerusalem
visio pacis vel timebit perfecte. .. Ancora qualche esempio dal I Libro dei Re: Asor sagitta luminis;
Galgala valutatio sive revelatio; ...Garizim abscisiones, ecc....» (B MIAN, Gerusalemme Citts
Santa, Rimini 1988, p. 30).

49 Importanti notizie dell’antichits, di storia, archeologia e geografia biblica, sono state tra-
mandate anche da Epifanio, vescovo di Salamina di Cipro, ma di origine palestinese, in due
opere: Panario (PG 41-42), composta nel 374 per confutare movimenti eretici, e Sulle misure
¢ 7 pesi (PG 43), dove vi ¢ la trattazione della geografia della Palestina.

158



Girolamo era tra coloro che si proponevano di indirizzare e disci-
plinare la pratica del pellegrinaggio. Nella lettera che nel 395 invid
all’amico Paolino, che aveva deciso di seguirlo a Betlemme, scriveva:

Non vorrei aver l'aria di aver lasciato inutilmente — seguendo l'esempio di
Abramo — la famiglia e la patria. Ma non ho neppure il coraggio di racchiudere I'on-
nipotenza di Dio in confini troppo stretti e di coartare su un piccolo punto della
terra colui che il cielo stesso non contiene. I credenti vengono apprezzati, personal-
mente, non in base al diverso posto in cui risiedono, ma in base al merito della fede.
I veri adoratori non adorano il Padre né a Gerusalemme né sul monte Garizim, pet-
ché Dio & Spirito e verita... E certo che se cielo e terra passeranno, finiranno pure
tutte le cose della terra. Di conseguenza, anche dai luoghi della Croce e della
Resurrezione ne traggono vantaggio solo coloro che portano la croce ogni giorno e
che ogni giorno risorgono con Cristo, coloro, insomma, che si mostrano meritevoli
di abitare in una localita cosi gloriosa. Del resto, quelli che vanno ripetendo:
“Tempio del Signore, tempio del Signore”>9, stiano a sentire I’ Apostolo: “Voi siete il
tempio di Dio, e lo Spirito abita in voi”3!. Stai a Gerusalemme? Stai nella Britannia?
Non c’¢ differenza: la dimora celeste ti sta dinanzi, aperta, perché il regno di Dio &
dentro di noi’2. ...Non fissarti sul pensiero che la tua fede sia incompleta per non
aver visto Gerusalemme, e non pensare neppure che noi siamo migliori di te, solo
per il fatto che abbiamo la fortuna di abitare qui. La verita & che sia qui che altrove la
tua ricompensa da parte del nostro Dio sara identica, a parita di opere3.

Diversamente da Girolamo, che si adoperava per il recupero del
valore autentico della pratica del pellegrinaggio in Palestina, Gregorio
di Nissa, addirittura, sconsigliava, soprattutto ai monaci, quella devo-
zione. In una lettera composta probabilmente nel 381 o, tutt’al piu,
nel 382 scriveva:

Poiché ci sono alcuni che ritengono cosa pia vedere i luoghi di Gerusalemme,
dove si scorgono i segni della venuta del Signore incarnato, sarebbe bene guardare
se i precetti che ci guidano vogliono cid, compiere questa azione, come se fosse un
comandamento del Signore. Se non & un precetto del Signore, non so cosa signifi-
chi, per uno il quale sia a se stesso legge del bene, I'ordine di voler fare qualcosa.
Quando il Signore chiama i benedetti all’eredita del regno dei cieli, non pone nel |
numero delle azioni ben fatte la partenza per Gerusalemme; quando fa il discorso
delle beatitudini, non include un tale impegno... Chi & in quei luoghi che cosa avra
di piii, come se il Signore vivesse ancora li con il suo corpo e fosse lontano da noi?
Oppure se lo Spirito Santo abbondasse a Gerusalemme e non avesse la possibilita di

50 Ger. 7,4.

511 Cor. 3,6.

52 Cfr. Le. 17,21.

53 GIROLAMO, op. cit., 58,3-4.

159



passare a noi?... Inoltre se in Gerusalemme vi fosse una grazia piti abbondante,
quelli che vi abitano non peccherebbero cosi spesso... Quale prova tu hai che in
quei luoghi ¢’ maggior grazia?54,

Malgrado la presa di distanze, Gregorio di Nissa, parlando di un
suo viaggio in Palestina compiuto per necessita pastorali, non negd il
benessere spirituale che ne aveva tratto, non tanto perd dai luoghi,
quanto piuttosto dalle persone che in quei luoghi aveva conosciutoss:

Lincontro con i buoni e con quanti mi stanno a cuore e i segni, che si mostrano
in quei luoghi, del grande amore del Signore verso noi uomini divennero per me
motivo di grandissima gioia e piacere. Mi fu, infatti, mostrata la festa dovuta a Dio
in due modi: con la visione dei salvifici simboli di Dio datore di vita per noi e con
I'incontro con anime nelle quali si contemplano spiritualmente segni della grazia del
Signore tali da credere che veramente Betlemme, il Golgota, il Monte degli Ulivi, il
luogo della Risurrezione sono nel cuore di chi possiede Dio. Quando, infatti, Cristo
prende forma, per mezzo di una buona coscienza, in qualcuno che abbia inchiodato
al timore di Dio le sue carni, sia stato crocifisso con Cristo, abbia rotolato il pesante
sasso dellinganno della vita e, uscito dalla tomba del corpo, cammina come in una
nuova vita. .. costui, almeno a mio parere, & uno di quei gloriosi nei quali si vedono i
segni dell’amore del Signore verso noi uomini. Poiché, dunque, vidi con i miei occhi
i luoghi santi e ho visto in voi i veri segni di tali luoghi, fui ripieno di tanta gioia che
il racconto di questo bene non pud essere espresso a parole3S.

Anche Girolamo, prima di stabilirsi definitivamente a Betlemme
(nel 385), si recod pitt di una volta pellegrino in Palestina. Riflettendo
su uno dei viaggi del Santo, Erasmo da Rotterdam ha scritto:

(Girolamo) non si sobbarco alla fatica di un viaggio in quelle regioni per suo
diletto, ma in parte per prendere da molti esempio di pieta, in parte per vedere per-
sonalmente i luoghi dei quali si fa menzione nella sacra Scrittura e per capire a
fondo quel che c’¢ scritto, come lui stesso afferma in una prefazione3’.

54 Lettera 2,1-3, PG 46. La versione italiana qui trascritta ¢ stata gentilmente concessa dal
prof. A. Gallico. Cfr. anche la traduzione delle Leztere a cura di R. Criscuolo, Napoli 1981.
55 Vi andd, come spiega egli stesso, perché invitato dalla comunita di Gerusalemme mentre
si trovava in Arabia per partecipare ad un sinodo: verosimilmente si trattd del concilio di
Costantinopoli del 381 (cfr. R. CRISCUOLO, gp. cit., p. 20).

56 Epistola 3,1-3. In san Gregorio di Nissa e poi in san Girolamo ed altri si ha 'assimilazione
delle persone sante ai luoghi santi. Egeria, per esempio, distribuisce a piene mani il qualifi-
cativo santus alle folle e ai personaggi attuali o dell’Antico e del Nuovo testamento: perché
tutto era riferito a Cristo (cfr. Egeria, 0p. cit.: 2,2 «il santo Mosé»; 4,4 «il santo Aronne»; 4,2
«il santo Elia»; 1,2 «le sante guide», 3,6 «i santi monaci»).

57 ERASMO DA ROTTERDAM, Vitz di san Girolamo, 970-975, a cura di A. Mirisi Guerra, Roma
1988, p. 28.

160



Girolamo stesso ricordando un suo viaggio ha scritto:

Nel bel mezzo dell'inverno e con il freddo pitt intenso, sono entrato in Gerusa-
lemme. Ho visto molte cose meravigliose e di quelle che prima mi erano note per fama
ho potuto avere esperienza diretta... Poi sono tornato alla mia Betlemme dove ho ado-
rato il presepio, culla del Salvatore. Ho visto anche il lago tanto famoso, e non mi sono
lasciato andare a un ozio inerte ma ho imparato molte cose che prima ignoravos.

In Girolamo, dunque, vi era il bisogno di conoscere i luoghi santi
ma con una finalita ben precisa, comprendere meglio la Bibbia:

«Nel modo stesso che si comprendono meglio gli storici greci quando si & visto
con i nostri occhi Atene, e il terzo libro dell’Eneide quando si & venuti dalla Troade
alla Sicilia e dalla Sicilia alla foce del Tevere, allo stesso modo si intende meglio la
sacra Scrittura quando si & visto con i nostri occhi la Giudea e contemplato le rovine
delle sue antiche citta®®.

Vedere, contemplare erano verbi che ricorrevano spesso quando
Girolamo parlava dei luoghi santi. La sua non era semplice curiosita,
perché desiderava vedere per sua istruzione, e pilt ancora per sua edifi-
cazione, in vista di un profitto essenzialmente spirituale. La lettera 46
¢ piena di verbi che significano vedere:

Andremo a Nazaret per vedervi il fiore (questo & il significato etimologico)
della Galilea. Vedremo Cana... Saliremo al Tabor e sotto la tenda del Salvatore noi
lo contempleremo. .. Di la scenderemo al mare di Genezart per rivedervi... cinque-
mila persone una prima volta, e una seconda volta quattromila... Incontreremo la
citta della vedova di Naim... Vedremo I’Ermon. .. vedremo Cafarnao. .. Visiteremo
tutta quanta la Galilea®.

58 SAINT JEROME, Apologie contre Rufin, 3,22, in “Sources Chrétiennes”, par P. Lardet, Paris
1983, p. 273. ‘

59 GIROLAMO, Praefatio in libros Paralipomeni, PL 29,423,

60 GIROLAMO, 0p. cit., vol. 1, 46,13, p. 352. Cid che il Medioevo sapeva in fatto di geografia e
di topografia della Palestina era tratto dalle opere di Girolamo: oltre la gia cennata tradu-
zione dell'Onomasticon di Eusebio, la lettera 46 e la 108 intitolata Epitaphium Paule matris,
scritta nei primi mesi del 404: & la rievocazione del viaggio in Palestina della defunta Paola
(cfr. GIROLAMO, 0p. ciz., vol. I, pp. 338-353 e vol. III, pp. 277-327). Notizie sparse si trovano
nella lettera 58, 2-3 indirizzata nel 294-95 a Paolino (#6id., vol. II, pp. 292-304) e nella let-
tera 147,4-6 (ibid., vol. IV, pp. 299-302). Inoltre il Commento sul profeta Ezechiele, composto
tra il 404 e il 410, ha alcune pagine memorabili (specialmente il cap. 47,15-20) sui luoghi
della Palestina. Anche il racconto della Viza di Ilarione & ricco di indicazioni geografiche e
topografiche: per esempio sull’'ubicazione di Tabatha nei pressi di Gaza, dove il santo nacque;
sulla prima solitudine del santo presso Maiuma, il porto di Gaza (2,7); sulle caratteristiche
del «litorale che si estende lungo la Palestina e 'Egitto» (11,2). Su quanto trattato in questa
nota cfr. E MIAN, op. cit., pp. 45-47 e I'introduzione alla Vita di Ilarione, a cura di A.A.R.
Bastioensen e J.W. Smit, Milano 1985, p. 47). -

161



A Gerusalemme potete vedere. .. dove il Signore fu
messo a dura prova prima della sua Passione.
(Pellegrino di Bordeaux)

La prima testimonianza di rilievo che si conosca sul pellegrinaggio in
Palestina in epoca costantiniana e sulla situazione e I'aspetto dei luoghi
santi viene dalla relazione scritta, quasi una guida, di un viaggio com-
piuto nel 333 da un pellegrino anonimo di BordeauxS!. Questi dap-
prima fa un elenco delle tappe raggiunte successivamente da Bordeaux a
Gerusalemme, precisandone le distanze, e solo quando arriva nell’area
libano-palestinese, ossia in Terra Santa, precisamente dopo Tolemaide®?,
prende a commentare i luoghi attraversati, accostandoli alla memoria di
sobri riferimenti all’Antico ed al Nuovo Testamento. Cosi a proposito
del monte Carmelo dice che & il luogo dove «Helia sacrificium faciebat»63.
A Cesarea ricorda la casa del centurione Cornelio, il primo pagano con-
vertito da Pietros4. Del monte Garizim riferisce una tradizione locale
dell’offerta di un sacrificio da parte di Abramo®. Di Sichem scrive: «Ibi
positum est monumentum, ubi positus est Joseph in villa, quam dedit
ei Jacob pater eius»; inoltre «inde rapta est Dina filia Jacob e filiis amor-
reorum»%, Ad un miglio da Sichem visita Sicar dove sono il «pozzo
della Samaritana» e ricordi vari del patriarca Giacobbe$’. Non lontano
da li nota un albero sul quale i pellegrini si arrampicano (I'usanza forse &
da collegare al ricordo di Giacobbe che in quei pressi sotterrd sotto una
quercia gli oggetti di culto pagano adoperati dai suoi familiari)ss. A pro-
posito di Betel rievoca il passaggio di Giacobbe in viaggio verso la
Mesopotamia e I'incontro di Geroboamo con un profeta anonimo®.

61 Te relazioni dei pellegrini latini che affluivano dall’Occidente in Palestina sono raccolte
nel vol. 175 del “Corpus Christianorum, Series latina”, Isineraria et alia geographica, Turnhout
(Belgio) 1965. In questa raccolta il testo del Pellegrino di Bordeaux, citato come Itinerarium
Burdigalense, & riportato alle pagine 1-26. I resoconti dei viaggi sembrano assimilarsi inizial-
mente piuttosto al genere epistolare. Le missive nascevano generalmente dal desiderio dei
pellegrini di informare i conoscenti sui luoghi visitati, sulle emozioni che avevano provato, o
di invitarli a raggiungerli. Nacque cosi una letteratura. Sull’argomento si veda l'introdu-
zione di N. Natalucci a EGERIA, Pellegrinaggio in Terra Santa, Firenze 1991, p. 11.

62 1.a Acco della Bibbia (cfr. Gc. 1,31), nel Medioevo San Giovanni D’Acri.

63 Cfr. Itinerarium Burdigalense 584,8-585,2. Riferimento biblico: 2 Re 18,19 ss.

64 Cfr. ibid., 585, 7-8. Rif. biblico: Atti 10, 100.

65 Cft. ibid., 587, 3-4. Rif. biblico: Gn. 22,1 ss.

66 Cfr. ibid., 588, 1. Rif. biblici: Gs. 24,32; Gn. 34,1 ss.

67 Cfr. ibid., 588, 2-4. Rif. biblici: Gv. 4,5 ss; Gn. 33,18.

68 Cfr. Gn. 35,1-4.

69 Cfr. It. Burd. 588,8-10. Rif. biblici: Gn. 28,10 ss; 1 Re 13,1 ss.

162



A Gerusalemme, con gli occhi del Pellegrino di Bordeaux, &
dato di vedere, per la prima volta dopo le distruzioni del 70 e 135
d.C. ad opera dei Romani, la Montagna del Tempio?, sulla cui
sommita si trovano ancora la grande statua e un monumento con
iscrizione di Adriano, da cui Gerusalemme era stata paganamente
chiamata Aelia Capitolina. Vi & pure una «pietra forata» «ad quem
veniunt Judaei singulis annis et ungent eum et lamentant se cum
gemitu et vestimenta sua scindunt et sic recedunt»’!: & la pin
antica notizia pervenuta del rito che poi diede il nome al c.d.
“Muro del Pianto”72. La pietra forata, probabilmente, & la stessa
che nel Tempio di Gerusalemme costituiva ’altare dei sacrifici e
che nel 685 d.C. fu racchiusa dai Persiani all’interno dell’attuale
Moschea di Omar.

Sempre a Gerusalemme il Pellegrino vede, tra I'altro, la piscina di
Siloe, la casa di Caifa, la reggia di Davide dentro il Sion, «il Pretorio
dove il Signore fu messo a dura prova prima della sua Passione», «il
Golgota dove fu crocifisso (e dove), su ordine dell'Imperatore Costan-
tino, & stata edificata una basilica, una chiesa di stupenda bellezza,
vicino ad essa vi sono cisterne dalle quali 'acqua & prelevata e un bat-
tistero dove i bambini vengono battezzati»’3; vede anche una «cripta,
ubi corpus eius positum fuit»74. A Betsaida visita la piscina dove
avvenne la guarigione del paralitico e a Betania la cripta identificata
con la tomba di Lazzaro?s.

70 Cfr. ibid., 589,4-596,1.

71 Cfr. ibid., 591,5-6. «All'inizio della dominazione bizantina gli ebrei venivano ammessi a
Gerusalemme soltanto una volta I'anno, per salire fino a quella che era stata la spianata del
loro Tempio» (A. ELON, Gerusalemme citta di-specchi, a cura di B. Betti, Milano 1990, p.
148).

72 San Girolamo ha lascito una vivace descrizione di quel rito annuale: «L’anniversario del
giorno in cui Gerusalemme fu espugnata e distrutta dai Romani, si vede una pietosa folla
che viene, donne e vecchi stracciati e abbattuti dagli anni... Quel popolo geme sulle
rovine del proprio Tempio... Essi gridano la loro afflizione... gemono sulle ceneri del san-
tuario, dell’altare distrutto» (GIROLAMO, Commento a Sofonia, I 15-16). 1l testo qui ripor-
tato & citato da F.E. PETERS in Jerusalem, The Holy City in the eyes of chroniclers, visitors, pil-
grims, and prophets from the days of Abrbam to the beginnings of modern times, Princeton 1995,
pp- 144-145.

73 Cfr. It. Burd, 593-594. Rif. biblici: Gv. 9,7; Mt. 26,51; I Sam. 5,11; Gv. 18,28 ss; Gv. 19,17.
74 Tre anni circa dopo la visita del Pellegrino di Bordeaux, la Basilica del Santo Sepolcro fu
solennemente inaugurata nel giorno dall’Esaltazione della Croce, cioe il 14 settembre 336.
Sulla solennita della dedicazione cfr. EUSEBIO, Vitz Constantini, 4,43 ss.

75 Cfr. It. Burd. 596,1-3; Rif. biblici: Gv. 5,1-9; 11,38.

163



Da Gerusalemme il Pellegrino di Bordeaux parte per tre itinerari:
il primo verso Gerico (dove vede il sicomoro), il Mar Morto e il
Giordano’s; il secondo verso Betlemme, la valle del Terebinto (ossia
Mamre) ed Ebron?7; I'ultimo per tornare in Europa’®.

Signore, siamo venuti!
(Pellegrino IV sec.)

La testimonianza archeologica pitt antica dei pellegrinaggi cristiani
in Palestina & stata scoperta a Gerusalemme nel 1972 all'interno della
Basilica del Santo Sepolcro. Si tratta di un delizioso, piccolo graffito che
raffigura una barca a vela e frammenti di un’iscrizione che pare si debba
leggere Domine ivimus: Signore, siamo venuti!”. La barca & di un tipo
che era in uso nel Mediterraneo nel IV secolo.

La via del mare, la via del Mediterraneo era preferita, soprattutto
dai pellegrini occidentali, perché ovviamente pilt breve®. Con buoni
venti si potevano percorrere 70 km al giorno, ma anche 100 km. Da
Pozzuoli ad Ostia una nave impiegava tre giorni, toccando Gaeta e
Anzio; ma vi erano casi di maggiore rapidita, per esempio San Paolo
impiegd un giorno da Reggio a Pozzuoli: «Da Siracusa... giun-
gemmo a Reggio. Il giorno seguente si levd lo scirocco e cosi I'indo-
mani arrivammo 2 Pozzuoli»8!. Postumiano per andare da Narbonna,
in Galilea, a Betlemme, toccando Cartagine, la costa libica e Ales-
sandria, impiegd quaranta giorni, compresi i quindici di sosta in
Africa e il ritardo di una settimana dovuto alla bonaccia lungo la
costa delle Sirti.82 In venti giorni si andava da Cesarea a Roma#.

76 Cfr. ibid., 596,4-598,1.

77 Cfr. ibid., 598,1-599,1 ss.

78 Cfr. ibid,, 600,2 ss. «il Pellegrino di Bordeaux non visita la Galilea né fa menzione del
Tabor, la montagna tradizionalmente identificata con quella della Trasfigurazione e in
quanto tale indicata da Origene, Eusebio e Cirillo (I'identificazione sarebbe stata poi accet-
tata da Girolamo, e da allora divenuta consueta). E probabile che abbia lasciato dal suo itine-
rario il Tabor perché... I'identificazione era ancora lungi dal venire accettata o... non fosse
stata ancora proposta (F. CARDINI, op. ciz., pp. 336-337).

79 iscrizione richiama il salmo 121 che fa parte della raccolta dei c.d. «Cantici del pellegrino».
80 Taluni pellegrini avevano una flotta personale, come Poemenia (cfr. PALLADIO, L& storia
lausiaca, 35,14-15, a cura di G.J.L. Bartelink, Vicenza 1985, p. 177).

81 Atti, 28,12-13.

82 Cfr. SULPICIO SEVERO, Dialoghi, 1,22.

83 Cfr. PALLADIO, op. ¢it., 54,3, p. 247. I porti della Terra Santa maggiormente frequentati
dai pellegrini erano Tiro, Cesarea, Ascalon, Maiouma di Gaza.

164



Tra i racconti di viaggio per mare alla volta di Gerusalemme merita
particolare menzione, per la ricchezza dei particolari, il seguente di
Girolamo:

Nel mese di agosto®4, quando soffiavano i venti Etesii, mi sono imbarcato tran-
quillamente nel porto di Roma insieme al santo presbitero Vincenzo, al mio gio-
vane fratello e ad altri monaci che ora si trovano a Roma, accompagnato da una
gran folla di santi. Sono giunto a Reggio; ho fatto una breve sosta sul lido di Scilla
dove ho appreso vecchie favole, il viaggio periglioso del fallace Ulisse, i canti della
sirena e I'insaziabile voragine di Cariddi. Gli abitanti del luogo mi hanno raccon-
tato molte cose e mi hanno consigliato di non andare alle colonne di Proteo® ma di
navigare al porto di Giona8¢ (quella & infatti la via di chi fugge e si trova in diffi-
colta, questa di chi viaggia tranquillo), cosi ho preferito dirigermi a Cipro passando
per il capo Malea e le Cicladi. Qui sono stato accolto dal venerabile vescovo
Epifanio... poi sono giunto ad Antiochia dove ho potuto godere della comunione
del vescovo e confessore Paolino e, condotto da lui, nel bel mezzo dell’inverno e con
il freddo pil intenso, sono entrato in Gerusalemme87.

Un altro racconto di navigazione lungo le rotte del Mediterraneo
alla volta della Palestina riguarda Paolass. E interessante, perché ella
viaggiava non solo con lo scopo di vedere i luoghi santi ma anche di
entrare in rapporti con le comunita cristiane che in quei luoghi vive-
vano. Gli incontri erano occasioni per consolidare amicizie gia avviate
a Roma, intrecciarne nuove o per sovvenire ai bisogni con offerte:

Al tempo in cui vescovi di Oriente e di Occidente furono convocati a Roma®?,
(Paola) ebbe modo di conoscere illustri personalita laiche e vescovi di Cristo... Le
loro virtl le misero il fuoco in cuore, e in poco tempo comincid a pensare di

84 Correva 'anno 385 e Girolamo non rivedra pilt né Roma, né I'Occidente, in quanto si fer-
mera per sempre a Betlemme.

85 Probabilmente si tratta di una perifrasi per significare I'Egitto.

86 L’attuale Antakia in Turchia, gia Antiochia sull’Oronte.

87 SAINT JEROME, Apologie contre Rufin, par P. Lardet, «Sources Chrétiennes», 305, Paris
1983, p. 273,

88 Nobildonna romana, moglie di un senatore romano (Tossonzio). Rimasta vedova, sotto la
guida di Girolamo fece parte di un cenacolo quasi monastico che sull’Aventino si radunava in
casa di Marcella per pregare, esercitare la carita, studiare la Bibbia. Nel 385 raggiunse
Girolamo in Palestina, a Betlemme; qui con la figlia Eustochio fondd e diresse fino alla morte
(404) un monastero femminile con vita cenobitica con gli stessi propositi del cenacolo
romano. Per un’informazione generale su Paola si veda I'introduzione di C. MOHRMANN a
Girolamo, Vita di Martino vita di Larione in memoria di santa Paola, a cura di A.A.R. Bastiansen
e J.W. Smit, Fondazione Lorenzo Valla, Milano 1975, pp. LI-LXI.

89 Si tratta del concilio del 382 indetto da papa Damaso.

165



abbandonare la sua patria... In breve, passato l'inverno, apertosi il mare alla naviga-
zione, mentre i vescovi se ne ritornavano alle rispettive Chiese, lei era sul mare con
loro. .. La nave la portd all’isola di Ponza. Quest’isola deve la sua nobilta all’esilio soste-
nutovi da Flavia Domitilla (la donna pit illustre che si ricordi del tempo dell’impera-
tore Domiziano) per avere confessato la fede cristiana. Al vedere le cellette in cui quella
aveva trascorso un lungo martirio, spiegd le ali al desiderio di vedere Gerusalemme e i
luoghi santi. Come le parevano indolenti, i venti, e inerte ogni velocita! Passo tra Scilla
e Cariddi, affrontd fiduciosamente il mare Adriatico, e giunse a Metone?0 solcando
acque in piena bonaccia... Passd per capo Malead!, per Citera, «attraverso le Cicladi
sparse qua e |2 nel mare, e gli stretti agitati da correnti dovute ai numerosi isolotti»2.
Superate Rodi e la Licia, vide poi finalmente Cipro, dove si prostrd ai piedi del santo e
venerabile Epifanio. Lui ve la trattenne dieci giorni, che non le servirono perd a ripo-
sarsi come Epifanio pensava, ma per occuparsi delle opere di Dio... In realta, nelle
visite che compiva in tutti i monasteri di quella regione, a seconda della disponibilita
che aveva, lascid mezzi di sostentamento ai fratelli che vi erano stati attirati da ogni
parte del mondo dall’amore di quel santo uomo. Di la, con quattro remate, passo a
Seleucia e sali poi ad Antiochia dove fu trattenuta per qualche tempo dall’amore del
santo confessore Paolino%?. Era inverno inoltrato quando per l'ardore della fede che la
bruciava, la nostra nobildonna, abituata un tempo ad essere trasportata a forza di brac-
cia dagli eununchi, si rimise in viaggio in groppa ad un asinello...%.

La via di terfa era la pit lunga ma efficiente, perché era gestita dal-
I'amministrazione postale dell'Impero Romano che manteneva le strade
in perfette condizioni. All'inizio del IV secolo la rete viaria si estendeva
per oltre 78.000 Km. Lassistenza e I'organizzazione che accompagna-
vano dappertutto i viandanti rendevano relativamente facili i movi-
menti: lungo le strade, lastricate di grandi pietre lisce per una larghezza
di sei metri, vi erano comode locande e stazioni di sosta dove era possi-
bile il cambio dei cavalli o dei muli. Coloro che erano autorizzati a ser-
virsi dell’attrezzatura postale, venivano muniti di appositi documenti.
Gregorio di Nissa fu tra coloro che se ne servirono:

Il piissimo imperatore?> concedeva la facilitazione del viaggio mediante un
carro pubblico e, percid, io non dovevo affrontare quelle fatiche che ho descritto per
gli altri. Il carro fu per me Chiesa e monastero, perché durante tutto il viaggio si
cantavano salmi e si digiunava per il Signore9¢.

90 Piccolo porto della Messenia, antica provincia sud-occidentale del Peloponneso, che ser-
viva da scalo alle navi provenienti dallo Stretto di Messina e dirette in Grecia.

91 Promontorio della Laconia, antica regione del Peloponneso.

92 VIRGILIO, Eneide 111, 126-127.

93 Paola lo aveva conosciuto a Roma in occasione del Concilio del 382.

94 GIROLAMO, 0p. cit., 108,5-7, pp. 281-285.

95 Si tratta di Teodosio.

96 GREGORIO DI NISsA, op. cit., 3,12, pp. 74-75. La traduzione qui riportata & del prof. A.
Gallico.

166



Anche il Pellegrino di Bordeaux viaggiava usufruendo dell’effi-
ciente sistema postale dell'Impero Romano, grazie al quale percor-
reva, in media, quaranta chilometri al giorno (pit di quindici secoli
dopo per percorrere sessantacinque chilometri circa che separano
Giaffa da Gerusalemme occorrevano, secondo la guida Baedeker,
almeno due giorni). Le tappe essenziali del suo viaggio furono: la
Gallia, I'Italia, la Pannonia, la Tracia, I’Anatolia, la Cilicia e la costa
siriaca. Al ritorno in Europa’, dopo Gerusalemme: Lidda (Lod),
Cesarea; via mare ad Eraclea, Filippi «ubi Paulus et Sileas in carcere
fuerunt»9%, Tessalonica, Patrasso; traversata del mare fino ad Otranto,
Brindisi, Benevento, Capua, Sonuessa, Formia, Terracina, Roma; da
Roma a Milano: Narni Spoleto, Foligno, Nicora, Pesaro, Rimini,
Cesena, Forli, Bologna, Reggio, Parma, Fidenza, Piacenza, Lodi e
Milano dove finisce ’elenco.

Quale che fosse la via ed il tipo di trasporto usato il viaggio era
difficoltoso, soprattutto per i pellegrini di possibilita molto modeste
e di salute malferma. Sulle navi spesso viaggiavano pigiati in cinque-
cento, sotto coperta, su battelli lunghi appena trenta metri, in balia
di tutte le avversita del viaggio, del caldo, del freddo, dei pirati, delle
malattie, della fame, della sete. Il disagio e le condizioni igieniche
dovevano essere terribili. Per di pitt i pellegrini esaurivano i loro
mezzi, per abbondanti che fossero, assai prima di raggiungere Geru-
salemme. Cosi molti morivano ancor prima di giungere alla meta,
altri sulla via del ritorno. Cid spiega perché il pellegrinaggio € stato a
lungo considerato un’opera di penitenza, un mezzo per ottenere il
perdono dei peccati, un esercizio ascetico di grande impegno.

Molti pellegrini di quell’epoca aggiungevano a tutte le difficolta
del viaggio anche le loro pratiche penitenziali. Cosi alcuni facevano
tutta la strada a piedi e facevano voto di non cambiarsi d’abito e non
lavare i loro vestiti finché non fossero giunti a Gerusalemme?00. Altri

97 Cfr. It. Burd., 600,1-617,8.

98 Cfr. ibid., 604,1.

99 Sull’argomento si veda A. VITORES, I/ pellegrinaggio a Gerusalemme attraverso i secoli, in
“Gerusalemme realta sogni e speranze”, a cura di G. Bissoli, Jerusalem 1996, pp. 92-93.

100 Melania seniore, nobildonna romana, durante il viaggio che nel 372 la conduceva a
Gerusalemme, riprese un diacono che a bordo della sua nave si stava riposando per il caldo:
«Non devi riposare» disse Melania, e portd ad esempio se stessa che non aveva mai curato il
proprio corpo; in sessant’anni non si era mai lavata! Sull’episodio cfr. PALLADIO, Lz Storia
Lausiaca.

167



viaggiavano dal nord Europa vivendo di elemosine, vestiti di un cili-
cio e con i ceppi ai piedi. Ma tutte le difficolta erano dimenticate al
termine del viaggio:

Egeria: Procedevo con gran fatica... tuttavia non avvertivo la stanchezza, non
l'avvertivo perché vedevo compiersi il desiderio che avevo, secondo la volonta di
Diol01,

Palladiol92: Ho compiuto un cammino di trenta giornil3, e due volte tanti, e viag-
giando a piedi ho percorso tutta la terra governata dai romani — lo dico davanti a Dio —
e ho sopportato di buon grado tutti i disagi della strada per incontrare un uomo amante
del Signore, allo scopo di conquistare cid che non possedevo. Se infatti Paolo che era di
gran lunga superiore a me... fece un viaggio da Tarso fino alla Giudea per incontrarsi
con Pietro, Giacomo e Giovanni, e narra questo in forma di vanto e scolpisce il ricordo
delle proprie fatiche per incitare gli esitanti e i pigri, dicendo: “Sono salito fino a
Gerusalemme per cercare Cefa”; e non gli basto la fama delle virth di Pietro, ma senti
anche il bisogno di aver davanti il suo viso; quanto pill io.. . avevo il dovere di compiere
tale viaggio, non per beneficare i santi, ma per giovare a me stesso!104.

Ogni volta che riuscivamo a raggiungere il luogo
desiderato, facevamo prima di tutto una preghiera,
poi leggevamo il brano relativo preso dalla Bibbia,
poi dicevamo un salmo appropriato e ripetevamo
infine una preghiera.

(Egeria)

Partire, andare in Terra Santa era come mettersi in sintonia con
I'economia della Storia della Salvezza, le cui svolte decisive erano
state quasi sempre significate da un viaggio. E quanto emerge dalle
argomentazioni che Girolamo adduce per convincere Marcella a
lasciare Roma e a raggiungerlo a Betlemme:

Tutti i passi della Scrittura sono in sintonia col nostro parere, ci pare di non
essere neppure troppo audaci a volerti trascinare alle stesse decisioni che tu, molto
spesso, ci hai esortato a prendere. Prima conferma: Dio dice ad Abramo: “Allontanati
dalla tua terra e dalla tua parentela, e va’ nel paese che io stesso ti indicherd”105. Il

101 EGER1a, 0p. cit., 3,2, p. 50.

102 Nato nel 363 in Galazia, nell’ Asia Minore, mori vescovo circa sessant’anni dopo. Dal 386
per tre anni visse sul Monte degli Ulivi e piti tardi, intorno al 399, si trasferi a Betlemme.
103 Si riferiva ad uno dei suoi tanti viaggi che intraprese per conoscere «gli amanti di
Cristo». Le sue mete furono «il deserto d’Egitto, la Libia, la Tebaide, e ancora la Mesopotamia,
la Palestina, la Siria, e le regioni d’Occidente, Roma e la Campania e i luoghi circostanti»
(PALLADIO, 0p. cit., prologo, 2, pp. 5-7).

104 ParLADIO, ibid,, 5-6, p. 9.

105 Gn. 12,1.

168



patriarca ha l'ordine di abbandonare... di lasciare la citta della confusione... e
dovra, infine, porre la sua dimora nella Terra promessa... Ma c’¢ un altro motivo:
anche Maria, la madre del Signore, dopo aver ricevuto I'annunzio dell’angelo ed
aver capito che il suo seno era divenuto la dimora del Figlio di Dio, anche lei lascid
la pianura e si recd sui montil06,107.

Gerusalemme era la meta preferita, perché centro, fulcro di tutta
la Storia della Salvezzal0s: '

Tutto il mistero cristiano — sosteneva Girolamo nelle lettere a Marcella — ha la
sua culla in questa regione, proprio in questa cittd. Nei suoi tre nomi Gerusalemme
& come il simbolo della dottrina trinitaria. B detta Jebus, Salem, Jerusalem. II
primo appellativo significa “calcata”, il secondo “pace”, il terzo “visione di pace”. E
veramente non ci avviciniamo alla morte giorno per giorno? Ma dopo essere stati
calpestati, veniamo elevati alla pace della visione. Da questa “pace” & nato
Salomone, che significa appunto “pacifico”, e “nella pace lui ha posto la sua
dimora”109. Per la sua etimologia, la citta & la figura del Cristo, che ha ricevuto il
nome di “Signore dei potenti” e “Re dei re”110. Che dire poi di Davide e di tutta la
sua discendenza che ebbe il suo regno in questa citta?... Non & vero che tu vuoi
dirci: ma si, tutto cid era vero una volta, quando il Signore “amava le porte di Sion
al di sopra di ogni altra abitazione di Giacobbe”, quando “le sue fondamenta pog-
giavano sui monti santi”!11? ...E non s’¢ udita pili tardi la minaccia del Signore...
“Bcco che la vostra dimora sard abbandonata nelle vostre mani, ridotta ad un
deserto”112? Non ne ha predetto la distruzione, quando ha detto piangendo:
“Gerusalemme, Gerusalemme, che ammazzi i Profeti...”113? ... L'obiezione, certo, &
consistente, e tale da far tremare anche uno che abbia un po’ di conoscenza della
Scrittura. Ma, dopotutto, la soluzione & facilissima. Avrebbe forse pianto il Signore
sulla sua rovina, se non avesse amato Gerusalemme? Anche su Lazzaro ha pianto,
proprio perché gli voleva bene... Ma & ancora necessario cercare altri passi, dopo
che... gli Evangelisti e tutta quanta la Scrittura danno a Gerusalemme 'appellativo
di citta santa (e oltretutto il Salmista di quest’ordine: “Prostiamoci nel luogo dove
lui si & fermato”)114? ...Se dopo che il Signore vi ha patito, questo luogo... & dete-
stabile, perché Paolo ha voluto andare a Gerusalemme senza scrupoli per celebrarvi

106 Cfr. Le. 1,39.

107 GIROLAMO, op. cit., vol. I, 46,2, p. 339. )

108 Sull’argomento si veda M.C. PACZKOWSKI, Gerusalemme in Origene ¢ in San Girolamo, in
“Gerusalemme realtd sogni e speranze”, a cura di G. Bissoli, Jerusalem 1996, pp. 106-
123.

109 Sal. 75,2.

110 Ap. 19,16.

111 ga]. 86,2.1.

112 M. 23,38.

113 Cfr. Mt. 23,37-38.

LLE T,

169



la Pentecoste!15? ...Che dire, inoltre, delle altre sante ed illustri persone che — dopo
che fu loro predicato Cristo — mandarono voti ed offerte ai fratelli che si trovavano a
Gerusalemmel16?

Accanto a Gerusalemme e alle altre localita della Palestina toccate
dalla presenza di Gesu, i luoghi dell’Antico Testamento costituivano
anch’essi un punto di attrazione per i pellegrini, cosi per esempio
Mamre ed Ebron visitate in ricordo di Abramo, Carneas!’” in quello
di Giacobbe, il Sinai e il monte Nebo che rammentavano la lunga
peregrinazione del popolo ebraico:

Secondo la volonta di Dio — scriveva Egeria — sentii il desiderio di andare fino in
Arabia, al monte Nebo... arrivati... dicemmo una preghiera, leggemmo passi del
Deuteronomio, non solo il cantico di Mosé!!8 ma anche le benedizioni che aveva
pronunciato sui figli di Israele!19. ’

La visita ai luoghi santi era ritenuta un’occasione privilegiata per
convincersi dell’effettiva storicita dei Vangeli e per entrare fisica-
mente in contatto con essa. E indicativa, al riguardo, I'esperienza di
Girolamo:

Ogni volta che entriamo nel sepolcro del Signore rivediamo il Salvatore disteso
nel lenzuolo, e per poco che ci attardiamo, vediamo ancora I’angelo seduto ai suoi
piedi, e, al posto del capo, il sudario ripiegato!20,

Nell’esperienza del pellegrino “vedere” equivaleva a “contemplare”,
ad “adorare”, era un vero e proprio atto di fede:

Potersi mettere in adorazione dove si sono posati i piedi del Signore — affermava
Girolamo — & per lo meno un atto della nostra fede, senza contare poi la possibilita
di contemplare le tracce — che sembrano del tutto recenti — della Nativita, della
Croce, e della Passionel?1,

115 Cfr. Acti 21,13.

116 Cfr. I Cor. 16,1-3. GIROLAMO, gp. cit., 46,3-5.7-8.

117 (& oggi — scriveva Egeria (op. cit., 13,2, p- 93) — il nome della citta di Giacobbe, che un
tempo si chiamava Dennaba, nella terra di Awsitis, al confine dell’ITdumea e dell’Arabia», «si
tratta, forse, dell’attuale Sheikh Sa’ ad in Siria» (P. Siniscalco-L. Scarampi).

118 Cft. Dt. 32,1-43.

119 Cfr. Dt. 33,1 ss.

120 GIROLAMO, 0p. cit., vol. I, 46,5, p. 343.

121 GIROLAMO, 7bid., 47,2, p. 355.

170



In questa prospettiva il pellegrinaggio era vissuto come un’espe-
rienza di contemplazione e il pellegrino diveniva un «contemplativo
itinerante, i suoi occhi erano la storia e la geografia» (E Fabrini). Ma
c’era di pil, la visita ai luoghi santi equivaleva alla salita di un gra-
dino verso la perfezione:

Sarebbe troppo lungo — sosteneva Girolamo — soffermarsi a enumerare anno per
anno, dall’Ascensione del Signore fino ad oggi, tutti i vescovi, i martiri, le persone
profonde nella dottrina della Chiesa, che sono venuti a Gerusalemme. Erano convinti
che mancasse qualcosa alla loro fede ed alla propria scienza, erano convinti di non
poter raggiungere la perfezione, se non avessero adorato Cristo proprio in quei luoghi
dove il Vangelo — prima che altrove — aveva irradiato dalla croce il suo splendore!?2.

Il pellegrinaggio, dunque, era un ritorno la dove Gesu aveva cam-
minato, un viaggio alle sorgenti motivato e alimentato dalla Bibbia,
dalla continua lettura della Bibbia!?3; e si sa quanto la Scrittura fosse
pane quotidiano per i cristiani di quel tempo: «Ama la Scrittura santa
— diceva san Girolamo — e la Sapienza ti prediligera. “Amala, e ti
custodird; amala, e ti abbraccera”124,125, La Bibbia, inoltre, era utiliz-
zata anche come chiave per introdursi nei luoghi santi:

Le localita — scriveva Egeria — erano a noi mostrate conformemente alle Scrit-
ture... Non potrd mai ringraziare abbastanza tutti quegli uomini santi che si
degnavano... di farmi da guide sicure in tutti i posti che chiedevamo di vedere,
secondo le indicazioni delle sante Scritture!26,

Dungque, un itinerario biblico quello del pellegrino, ma non solo,
stando all’esperienza di Egeria:

Tale era infatti il nostro uso costante: ogni volta che riuscivamo a raggiungere il
luogo desiderato, fare prima di tutto una preghiera, poi leggere il brano relativo
preso dalla Bibbia, poi dire un salmo appropriato e ripetere infine una preghiera.
Abbiamo sempre mantenuto questa abitudine, secondo la volonta di Dio, ogni
volta che potemmo arrivare ai luoghi desideratil?7.

122 GIROLAMO, 7bid., 46,9, pp. 347-348.

123 §i veda sull’argomento A. TAFL, Egeria e la Bibbia, in “Atti del convegno internazionale
sulla peregrinatio Egeriae”, cit., pp. 167-176.

124 pr 6,8.

125 GIROLAMO, 0p. cit., vol. I, 130,20, p. 336.

126 EGERIA, op. cit., 1,1, p. 44; 5,12, p. 63.

127 EGERIA, 7bid., 10,1.7, pp. 80-81.

171



Di conseguenza I'incedere del pellegrino aveva anche una valenza
liturgica oltre che biblica, perché «il ricordo e la preghiera riattualiz-
zavano l'evento accaduto in quel luogo e il suo valore salvifico»128. Si
trattava di una vera liturgia che si «serviva della geografia per rituale
e della rievocazione storica come contenuto di contemplazione» (F.
Fabrini).

Grazie alle numerose chiese che si andavano edificando sui luoghi
santi, 1 pellegrini avevano anche modo di partecipare a riti liturgici
costruiti in stretto rapporto con le localita e gli avvenimenti della
storia di Cristo. In questa prospettiva «il luogo santo ed il santuario
erano come memoriali e il rito che vi si celebrava un’attualizzazione
particolarmente evocatrice della Storia della Salvezza» 129. I riti, nuovi
e ricchi di suggestioni, esercitavano sui pellegrini una profonda
impressione, perché, per il loro accentuato “storicismo”, erano stret-
tamente legati alla motivazione originaria del pellegrinaggio, ossia
all'intenzione di rivivere la realta storica di Gesti. Questo criterio
“storicizzante”, caratteristico dei riti gerosolimitani, grazie alla
mediazione dei pellegrini si diffuse largamente nella cristianita
occidentale, influenzandone le pratiche liturgiche che erano, soprat-
tutto, celebrative del Mistero di Cristo pil che ricordo storico. In
tal modo, molti riti propri della Chiesa di Gerusalemme, come ad
esempio la Presentazione al Tempio, la Processione delle Palme,
I’ Adorazione della Croce entrarono a far parte dell’esperienza rituale
dell’Occidente!s0. :

Le liturgie di Gerusalemme erano fatte di gesti e ritmi, salmodie
e canti, processioni evocative nella suggestione dei luoghi, letture
della Sacra Scrittura e preghiere «sempre appropriate al luogo ed al
giorno»131: «Cid che qui soprattutto & veramente gradevole e mirabile
— osservava Egeria — & che in ogni occasione gli inni e le antifone e le
letture e le preghiere che il vescovo dice manifestano espressioni sem-
pre intonate e convenienti alla ricorrenza che si festeggia e al luogo in
cui si celebra»132, Erano celebrazioni «dinamiche per i luoghi diversi

128 P MARAVAL, 0p. cit., p. 140.

129 P MARAVAL, I pellegrinaggi dal IV al VI secolo, “Il Mondo della Bibbia”, 1990, n. 2.

130 i vedano sull'argomento: L. PERRONE, La chiesa di Palestina e le controversie cristologiche dal
concilio di Efeso (431) al secondo concilio di Costantinopoli (553), Brescia 1980, pp. 47-48; E.B.
CABRERA, L'influsso della liturgia di Gerusalemme sulle altre chiese, in “Gerusalemme realta sogni e
speranze” a cura di G. Bissoli, Jerusalem 1996, pp. 42-56.

131 EGERIA, op. cit., 29,2, p. 154.

132 EGERIA, ibid., 47,5, p. 193.

172



nei quali la comunita in ore diverse si trovava radunata»,!3 celebra-
zioni che rivelavano una devozione “pellegrina”, “itinerante” che Egeria
qualificd come «maximus labor»: una fatica enorme!34. I fedeli, e tra
loro i pellegrini, vi erano coinvolti in tutta la loro dimensione spiri-
tuale e corporale, come, ad esempio, accadeva durante i riti della
Settimana Santal3s che prevedevano spostamenti da un luogo all’altro,
seguendo gli ultimi episodi della vita di Cristo, dall'ingresso solenne
in citta, nella Domenica delle Palme, fino all’apparizione ai discepoli
la sera di Pasqua. Ci si recava al Monte degli Ulivi, al Getsemani, al
Golgota, all’Anastasis36, a Sion, nello stesso giorno e nella stessa ora in
cui vi si era trovato Cristo.

I pellegrini che a Gerusalemme partecipavano a queste celebra-
zioni «facevano esperienza di un vero clima comunitario e prende-
vano coscienza di essere, oltre che degli individui che cercavano di
rispondere alle esigenze della vita cristiana, una porzione del popolo
di Dio, con le sue solidarieta e responsabilita»137.

Egeria, nella seconda parte del suo diario di viaggio, ha descritto
dettagliatamente le liturgie che vide fare a Gerusalemme sul finire
del IV secolo38, e di ciascuna di esse non solo ha rappresentato i riti e
le cerimonie che le distinguevano ma pure le processioni che coinvol-
gevano, da un luogo all’altro della citta, tutta la comunita cristiana

133 gull’argomento si veda A. CANDELARESI nell'introduzione a Eteria, Diario di viaggio, a
cura di C. D. Zoppola, Alba 1966, p. 25.

134 Secondo la testimonianza di Egeria, la Pentecoste richiedeva il maggior impegno: «In
questo giorno ci si affatica moltissimo, poiché fin dal canto del primo gallo si & celebrata la
vigilia all’Anastasis e da quel momento per tutto il giorno non c'¢ piil stata alcuna interru-
zione; inoltre tutte le celebrazioni si prolungano, tanto che & mezzanotte quando la gente
rientra a casa dopo che c’¢ stato il congedo in Sion» (EGERIA, 0p. cit., 43,9, p. 180).

135 §j veda al riguardo la descrizione di Egeria, op. cit., 30,1-38,2, pp. 157-166.

136 Parola greca che significa “risurrezione”. Cosi veniva chiamata la rotonda fatta costruire
dall’imperatore Costantino attorno al sepolcro di Cristo.

137 §, ROssO, Pellegrinaggi, in AA.VV., “Nuovo dizionario di mariologia”, a cura di S. De
Fiores e S. Meo, Firenze 1985, p. 1101.

138 Dapprima riferisce sulla liturgia quotidiana e della domenica (capp. 24-25,6), poi sullo
svolgersi dell’anno liturgico scandito dalle seguenti celebrazioni-memoriali dei fatti salienti
di Cristo:

— festa dell’Epifania (25,7-11), giorno in cui in quel tempo in Palestina si faceva memoria
della nascita di Gesty;

_ festa della Presentazione (20);

— Quaresima (27-28), settima settimana di Quaresima (29), «grande settimana» (30-38);

— festa di Pasqua (39), ottava di Pasqua (40);

— tempo dopo Pasqua (41-42), Pentecoste (43), tempo dopo Pentecoste (44).

173



locale: il Vescovo!39 con i sacerdoti e i diaconi, i monaci e la folla dei
fedeli. Ne scaturisce un quadro sempre vivo e movimentato da cui
appare la partecipazione assidua e prolungata dei fedeli anche alle
liturgie che in certe occasioni si susseguivano dal primo mattino fino
a tarda seral40,

E esemplare al riguardo la descrizione della veglia della Domenica
delle Palme, il c.d. «sabato di Lazzaro»:

Nel giorno di sabato, quando inizia 'ora settimal4l, tutti vengono al Lazarium.
Il Lazarium, cioé Betania, si trova a circa due miglia dalla cittal42. Andando da
Gerusalemme al Lazarium, a circa 500 passi da questo luogo, sorge lungo la strada
una chiesa, dove Maria, sorella di Lazzaro, andd incontro al Signore. All’arrivo del
vescovo tutti i monaci gli vanno incontro, il popolo entra, si dice un inno e un’an-
tifona e si legge il passo del Vangelo 12 dove la sorella di Lazzaro va incontro al
Signorel43. Si recita poi una preghiera, tutti sono benedetti (dal vescovo) e da quel
luogo ci si reca al Lazarium con inni. Essendovi giunti, tutta la moltitudine si
raduna, tanto che non solo quel luogo ma ogni campo all’intorno & pieno di folla. Si
dicono ancora inni e antifone sempre appropriati al giorno e al luogo, e cosi tutte le
letture che si fanno sono intonate al giorno. Al momento del congedo si annuncia la
Pasqua: un sacerdote sale su una collinetta un poco pil alta e legge il passo del
Vangelo dove & scritto: “Gest, essendo venuto a Betania sei giorni prima della
Pasqua”, con quello che seguel4. Letto questo brano e annunciata la Pasqua, ha
luogo il congedo. Si fa cid in questo giorno perché, come & scritto nel Vangelo,
quando mancavano sei giorni alla Pasqua avvenne questo episodio a Betania: dal
sabato al giovedi quando, dopo la cena, il Signore durante la notte & catturato, pas-
sano appunto sei giornil4s.

Un’altra suggestiva celebrazione riguarda la Domenica delle
Palme, «la domenica — diceva Egeria — con cui inizia la settimana di
Pasqua, che qui si chiama “la grande settimana”»146;

139 Se, come sembra plausibile, il pellegrinaggio di Egeria avvenne prima del 386, il vescovo
di Gerusalemme di cui parla & Cirillo.

140 Dj domenica a Gerusalemme era difficile trovare un’ora libera dal culto, perché la comu-
nita cristiana ne aveva fatto il vero giorno del Signore (Cfr. EGERIA, 0p. cit., 24,8-25,6, pp.
136-138).

141 Corrispondeva alle 13.

142 Tuogo che si identifica con tutta probabilita con l'attuale villaggio sulla strada che da
Gerusalemme scende a Gerico che gli arabi chiamano el-Azariye, cio? il paese di Lazzaro.
Qui, ancora oggi, vi & una tomba che si indica come quella di Lazzaro. ’

143 Cfr. Gv. 11,17 ss.

144 Cfr. Gv. 12,1-9.

145 BGERIA, op. cit., 29,3-6, pp. 154-155.

146 Era il nome usato in Oriente per la Settimana Santa.

174



All’ora settimal4?, tutto il popolo sale al Monte degli Ulivi... e si raggiunge
I'Imbomon!48, luogo da cui il Signore ascese al cielo, e 1a ci si siede: infatti tutto il
popolo, sempre alla presenza del vescovo, & invitato a sedersi. Solo i diaconi riman-
gono sempre in piedi... Allorché comincia I'ora undecimal4?, si legge il brano
evangelico in cui i bambini con rami e con palme vanno incontro al Signore,
dicendo: “Benedetto colui che viene nel nome del Signore”150. Subito il vescovo si
alza in piedi e cosi il popolo. Poi dall’alto del Monte degli Ulivi si fa a piedi I'intero
cammino. Tutto il popolo procede davanti al vescovo con inni ed antifone, rispon-
dendo sempre: “Benedetto colui che viene nel nome del Signore”. Tutti i bambini
del luogo, anche quelli che non sanno camminare perché troppo piccoli che sono
portati a cavalcioni dai genitori, tutti hanno dei rami, chi di palma, chi di ulivo;
cosi la folla accompagna il vescovo nello stesso modo in cui quel giorno venne
accompagnato il Signore. Dall’alto del monte fino alla citta e di qui, attraversan-
dola tutta fino all’Anastasis tutti quanti fanno il percorso interamente a piedi, anche
se vi sono dame e personaggi insigni... Cosi, procedendo piano piano perché la
gente non si affatichi, si arriva all’Anastasis che & gia sera. Giunti 13, benché sia
tardi, si celebra il lucernarels!, si fa ancora una preghiera alla Crocel>? e si rimanda
il popolo133.

La folla dei fedeli che partecipava alle liturgie gerosolimitane era
adeguatamente preparata, come osservava la stessa Egeria: «Perché il
popolo sia sempre istruito nella legge, il vescovo e un sacerdote predi-
cano assiduamente»154. Inoltre la presenza di numerosi pellegrini
aveva indotto la chiesa di Gerusalemme ad offrire un servizio di tra-
duzione per cosi dire simultanea delle letture della Sacra Scrittura e
delle omelie:

Il vescovo... parla solo in greco... percid & sempre presente un sacerdote che
traduce in siriaco in modo che tutti comprendano l'esposizione... Vi sono pure
alcuni che sono latini, alcuni ciog che non sanno né il greco né il siriaco: perché
non si affliggano, si danno anche a loro spiegazioni: vi sono infatti altri fratelli e
sorelle che, sapendo il greco e il latino, espongono loro in latino quanto viene
dettol53.

147 Ossia alle 13.

148 Detto cosi forse perché il suo nome significava: «chiesa della vetta».

149 Corrisponde alle 17.

150 Mt. 21,1-4 e paralleli: Mc. 11,1 ss; Lc 19,29 ss; Gv. 12,12 ss.

151 Dufficio che si celebrava due ore circa prima del tramonto. La parola richiama il momento
in cui erano accese le Jucernae.

152 Cosi veniva chiamato il Calvario.

153 EGERIA, op. cit., 30,1; 31,1-4, pp. 157-158.

154 1pid., 27,6, p. 149.

155 Ibid., 47,4, pp. 192-193.

175



Egeria, nel cogliere queste vivaci e suggestive immagini della vita
liturgica della comunita cristiana di Gerusalemme, mostra un inte-
resse ed un coinvolgimento personale che rivelano come il pellegri-
naggio fosse vissuto anche come “viaggio nella Chiesa”, nel “luogo”
della comunione di fede, di speranza e di carita. Con Egeria, con il
suo itinerario, giunse al termine la prima, fondamentale ed appassio-
nante stagione di viaggi, dal I al IV secolo, che colord poi tutto il
Medioevo. La fede che spinse tanti pellegrini noti, meno noti o scono-
sciuti ad intraprendere quei viaggi pud ben essere riassunta dalla
seguente testimonianza che Egeria ha lasciato nel suo diario:

Davvero devo sempre e per ogni cosa rendere grazie a Dio: particolarmente per
tali e tante grazie che si & degnato di concedere a me, persona indegna e non meri-
tevole, si che potessi percorrere tutti i luoghi che non meritavo di vederel56.

156 1bid,, 5,12, p. 63.

176



