LUCA BIANCHI*

S. Paolo modello di esperienza mistica
in alcuni Padri orientali

1. Introduzione

Nella Basilica romana di s. Paolo fuori le mura, a pochi metri dalla
tomba dell’Apostolo, nella lunetta che sovrasta il trono papale posto sul
fondo dell’abside, in una posizione dunque di tutto rilievo, vi & un di-
pinto, opera di Vincenzo Camuccini, pittore dell’Ottocento, che raffi-
gura il «rapimento di san Paolo in cielo». Nell'iconografia di s. Paolo,
quello del suo rapimento al terzo cielo ¢ un tema abbastanza ricorren-
te, soprattutto nei pittori del secolo XVII, che prediligono gli episodi
di estasi! (possiamo ricordare, ad esempio, un dipinto del Domenichi-
no conservato al Louvre, o quello di Gherardo delle Notti che si trova
in S. Maria della Vittoria a Roma). Ma questo episodio, a cui Paolo fa
riferimento nella Seconda lettera ai Corinzi (2 Cor 12, 2-4), non ha sti-
molato solo lispirazione dei pittori, ma anche la riflessione di tanti
pensatori cristiani in Oriente e in Occidente. Per quanto riguarda I'Oc-
cidente, ci basti citare due tra i pitt grandi dottori della Chiesa, Agosti-
no, che consacra praticamente tutto il libro XII della sua opera La Ge-
nesi alla lettera per commentare questo brano, e Tommaso, che, sulla
scorta dello stesso Agostino, nella sua Summa Theologica, proprio a par-
tire da questo episodio giunge ad affermare che Paolo avrebbe contem-
plato gia qui in terra I'essenza divina®. Ma ¢ soprattutto in Oriente che
tanti Padri hanno riflettuto su questo brano e ne hanno messo in evi-

* LuCA BIANCHL. Pontificia Universita “‘Antonianum’, Roma
1 Cfr. R. FABRIS, Paolo. Lapostolo delle genti, Milano 1997, p. 556.
2 TOMMASO, Somma Teol. TI-11, q. 175, a. 3.

187



denza 'importanza. Su alcuni di questi intendo fermare la mia atten-
zione in questo mio intervento.

2. Il rapimento al terzo cielo nella considerazione dello stesso Paolo

Leggiamo anzitutto il brano in questione:

«Bisogna vantarsi? Ma cid non conviene! Pur tuttavia verro alle visioni e
alle rivelazioni del Signore. Conosco un uomo in Cristo che, quattordici
anni fa — se con il corpo o fuori del corpo non lo so, lo sa Dio — fu rapi-
to fino al terzo cielo. E so che quest'uomo — se con il corpo o senza cor-
po non lo so, lo sa Dio — fu rapito in paradiso e udi parole indicibili che
non ¢ lecito ad alcuno pronunziare. Di lui io mi vantero! Di me stesso in-
vece non mi vanterd fuorché delle mie debolezze» (2 Cor 12, 1-5).

Vorrei partire cercando di vedere brevemente qual ¢ il peso che lo
stesso Paolo da a questo episodio. E lo faccio aiutato da una guida au-
torevole, il prof. Romano Penna il quale, in un suo articolo sui proble-
mi e sulla natura della mistica paolina, affermava:

«Saremmo fuori strada se volessimo sottolineare piti di quanto non faccia
Paolo stesso la sua esperienza di rapimento “fino al terzo cielo” (2 Cor 12,
2) [...] Evidentemente si tratta di una condizione estatica [...]. Ma a par-
te il fatto che ’Apostolo ne parla alla terza persona, ciot con distacco, egli
non vi annette alcuna importanza ai fini né della sua esistenza cristiana né
della sua vita apostolica. [...] Paradossale ¢ la conclusione dell’Apostolo:
“Molto pitt dunque mi glorierd nelle mie debolezze, perché mi circondi e
dimori in me la potenza di Cristo” (v. 9b). Le esperienze estatiche o misti-
che, percid, secondo san Paolo sono perlomeno indifferenti o inutili, se
non addirittura devianti. Ad esse egli oppone I'esperienza di un sofferto
impegno apostolico, fatto di totale dedizione quotidiana, non nel terzo cie-
lo, ma concretamente “nella cittd, nel deserto, sul mare” (11, 26), “portan-
do sempre e dovunque in se stesso la morte di Gesit” (4, 10)»°.

3 R. PENNA, Problemi e natura della mistica paolina, in La mistica. Fenomenologia e rifles-
stone teologica, a cura di E. ANCILLI - M. PAPAROZZI, Citta Nuova, Roma 1984, I, pp. 189-190.
Cfr. anche ibidem 217: «Se per “mistica” intendiamo soltanto i fenomeni estatici straordinari,
non si pud negare che ’Apostolo ne fu beneficiario (cfr. 2 Cor 12, 1-4; I Cor 14, 18). Ma egli

non fonda assolutamente il proprio pensiero teologico su esperienze di questo tipo, che anzi

188



Paolo dunque non pare annettere molta importanza a questa espe-
rienza, preferendo invece da una parte vantarsi della sua debolezza e
dall'altra compiacersi delle infermita, degli oltraggi, delle persecuzioni
e delle angosce sofferte per Cristo (cfr. 2 Cor 12, 9-10).

3. Origene

Ben diversa appare invece la considerazione che di questo episodio
ebbero, e fin dai tempi pil antichi, i grandi scrittori cristiani. Per do-
cumentare questo atteggiamento, mi limiterd ad analizzare qualche
passo di tre autori orientali particolarmente autorevoli: Origene, Gre-
gorio di Nissa e Gregorio Palamas.

Innanzitutto Origene. Il primo brano su cui soffermiamo l'atten-
zione ¢ tratto dalle Omelie su Lsaia:

«Davvero tutti gli uomini sono “piccoli”, se li paragoni alla perfezione del
Verbo; anche se fai il nome di Mosg, anche se parli di uno dei profeti, di
Giovanni stesso, “il pitt grande fra i nati di donna” (Mz 11, 11), anche se
passi a parlare degli apostoli, di Pietro, contro il quale “non prevarranno
le porte degli inferi” (M 16, 18) o di Paolo che “rapito fino al terzo cie-
lo, udi parole ineffabili” (2 Cor 12, 2.4), non abbassi la loro gloria»4.

In questo passo, il maestro alessandrino elenca alcuni personaggi
della Scrittura che, pur essendo certamente grandi, devono essere con-
siderati “piccoli” a confronto della perfezione del Verbo; tra questi, do-
po aver fatto il nome di Mosg, cita Giovanni Battista, Pietro e Paolo;
per ciascuno di essi, riporta una frase della Scrittura che valga a descri-
verli in modo sintetico; di Giovanni dice che ¢ “il pil grande tra i nati
di donna”, di Pietro ricorda che le porte degli inferi non prevarranno
contro di lui, e del nostro Paolo afferma che “rapito fino al terzo cielo,
udi parole ineffabili”. Sembra interessante dunque che, tra le tante ca-
ratteristiche che poteva accostare all’Apostolo delle genti, scelga quella
del rapimento al terzo cielo come un elemento capace di caratterizzar-

accantona e tende chiaramente a deprezzare. Se invece per “mistica” si intende una conoscen-
za € una comunione non ordinarie con Dio, allora ne sono piene tutte le sue lettere».
4 ORIGENE, Omelie su Isaia, a cura di M.I. DANIELL, Citta Nuova, Roma 1996, pp. 145-146.

189



lo in modo significativo. Che questa scelta non sia casuale, lo possiamo
vedere a partire da altri brani tratti dalle opere origeniane.
Nelle sue Omelie su Giosue, ad esempio, Origene afferma:

(INella Scrittura) sono contenuti i misteri ineffabili piti grandi di quan-
to lingua umana possa pronunciare o udito mortale ascoltare. [...]
Questi misteri furono conosciuti e interamente colti da colui che rapi-
to fino al terzo cielo, anzi trovandosi proprio in cielo, vide realta cele-
sti. [...] E non solo le vide, ma nello Spirito ne comprese anche la ra-
gione d’essere, perché dichiara di avere inteso parole e spiegazioni.
Quali parole? Parole indicibili — dice — che non ¢ lecito ad alcuno pro-
nunciare. Vedi dunque: Paolo conosceva e comprendeva in spirito ogni
cosa, ma non gli era consentito divulgarle agli uomini. Quali uomini?
Certamente quelli, dei quali diceva in termini di rimprovero: “Non sie-
te forse uomini e non vi comportate in maniera tutta umana?” (I Cor
3, 3). Ma probabilmente queste realta le rivelava a coloro che non si
comportavano pill in maniera umana; le diceva a Timoteo, a Luca e
agli altri discepoli che sapeva capaci di accogliere gli indicibili misteri’.

Secondo il maestro alessandrino, il rapimento al terzo cielo ¢ stata
un’esperienza fondamentale per Paolo, perché gli ha permesso di cono-
scere interamente quei misteri ineffabili che sono contenuti nella Scrit-
tura. Egli, infatti, vide realta celesti e ne comprese anche la ragion d’es-
sere. Con una certa forzatura esegetica, Origene aggiunge poi che Pao-
lo, dopo aver visto e compreso, ha anche rivelato quelle realtd contem-
plate: se, infatti, non era lecito divulgarle agli uomini, egli poté rivelar-
le a coloro che non si comportavano pill in maniera umana, e cio¢ ai
suoi discepoli, ormai capaci di accogliere gli indicibili misteri.

Ma un altro brano che sottopongo alla vostra attenzione mi sembra
ancor pil significativo; & tratto dal Commento al Cantico dei Cantici; in
riferimento al versetto 1, 4 (“Il re mi ha introdotto nella sua camera del
tesoro”), Origene spiega:

La sposa, avendo conseguito quasi il premio della sua fatica, dice di es-
sere stata introdotta dallo sposo, il re, nella sua stanza del tesoro, per
vedere Ii tutte le ricchezze regali. Qui a ragione si rallegra ed esulta, poi-

5> ORIGENE, Omelie su Gosus, a cura di R. SCOGNAMIGLIO E M.I. DANIELL, Citth Nuova,
Roma 1993, pp. 294-296.

190



ché ormai ha visto i segreti del re. [...] Presso tale re penso che sia sta-
to colui che ha affermato di essere stato rapito fino al terzo cielo e di li
in paradiso e di aver ascoltato parole ineffabili che non ¢ permesso al-
I'uomo pronunciare. Che cosa credi infatti? Le parole che ascoltd, non
le ascoltd forse dal re? E non le ascoltod stando nella camera del tesoro
o li vicino? Quelle parole — come credo — erano tali da esortarlo a mag-
giore progresso e da promettergli che, se avesse perseverato fino alla fi-
ne, anche lui sarebbe potuto entrare nella camera del tesoro del red.

Come la sposa del Cantico, che per Origene simboleggia la Chiesa ed
anche I'anima del credente unita al Verbo, ha quasi conseguito il premio
della sua fatica, contemplando i segreti dello Sposo e cioe il segreto e na-
scosto senso di Cristo, cosi anche Paolo, nella sua salita al terzo cielo, ha
ricevuto il privilegio di una particolare esperienza mistica “nella camera
del tesoro o li vicino”, pregustazione e caparra della beatitudine eterna.

4. Gregorio di Nissa

Anche in questo caso, come in molti altri, 'interpretazione di Ori-
gene fece scuola. Lo vediamo, ad esempio, in uno dei suoi piti grandi
ammiratori, Gregorio di Nissa, il quale riprese e approfondi le intui-
zioni origeniane.

Nelle sue Omelie sul Cantico dei Cantici, commentando lo stesso
versetto 1,4, dice, infatti, Gregorio:

Lanima pit perfetta con maggiore entusiasmo si & protesa verso quel-
lo che le sta davanti e gia ha raggiunto la meta per la quale si corre, ed
& stata ritenuta degna dei tesori che sono nei penetrali. Dice, infatti: “II
re mi fece entrare nei suoi penetrali” (Cant. 1, 4). [...] Quest’anima, fu
considerata degna di scrutare le profondita di Dio (cfr. 1 Cor 2, 10).
Ora, giunta nell’interno inaccessibile del Paradiso, dice di vedere, co-
me il grande Paolo (cfr. 2 Cor 12, 4), le realtd invisibili e di udire pa-

role che non si possono pronunciare’.

6 ORIGENE, Commento al Cantico dei Cantici, a cura di M. SIMONETTI, Cittd Nuova, Ro-

ma 1976, pp. 100-101.
7 GREGORIO DI NISSA, Omelie sul Cantico dei Cantici, a cura di C. MORESCHINI, Citta

Nuova, Roma 21996, p. 54.

191



Anche qui, dunque, Paolo, grazie alla sua esperienza al terzo cielo,
viene paragonato all’anima pil perfetta, che gia ha raggiunto la meta
per la quale si corre, e cio¢ ¢ stata considerata degna di scrutare le pro-
fondita di Dio. Per il Nisseno, Paolo risulta il modello di quell’espe-
rienza profonda di incontro con Dio che ¢ il culmine del cammino spi-
rituale dell’anima perfetta.

Il brano di 2 Cor risulta peraltro particolarmente caro a Gregorio di
Nissa: nelle sole Omelie sul Cantico, egli lo cita per ben cinque volte.
Nella Omelia III, lo utilizza a sostegno di quella visione apofatica, che
caratterizza la teologia orientale, secondo cui nessun pensiero puo rag-
giungere la comprensione di Dio, perché la natura divina rimane sem-
pre al di la di ogni capacitd umana di comprenderla: '

«Ogni insegnamento che riguarda la natura inesprimibile, anche se
sembra rivelare un’interpretazione pit di ogni altra degna di Dio e sub-
lime, ¢ soltanto oggetto simile all’oro, non ¢ oro. Non ¢ possibile, in-
fatti, rappresentare con esattezza quel bene che ¢ al di sopra della men-
te umana; anche se uno ¢ Paolo, che fu iniziato ai misteri inesprimibi-
li nel Paradiso e anche se ascolta le parole non dicibili, i pensieri che ri-
guardano Dio rimangono non rivelati. Dice, infatti, che le parole di
questi pensieri sono inesprimibili»8.

Ma il passo piu significativo in cui il Nisseno commenta il rapi-
mento di Paolo al terzo cielo lo troviamo nell’Omelia VIII:

«Colui che espose ai Corinzi le sue straordinarie visioni, il grande Apo-
stolo, allorquando disse di essere incerto in quale natura si trovasse, cioe
se egli era corpo o pensiero nel momento della mistica iniziazione nel
Paradiso, attestando quanto gli era successo dice: “Non penso ancora di
avere raggiunto, ma mi protendo verso quello che mi sta davanti, di-
menticandomi di quello che ho di gia compiuto” (F/ 3, 13). E mo-
strando che anche dopo quella sua famosa esperienza al terzo cielo, [...]
e dopo aver udito le parole inesprimibili dei misteri paradisiaci, egli si
slanciava ancora pil1 verso 'alto e non sostava nel corso della sua ascesa,
il bene che aveva raggiunto non poneva un termine al suo desiderio».

8 Tvi, p. 82.
9 Ivi, p.178.

192



E qui trattato uno dei temi pitt importanti della riflessione spirituale di
Gregorio di Nissa, quello che di solito viene definito dell’epektasis, I'affer-
mazione cioe che il tendere dell’anima a Dio & senza fine e non conosce so-
ste, in correlazione all'infinitd dell'essere divino. F7/ 3, 13, il passo che ri-
corre sistematicamente quando Gregorio introduce questo tema, viene qui
citato per commentare il nostro brano di 2 Cor 12, a proposito del quale si
dice che quell'esperienza di Paolo fu la sua “iniziazione mistica in Paradi-
s0”, che perd non sazid il suo desiderio perché “infinitamente maggiore di
quello che ogni volta & compreso ¢ quello che rimane al di sopra”!0.

5. Gregorio Palamas

Facendo un salto di quasi mille anni, arriviamo ora ad un ultimo au-
tore, il quale, pur essendo fuori da quella che propriamente chiamiamo
I'eta patristica, ¢ considerato perd dall’ortodossia contemporanea un fe-
dele continuatore della tradizione dei Padri orientali ed anzi, in qual-
che modo, la sintesi della patristica greca: Gregorio Palamas. Scrittore
bizantino del secolo XIV, fu monaco, teologo e vescovo. Egli si mostra
vero erede della tradizione precedente anche per quanto riguarda I'in-
terpretazione di 2 Cor 12. Innanzitutto notiamo che questo & un bra-
no particolarmente caro anche a lui: viene citato, infatti, almeno venti
volte nelle sue opere. E soprattutto riveste un significato estremamen-
te importante nella sua riflessione spirituale. Cerchiamo di documen-
tare questa affermazione con tre passi tratti dagli scritti palamiti.

Il primo, tratto dalle Triadi, descrive come la sapienza che viene dal-
lo Spirito si differenzi da quella profana:

«E propriamente un dono di Dio, € non naturale, la nostra sapienza su
Dio, la quale, se viene a cadere dall’alto su dei peccatori, li rende figli
del tuono, che fanno riecheggiare della loro parola anche le estremita
del mondo abitato, e fa diventare gli esattori delle tasse mercanti d’a-
nime, trasforma gli ardenti persecutori e dei Sauli fa dei Paoli, che dal-
la terra giungono fino al terzo cielo ed ascoltano cose indicibili»!!.

10 Ivi, 179.
!l GREGORIO PALAMAS, Triadi 1, 1, 22: GREGORIO PALAMAS, Atto e luce divina. Scristi filosofici e
teologici, a cura di E. PERRELLA (con testo greco a fronte), Bompiani, Milano 2003, pp. 323-325.

193



Anche qui, analogamente al caso esposto quando abbiamo parlato
di Origene, la caratteristica che viene ricordata nel descrivere la trasfor-
mazione operata da Dio in s. Paolo ¢ quella legata all’episodio del ra-
pimento al terzo cielo.

Episodio ormai diventato un esempio classico di esperienza mistica,
come risulta chiaramente da un altro brano, ancora dalle T7iads, in cui
Palamas parla della potenza soprannaturale della contemplazione:

«(Come chiameremo allora questa potenza?) I Padri successivi al grande
Dionigi 'hanno chiamata “sensazione spirituale”, espressione che corri-
sponde meglio e pit1 chiaramente a quella contemplazione mistica ed inef-
fabile. In essa, infatti, veramente 'uomo non vede né con l'intelletto né
con il corpo, ma con lo Spirito. E sa con certezza di vedere, in modo so-
prannaturale, luce su luce: ma non sa certo con che cosa, in quel momen-
to, la vede, [...]. E proprio questo disse anche Paolo, quando udi I'inudi-
bile e vide I'invisibile; dice infatti: “vidi, se fuori del corpo non so, se al-
l'interno del corpo non so” (cfr. 2 Cor 12, 2); in altri termini, non sapeva
se a vedere fosse I'intelletto o il corpo. Infatti, vedeva, e tuttavia non con la
sensazione, ma vedeva chiaramente, proprio come la sensazione vede le co-
se sensibili, ed anche piti chiaramente. Vedeva se stesso fuori di sé, colmo
dell'indicibile dolcezza di cid che vedeva e rapito non solo rispetto ad ogni
cosa ed al concetto delle cose, ma anche rispetto a se stesson 2,

Lautore bizantino, nel trattare qui tematiche centrali del suo pen-
siero come la visione della luce e i sensi spirituali, commenta il brano
di 2 Cor 12, descrivendo I'esperienza di Paolo come una visione spiri-
tuale, un’estasi e un rapimento: insomma come un’esperienza mistica
privilegiata e paradigmatica.

Ma c’¢ ancora un passo del dottore esicasta, che & assolutamente
fondamentale nella riflessione spirituale di Palamas, tanto da ricorrere
diverse volte nelle sue opere, e che getta nuova luce sull’interpretazione
palamita di 2 Cor 12:

«La grazia trasforma (U'intelletto) in meglio e, cosa piu incredibile di
tutte, fa splendere I'interno di una luce ineffabile, portando a perfezio-
ne I'uvomo interiore. [...] Ed in questa luce ¢ costituito come spettato-

12 GREGORIO PALAMAS, Triadi 1, 3, 21: GREGORIO PALAMAS, Atto e luce divina. Scritti filo-
sofici e teologici, pp. 407-409.

194



re diretto delle realtd sovra mondane. [...] E sale alla verith con un’in-
dicibile potenza dello Spirito, ascolta, con una percezione indicibile e
spirituale, le parole indicibili (2 Cor 12, 4) e vede le cose invisibili; e da
allora in poi ¢ e diviene interamente una realtd meravigliosa e, anche se
non ¢ lassti, gareggia con gli infaticabili cantori, divenuto nel modo pit
vero come un altro angelo di Dio sulla terra»13.

In questo brano, Palamas descrive il culmine del cammino spirituale del
cristiano, o meglio del monaco esicasta, che consiste nella visione della lu-
ce e nella divinizzazione: Iintelletto, purificato dalla vita ascetica e trasfor-
mato dalla grazia divina, diviene spettatore delle realth sovra mondane,
ascolta parole indicibili, vede cose invisibili, vivendo in sintesi un’esperien-
za angelica. Il dottore esicasta, dunque, per rappresentare I'esperienza mi-
stica pil1 alta a cui pud accedere un uomo spirituale, sceglie di commenta-
re proprio il racconto paolino del rapimento al terzo cielo: la parabola in-
terpretativa cominciata con Origene pud ormai dirsi compiuta.

6. Conclusione

“Il rapimento di Paolo al terzo cielo & prototipo dell'estasi mistica che coro-
na liter ad Deum dell anima virtuosa” 4. Queste parole, tratte dallintrodu-
zione di Manlio Simonetti alla Via di Mose di Gregorio di Nissa, mi sem-
brano sintetizzare bene il percorso che abbiamo fatto a proposito dell'in-
terpretazione patristica di 2 Cor 12. Fin dai tempi pit antichi, infatti, I'ac-
cenno tutto sommato fugace di Paolo a questa esperienza di rapimento, &
stato amplificato e commentato dai Padri, fino a fare di quell’episodio un
paradigma dell’esperienza mistica a cui pud giungere il cammino spiritua-
le del cristiano nel suo viaggio verso Dio. Se da una parte i Padri hanno va-

13 GREGORIO PALAMAS, Lestera a Xene, 59: GREGORIO PALAMAS, Che cos? ['ortodossia. Ca-
pitols, scritti ascetici, lettere, omelie, a cura di E. PERRELLA (con testo greco a fronte), Bompiani,
Milano 2006, pp. 291-293, di cui ho parzialmente modificato la traduzione. Cfr. anche 4 fi-
losofi Giovanni e Teodoro, 17-18: GREGORIO PALAMAS, Che cose ['ortodossia. Capitoli, scritti asce-
tici, lettere, omelie, pp. 319-321; e Confutazioni di Acindino 7, 36: GREGORIO PALAMAS, Dal so-
vraessenziale allessenza. Confutazioni, discussioni, scritti confessionali, documenti dalla prigionia
fra i Turchi, a cura di E. PERRELLA (con testo greco a fronte), Bompiani, Milano 2005, p. 849.

14 GREGORIO DI NISSA, La vita di Mosé, a cura di M. SIMONETTI, Fondazione L. Valla/A.
Mondadori Editore, Milano 20013, p. 313:

195



lorizzato questo brano in modo suggestivo e affascinante, dall’altra lo han-
no fatto, perd, con una certa forzatura ermeneutica, andando certamente
al di 12 di quella che era I'intenzione che Paolo aveva nel citare questo av-
venimento. Egli, infatti, come abbiamo notato all'inizio di questo nostro
incontro, aiutati dalle parole del prof. Penna, sembra minimizzare la sua
esperienza di rapimento, per dare risalto piuttosto alle sue fatiche apostoli-
che vissute per amore di Cristo. In questo senso, una lettura forse pilt equi-
librata e pilt in linea con quella proposta dallo stesso Paolo, sembra venire
dalle parole di un altro grande autore bizantino, contemporaneo e amico
di Palamas, Nicola Cabasilas, il quale, nella sua splendida opera La vita in
Cristo, cosi descrive 'amore di Paolo per il suo Signore:

Paolo, cercando le cose del Signore non solo si trascura, ma si dona
completamente. Si sarebbe perfino buttato nella Geenna, se fosse di-
peso da lui (cfr. Rom 9, 3). Infatti, si vantava del suo amore appassio-
nato e lo esprimeva con questa immagine. Desiderava di soffrire per-
ché amava ardentemente colui che amava. [...] E amore che lo indu-
ce a disprezzare la Geenna, ma esso lo convince pure facilmente a non
far conto della gioia, per quanto abbia gia posseduto e gustato una
chiara esperienza della bellezza del diletto (cfr. 2 Cor 12, 1-7). [...]
Paolo, desiderando, non desiderava per se stesso, ma per lui, e per amo-
re suo, se fosse stato necessario perderlo, 'avrebbe anche perdutols.

Nel brano di Cabasilas, 'accenno a 2 Cor 12 serve proprio per dire
che la gioia, che pure Paolo ha gia posseduto e gustato nella sua espe-
rienza di rapimento, non ¢ il fine della sua vita, anzi ¢ qualcosa a cui 'A-
postolo & pronto a rinunciare per amore di Cristo e dei fratelli (qui & chia-
ro il riferimento a Rom 9, 3: “Vorrei essere io stesso anatema, separato da
Cristo a vantaggio dei miei fratelli”). Veramente ¢ 'amore di Cristo che
lo spinge (cfr. 2 Cor 5, 14): per questo non gli interessa tanto vantarsi del-
le sue esperienze mistiche, ma preferisce compiacersi delle angosce sof-
ferte per Cristo (cfr. 2 Cor 12, 9-10) spinto da quello zelo apostolico che
lo ha portato ad affrontare tante difficoltd, a percorrere tante strade, a in-
contrare tante persone fino a giungere anche qui a Reggio Calabria (cfr.
At 28, 13), la bella e antica citta che ospita oggi il nostro simposio.

15 NicoLa CABASILAS, Lz vita in Cristo, 7204, a cura di U. NERI, Citta Nuova, Roma 20024,
p- 360.

196



