B

ALESSANDRO CARIOTI

Fede cristiana e religioni.

Un dialogo possibile

Il dialogo interreligioso, «elemento integrale della missione evange-
lizzatrice della Chiesa»!, ¢ una questione che la cristologia, nel contesto
coevo, deve necessariamente affrontare.

La specificita del cristianesimo non lo sottrae alle condizioni generali
di ogni dialogo autentico: il rispetto dell’altro, compreso nella sua sin-
golaritd, la coerenza fedele alla propria identitd, la situazione di parita
fra gli interlocutori. Proprio questa parita tra le parti ¢, pero, il punto
sul quale il dialogo si scontra con un’aporia, apparentemente impossi-
bile da superare. Come ogni altra religione, infatti, quella cristiana si
inserisce in una storicita concreta che, pero, rivendica anche una pro-
iezione eterna, trascendente, visto che il suo messaggio ¢ relativo a una
mediazione storica che coincide con l'irruzione nel tempo dell’Assoluto
stesso: Dio.

Di fatto, parlare di dialogo interreligioso significa entrare in una sfe-
ra molto delicata, perché si ha la consapevolezza di doversi confrontare
con culture, tradizioni, modi di pensare, spesso con superstizioni che
rispetto alla fede cristiana non rivelano solo differenze teologiche o dog-

!l Pontificio Consiglio per il dialogo interreligioso si esprime con queste parole:
«Guidara dalla carita e dal rispetto della liberta, dev’essere impegnata primariamente
ad annunciare a tucti gli uvomini la veritd, definitivamente rivelata dal Signore, ed a
proclamare la necessita della conversione a Gesti Cristo e dell’adesione alla Chiesa

‘attraverso il Battesimo e gli altri sacramenti, per partecipare in modo pieno alla co-

munione con Dio Padre, Figlio e Spirito Santo. D’altronde, la certezza della volonta
salvifica universale di Dio non allenta, ma aumenta il dovere e 'urgenza dell’annuncio
della salvezza e della conversione al Signore Gest Cristo» (PoNTIFICIO CONSIGLIO PER

IL D1AL0GO INTERRELIGIOSO, [/ dialogo ¢ [annuncio, in AAS 84 (1992), p. 427, 38).

83



84

matiche, ma anche modi di vivere in se stessi privi di elementi salvifici.
Laddove si ravvisano tracce di bene si pone ugualmente il problema
delle diverse categorie linguistiche che sembrano allontanarsi sempre
pitit da un possibile punto d’incontro. Tuttavia, per poter considerare il
dialogo come un “valore” dobbiamo evitare il rischio di approdare a due
paradigmi teologici estremi: quello esclusivista per il quale le religioni
sono realtd non perfette e, dunque, vanno valutate in maniera negativa
rispetto alla fede cristiana; quello del pluralismo religioso che impone di
alleggerire la pretesa cristiana all’assolutezza della verita, introducendo
una flessibilita di fondo che porta a rinunciare, sostanzialmente, alla
specifica identita cristiana.

Litinerario che seguiremo in questo breve contributo tocchera solo
due punti, essenziali per evidenziare I'importanza del dialogo nella sua
valenza ecclesiale. Essi sono:

»  La coscienza dell'uomo, quale luogo di confronto e presupposto del

dialogo. '

*  Le questioni controverse nel rapporto tra cristianesimo e re/z'gz'onz'

(discorso teologico sui termini di assolutezza e di universalita
riferiti alla verita di Gest Ciristo).

1. La coscienza dell’'womo come luogo di confronto e presupposto del

dialogo

Il Concilio Vaticano II, in molti aspetti, ha rovesciato la tradizionale
visione che la Chiesa aveva di se stessa®. Allora, infatti, si invitd quest’ul-
tima ad aprirsi al mondo con un atteggiamento positivo, non solo in
senso ottimistico, ma nel senso etimologico latino, di positum, di cio
che & posto, del dato attuale che & possibile rilevare, di cio che si presen-
ta innanzi. Uintento era quello di prendere consapevolezza dei segni dei
tempi, di quelle “impronte” in cui lo Spirito Santo mostrava di operare
allinterno del mondo concreto, all'interno di quelle strutture avvertite

2 La teologia cattolica, gid prima del Concilio Vaticano II, ha iniziato a superare
Pecclesiocentrismo, interrogandosi sulla salvezza di quanti non appartengono alla Chie-
sa. Oggi, la maggior parte dei teologi rifiuta la posizione ecclesiocentrica (che coincide
con lesclusivismo cristologico) e preferisce I'inclusivismo cristologico, peraltro legato a
numerosi testi conciliari.



dalla coscienza ecclesiale, almeno fino a quel momento storico, come
realta di cui diffidare, o come dimensioni proprio contrastanti, a vol-
te, con i principi cristiani. Cosl, anche in rapporto alle religioni non
cristiane, si adottd un atteggiamento positivo che diede avvio a un ap-
proccio inedito, sia nello studio teologico sia nel confronto pastorale’.
Tale sguardo, proiettato, diremmo, al di fuori dei confini della Chiesa,
non fu privo di ostacoli e ombre, perché richiedeva alla teologia un’a-
deguata interpretazione della realta (compito, appunto, della teologia
speculativa).

Secondo il mio punto di vista, tuttavia, nel contesto del Vaticano
11, emerse un nodo problematico che persiste tuttora: 'equivoco sog-
giacente alla comprensione stessa del concetto di dialogo. Quando il
Vaticano II affermo la possibilita della salvezza anche per i seguaci di
altre religioni — non bisogna mai trascurare questo dato —, fu chiaro
nel sottolineare che, solo attraverso “il dettame di una coscienza retta”,
coloro che ricercano la verita con cuore sincero, possono raggiungere
la salvezza®. Se si parla di dialogo, quindi, esso non pud essere pensato
solo come un confronto tra religioni (nel nostro caso, per esempio, tra
fede cristiana e altre esperienze religiose), poiché esso ¢, prima di tutto,
un insieme di “coscienze a confronto”. Infatti, il rapporto dialogico ¢
incontro fra la coscienza di fede di un uomo con quella di un altro
uomo che vive il suo specifico “credo religioso”. Nel nostro caso ¢ la
coscienza di un uomo che, vivendo la fede in Gesti Cristo, entra in
relazione con un altro uomo (o altri uomini) che vive la sua credenza
religiosa. La coscienza ¢, pertanto, il “luogo” privilegiato attraverso cui
Dio, per creazione, ha voluto che tutti gli uomini potessero avere un
“epicentro” di natura universale, Ii dove convergono tutti gli elementi
comuni che rendono possibile la comunicazione umana e la conoscenza
della veritd; infatti, ¢ lo Spirito Santo a operare nell’intimo “sacrario”

3 T documenti postconciliari hanno, poi, riconosciuto esplicitamente alle altre reli-
gioni un ruolo di mediazione salvifica partecipata, evidenziando che la grazia ¢ la sal-
vezza di Dio raggiungono i non cristiani, non attraverso le loro tradizioni religiose in
generale, ma attraverso cid che in esse vi & di “buono” (cfr. ConsrLio PonTiricio PEr
IL D1aL0GO INTERRELIGIOSO, [/ dialogo e l'annuncio, in AAS 84 (1992), p. 424, 29)

4 Conciio Ecumenico Varrcano II, Costituzione dogmatica sulla chiesa Lumen
gentium, 16.



86

dell’'uomo, luogo sacro per eccellenza nel quale il Creatore ha inscritto
la sua legge. Quando viene utilizzata I'espressione: religioni in dialogo,
occorre pensare a uomini che, vivendo la loro particolare fede o il loro
singolare credo, entrano in un contatto precipuo tra loro, mettendo a
confronto il proprio bagaglio spirituale. Chiaramente, perché vi sia un
vero dialogo, & necessario che tali coscienze in relazione si ritrovino in
sintonia con le verita che sono proprie dello Spirito. Devono, cioé, con-
dividere “almeno” alcune dimensioni essenziali e imprescindibili che
nessuna coscienza pud contraddire come parte vitale di sé. E opportuno
esplicitare meglio questo concetto.

Ogni uomo sa bene cosa signiﬁchino concetti come vita, pace, fra-
tellanza, anelito allAssoluto; inoltre, avverte come proprie anche realta
come la sofferenza, il dolore, la morte, ecc. Nessuno, percio, puo negare a se
stesso (o agli altri) una di queste dimensioni, visto che I'esperienza fa avver-
tire alla singola coscienza queste realta come parte intrinsecamente vitale o
fonte normativa e orientativa della vita umana. Ogni persona, qualunque sia
P'azione compiuta verso I'altro, sa bene, gia per luce naturale della coscienza,
se essa abbia un effetto di bene o di male, di vita o di morte’.

Questo aspetto conduce al secondo punto di tale riflessione.

2. Questioni controverse tra cristianesimo e altre religioni: i concetti di
assolutezza e universalita della verita di Gesiy Cristo

Dovendo indicare nel dialogo un valore universale, non dobbia-
mo confondere la dimensione naturale e la dimensione soprannatu-
rale dell’uomo, facendo la distinzione fondante tra “credenza religiosa
e fede”. 1l Beato papa Giovanni Paolo II, nell’enciclica Fides et ratio,
attestava:

5 Sto, semplicemente, attestando cid che afferma il Concilio Vaticano IT: «Nell’in-
timo della coscienza 'uvomo scopre una legge che non ¢ lui a darsi, ma alla quale
invece deve obbedire e la cui voce che lo chiama sempre ad amare e a fare il bene e a
fuggire il male, quando occorre, chiaramente dice alle orecchie del cuore: “fa” questo,
fuggi quest’altro. Cuomo ha in realtd una legge scritta da Dio dentro il suo cuore:
obbedire ad essa & la dignitd stessa dell'uomo, e secondo questa egli sara giudicato”
(cfr. Rm 2,14-16)» (Conciuio Ecumenico Vaticano 11, Costituzione pastorale sulla
chiesa nel mondo contemporaneo, Gaudium et spes, 16).



da credenza® nelle altre religioni ¢ quell'insieme di esperienza e di
pensiero, che costituiscono i tesori umani di saggezza e di religiosita,
che 'uomo nella sua ricerca della verith ha ideato e messo in atto nel
suo riferimento al Divino e all’Assoluto»’.

Tutto il bene presente nelle religioni, riconosciuto come tale dalla
Chiesa, rappresenta una ricchezza, capace di aiutare I'vomo nella ricerca
dell’Assoluto, nel suo sforzo di raggiungere a tastoni Dio®. La fede, in-
vece, & «innanzi tutto un'adesione personale dell’'uomo a Dio; al tempo
stesso ed inseparabilmente, ¢ 'assenso libero a tutta la verita che Dio ha
rivelato»’. Non sempre tale distinzione viene ricordata nella riflessione at-
tuale; percid, spesso, si identifica la fede teologale, che & accoglienza della
verith rivelata da Dio Uno e Trino, con la credenza nelle altre religioni
che & esperienza religiosa ancora protesa alla ricerca della verita assoluta e
priva dell’assenso al Dio che si rivela. Questo ¢ uno dei motivi per cui si
tende a ridurre, fino talora ad annullarle, le differenze tra il cristianesimo
e le altre religioni. Cancellando questo tipo di differenza, si giunge a ri-
tenere che ogni religione possa essere una via autonoma per la salvezza,
che una religione valga 'altra®, e che Gesti di Nazareth sia alla pari con
qualunque altro fondatore religioso. Ma su tale diffusa concezione, la
Redemptoris missio attesta che non esistono vie alternative o parallele alla
rivelazione di Gest Cristo per la salvezza degli uomini''.

Sostenere tale differenza non significa cadere in una visione ristretta,
tale da non riconoscere i valori positivi presenti nelle altre religioni; al
contrario, significa individuare percorsi indispensabili alla focalizzazione
dei punti comuni, evitando che si relativizzi ogni possibile principio co-
mune. Si tratta di una consapevolezza che va valorizzata, prima di tutto,

6 Occorre osservare che, nella traduzione latina, il termine “credenza”, indicato tre
volte al n. 32 dell’enciclica Fides et ratio, nella traduzione italiana viene tradotto con il
participio presente fidens, del verbo fido, “fidarsi” anziché credulitas. Cid fa supporre
che Giovanni Paolo II abbia voluto lasciare spazi aperti sulla questione del rapporto
fede e credenza circa le religioni mondiali.

7 GrovannI Paoro 11, Lettera enciclica Fides et ratio, nn. 31 e 32.

8 Cfr. Concirio Ecumenico Vaticano 11, Decreto sull’attivitd missionaria della
Chiesa Ad gentes, 3.

9 CarecuIsMO DELLA Criesa CarTorica, Citta del Vaticano 1999, 150.

10 Cfy. Grovannt Paoro II, Lettera enciclica Redemptoris missio, 36.

1 Ivi, p. 5.

87



88

in ambito cattolico per evitare che qualunque punto di partenza porti a
un sicuro, quanto fragile, punto di arrivo su questioni cruciali.

Sottolineo, percio, alcune affermazioni, offerte dal Magistero ecclesia-
le, che riguardano la dottrina di fede circa il rapporto tra cristianesimo e
religioni e che, al contempo, salvaguardano I'identita cristiana da possibili
errori.

La prima riguarda la pienezza veritativa presente in Cristo: «Deve essere
fermamente creduta l'affermazione che, nel mistero di Gesu Cristo, Figlio
di Dio incarnato, si da la rivelazione della pienezza della verita divina»™.
Gesti Cristo non ¢ solo il mediatore della rivelazione, ma anche il con-
tenuto stesso della rivelazione. Il Magistero, nel parlare della rivelazione
di Ciristo, utilizza cinque parole che, per la loro portata teologica, hanno
creato numerose difficolta di ricezione, sia in ambito cattolico, sia in quel-
lo ecumenico e interreligioso: la rivelazione di Cristo ¢ assoluta, completa,
piena, unica, definitiva, universale. Senza soffermarsi su ognuno di questi
termini, ¢ ben comprensibile il loro senso generale: in Gesu Cristo, Verbo
eterno incarnato, si trova la verita ultima su Dio e sull’'uomo. Tale senso,
quindi, impone a un credente o al seguace di un’altra religione di rispettare
la fede cattolica, riconoscendo in Gesu la “fonte” per il raggiungimen-
to della salvezza. Tale “fonte” non ¢ un motivo di vanto per i cristiani,
neanche un tentativo di diminuzione del credo altrui; anzi, risulta essere
un’attestazione di apertura proprio per I'estensione universale della poten-
za divina che, in Gesti di Nazareth e grazie alla sua azione redentrice, brilla
anche nelle altre culture religiose, nelle mediazioni partecipate di verita e
di grazia. Questa potenza consente, pertanto, di riconoscere, per alcuni
seguaci e per la forza dello Spirito Santo, la salvezza anche oltre i confini
visibili della chiesa.

E chiaro che, quando nel dialogo si parla di “paritd”, ci si riferisce alla
pari dignita personale delle parti, non ai contenuti dottrinali:

«Se & vero che i seguaci delle altre religioni possono ricevere la gra-
zia divina, ¢ pure certo che oggettivamente si trovano in una situa-
zione gravemente deficitaria se paragonata a quella di coloro che,
nella Chiesa, hanno la pienezza dei mezzi salvifici»'>.

12 CoNGREGAZIONE PER LA DorTrINA DELLA FEDE, Dichiarazione Dominus lesus, S.
" Ivi, 22. Anche la Redemproris missio dichiara che, nelle altre esperienze religiose, vi sono



Come ho appena detto, questo non significa che i cristiani siano dei
privilegiati rispetto ai seguaci delle altre religioni. Piz alto é il dono, piiL
grande ¢ la responsabilita!

Il Concilio precisa:

«occorre ricordare a tutti i figli della Chiesa che la loro particolare
condizione non va ascritta ai loro meriti, ma ad una speciale grazia
di Cristo; se non vi corrispondono col pensiero, con le parole e con
le opere, non solo non si salveranno, ma anzi saranno pitr severa-
mente giudicati»'™.

Considerazioni conclusive

Le osservazioni appena abbozzate consentono di fare una piccola sin-
tesi. Bisogna comprendere, prima di tutto, che veriti e semi di veriti (o ir-
raggiamenti di veritd) non sono equivalent. Tra il tutto e la parte del tutto
c’¢ una sostanziale differenza, anche se sappiamo che lo Spirito Santo, pre-
sente nelle varie culture e nelle religioni, assume un ruolo di preparazione
evangelica che rientra nell'unica azione di Ciristo (il tutto). Per questo mo-
tivo, la Chiesa, guidata dalla carita e dal rispetto della liberta, ha I'obbligo
di annunciare a ogni uomo il Vangelo di Cristo, I'adesione al Battesimo e
agli altri sacramenti, perché ciascuno possa partecipare in modo pieno alla
comunione con Dio Padre, Dio Figlio e Dio Spirito Santo. Lazione dello
Spirito, che chiama uomini di una particolare cultura, non si pone, infatti,
al di fuori o accanto a quella di Cristo, perché si tratta dell'unica economia
salvifica del Figlio di Dio, attuata con la cooperazione dello Spirito Santo
ed estesa, nella sua portata salvifica, all'intera umanita. Richiamando papa
Giovanni Paolo II, si comprende come anche la cultura non sia I'babitat
necessario o assoluto per la conoscenza della verita:

«Non si pud negare che 'uomo si da sempre in una cultura par-
ticolare, ma pure non si pud negare che 'uvomo non si esaurisce
in questa stessa cultura. Del resto, il progresso stesso delle culture

dimostra che nell'uomo esiste qualcosa che trascende le culture»'.

“insufficienze, lacune ed errori” (Grovannt Paoro II, Lettera enciclica Redemproris missio, 55).
14 ConciLio Ecumenico Varicano II, Costituzione dogmatica sulla chiesa Lumen

gentium, 14.
15 Grovanni Paoro 11, Lettera enciclica Verizatis Splendor, in AAS 85 (1993), 1176-1177,
53; :

89



90

Gli esseri umani sono, intrinsecamente, aperti all’universale e al
trascendente; per questo motivo, «una cultura non pud mai diventare
criterio di giudizio ed ancor meno criterio ultimo della verita nei con-
fronti della rivelazione di Dio»'. Linterscambio culturale esistente fra
i vari continenti, fenomeno costante della societd attuale, deve aprire
alla consapevolezza che la cultura non pud essere invocata quale garante
della verita, poiché quest'ultima, che ¢ assoluta, universale, eterna, re-
lativizza ogni sistema culturale. Per un motivo analogo, una religione
che pretenda di essere vera e universale non puo identificarsi con una
sola cultura. Cid vale soprattutto per il cristianesimo, che costituisce la
“pienezza della vera religiositd”", e per 'evento cristologico su cui esso
si fonda: grazie a questo fondamento, infatti, si puo affermare che tutte
le culture umane saranno giudicate alla luce della verita rivelata da Dio.

Un aspetto ulteriore, essenziale del dialogo ¢, inoltre, il fatto che
la propria specificita non annulla e non limita nell’altro la ricchezza
della veritd. Anzi, al contrario, occorre avere la consapevolezza che lo
Spirito riconosce sempre cio che é suo. Cosa significa? Se il bene racchiu-
so nell’'uomo proviene solo dallo Spirito di Cristo, qualunque verita
presente in un’altra coscienza religiosa non potrad mai contraddire la
sua, visto che si tratta della stessa e unica verita. Questo significa che lo
Spirito, mediante la grazia, spinge ogni uomo a cercare € a riconoscere
cid che & conforme al bene verso cui tende nel suo anelito all’Assoluto.
Il dialogo, allora, non ¢ solo un’azione che si stabilisce su un piano pret-
tamente umano, né sulla base di una semplice persuasione noetica o di
una compensazione del vuoto dell’altro. Non ci si puo rivolgere all’altro
semplicemente come “un uomo che vada verso un altro uomo”, ma oc-
corre andare verso di lui da uomo di fede che parla con chi sta cercando
tale fede. Entriamo, qui, nella delicata sfera della dimensione spirituale.
Il dialogo, proprio perché riguarda il Vangelo, che ¢ la verita di Gest
Cristo, non pud essere solo opera dell'uomo. Esso ¢ affidamento alla
grazia divina. Ma il Vangelo, proclamato a parole o insegnato con fer-
mezza di dottrina, deve essere I'espressione di un “Vangelo vivo”, ossia
deve comunicare 'esperienza vitale di chi sperimenta, costantemente,

16 Grovanni Paoro I, Lettera enciclica Fides et Ratio, in AAS 91 (1999), 59-60, 71.
7 A. Ben, Teologia fondamentale, Libreria editrice fiorentina, Firenze 1984, 24.



che la sua vita & stata toccata dalla parola creatrice e dalla potenza della
grazia. Questa vita, ora, pud essere il presupposto di credibilita della
fede vissuta. E la fede personale che diventa, per grazia, il vero linguag-
gio della comunicazione, il veicolo della verita e I'approccio credibile
al dialogo. La storia ci insegna tutto questo con esempi emblematici:
quando San Francesco d’Assisi si presentd davanti al sultano, questi
rimase fortemente colpito dalla figura ascetica del santo. Si pensi anche
a Madre Teresa di Calcutta, donna di alta carita, credibile nella fede
cristiana. La sua esemplarita ¢ diventata la voce autentica di una verita
espressa senza parole, fatta di vita concreta, per persone appartenenti a
diverse culture. Si potrebbero fare, poi, tanti altri esempi.

Concludo, riprendendo proprio quest’'ultimo pensiero. Se dovessi
racchiudere, infatti, in una sola frase il modo in cui sia possibile con-
cepire un vero dialogo tra gli uomini, non esiterei a dire che esso &
il vangelo vissuto autenticamente dai cristiani: questo ¢ il vero luogo
salvifico dell'incontro tra gli uomini e Dio. E la forza vitale della fede a
donare uno spessore credibile alla veritd. Dove il Vangelo si manifesta
in parole e in opere, quindi, con piena coerenza, ¢ resa credibile anche
la missione della Chiesa, poiché essa viene riconosciuta come reale “epi-
fania di Cristo”.

91






