DoORIANA FONTE

La storia degli interventi del Magistero
sulle associazioni massoniche

La legittimazione del potere coercitivo della Chiesa, specie prima
della codificazione del diritto penale canonico, veniva soprattutto
espressa attraverso il Magistero pontificio.

Fu proprio attraverso una Lettera Apostolica, [n Eminenti Apostola-
tu specula® di Papa Clemente XII (1730-1740), che il 28 aprile 1738 la
Chiesa, condannd con la pena della scomunica, la Massoneria, venti
anni dopo la sua nascita, ritenendola, per le sue finalitd, come un peri-
colo per la Fede cattolica.

Da questo documento in poi, il tema massonico ha costituito espli-
cita materia di circa seicento — sembra siano precisamente 586 — inter-
venti magisteriali da parte dei Romani Pontefici, interventi sia diretti —
cio¢ tradotti in costituzioni, encicliche, bolle, e cosi via —, sia indiretti,
vale a dire realizzati attraverso istanze della Santa Sede e strumenti a di-
verso titolo impegnativi dell’autorita dei Papi®.

Agli interventi pontifici si sono poi accompagnate innumerevoli
espressioni di magistero episcopale a firma di un solo presule o di un
gruppo di vescovi. Inoltre, sul tema dei rapporti fra la Chiesa cattolica
e la Massoneria si & venuta sviluppando una consistente letteratura, ca-
ratterizzata da una vistosa disomogeneita sia dal punto di vista delle in-
tenzioni degli autori che della qualit degli esiti®.

! CLEMENTE X1, Const. Iz Eminenti, (28 aprile 1738), in Bollarium: Diplomatum et Pri-
vilegiarum Sanctorum Romanorum Pontificium, Roma 1738, vol. 24, pp. 366-367.

2 Cfr. R.E EspoSITO, Abolita la scomunica contro la massoneria, in «Vita pastorale», anno
LXXI, n. 4, aprile (1983), p. 66.

3 Cfr. G. CANTONI, La massoneria nei documenti del Magistero della Chiesa cattolica, in
AAVV., Massoneria e religioni, (a cura di) M. INTROVIGNE), Elle Di Ci, Leumann, Torino 1994,
pp. 133-135; cft. G. CAPRILE, [ Documenti pontifici...op.cit., pp. 504-517.




1. La fondazione della Massoneria nel 1717 e la sua prima condanna
nel 1738.

1l conflitto tra la Chiesa cattolica e la Massoneria moderna ¢ divam-
pato quasi subito dopo la costituzione della Grande Loggia d'Inghilter-
ra, all’inizio del XVIII secolo, destinata a diventare la Grande Loggia
Madre mondiale.

Nei secoli precedenti e per tutto il Medioevo ¢ comunque accertata
la presenza di corporazioni dei maestri dell’arte muraria alle quali era
affidata la costruzione di edifici sacri? di cui magnifico esempio sono le
Cattedrali Gotiche. Queste istituzioni godettero a lungo di privilegi e
di ampie protezioni, sia da parte dell’aristocrazia sia del clero; si tratta-
va di corporazioni che custodivano gli antichi segreti dell’architettura e
delle costruzioni, segreti che tramandavano attraverso forme di inizia-
zione operativa e che univano alle operazioni manuali vere e proprie fi-
losofie antiche, spesso occultate agli occhi della Chiesa. Nel tempo que-
sti gruppi iniziarono a riunirsi in Logge, e quelli che prima erano co-
nosciuti come Liberi muratori assunsero il nome di Massons, termine
che in francese significa “muratori™.

Durante la prima meta del XVII secolo, a seguito del frantumarsi
dell’ecumene cattolico costituito dalla civilta cristiana romano-germa-
nica e il conseguente abbandono dell’architettura religiosa nei paesi
passati alla Riforma protestante, si verificd, all’interno delle corpora-
zioni, una profonda crisi professionale. Per recuperare il prestigio per-
s0, vennero associate, o meglio, “accettate”, nelle Logge, persone che
non avevano nulla a che fare con I'arte muratoria — erano, si diceva,
non operativi —, come intellettuali ed aristocratici®.

Il fenomeno incomincid a crescere fino a diventare prevalente all’i-
nizio del XVIII secolo e 'impostazione delle Logge dal carattere “ope-
rativo” si trasformd lentamente in orientamento “speculativo’, vale a

4 Cfr. Z. SUCHECKI, Chiesa e Massoneria, L.E.V., Citta del Vaticano (Roma) 2000, p. 11;
cfr. ID., La Massoneria nelle disposizioni del «Codex Iuris Canonici» del 1917 e del 1983, L.E.V.,
Citta del Vaticano (Roma) 1997, p. 18.

5 Cfr. Ihidem.

6 Cfr. M. INTROVIGNE, La Massoneria, Elle Di Ci, Leumann, Torino 1997, pp. 12-28.



dire con argomenti a sfondo filosofico ed esoterico’. I gruppi di lavoro
si posero sotto 'obbedienza di un Maestro Venerabile e grazie alla loro
grande autonomia politica, religiosa e sociale, divennero ben presto il
punto di riferimento privilegiato per tutte quelle arti, tradizioni e cre-
denze lontane dalla Chiesa e spesso considerate molto vicine all’eresia®.

Nasce cosi il 24 giugno del 1717, festa di San Giovanni Battista, pro-
tettore delle Corporazioni dei Muratori, con I'intento di promuovere un
“ecumenismo” surrogatorio ed alternativo, la prima Loggia massonica spe-
culativa costituita dalla fusione di quattro Logge londinesi’.

La sua nascita si fondava su due ideologie contrastanti: da una par-
te Pauspicio del razionalismo, dall’altra 'anelito preromantico al miste-
ro che affonda le sue radici nella cosiddetta “tradizione esoterica’.

Nel 1723 la Grande Loggia si diede le Costituzioni, redatte dal pa-
store presbiteriano James Anderson (1680-1739)1°, nelle quali veniva
stravolto il principio tradizionale della Massoneria operativa, secondo
cui il massone doveva praticare dappertutto il cristianesimo, sostituen-
dolo con quello secondo cui era pilt opportuno non imporre altra reli-
gione ma lasciare pienamente libero ciascuno sulle opinioni persona-
li'!. Questo significava introdurre I'idea di una religione puramente ra-
zionale e non rivelata e, in questo cambiamento, era evidente, sia il ten-
tativo di porre rimedio, sulla base della razionalita, della aconfessiona-
lita e dello spirito di tolleranza alle divisioni create dalla Riforma pro-
testante, sia di staccare la Massoneria dal cattolicesimo, per inserirla
nell’anglicanesimo!2.

Il rapido diffondersi della Massoneria in Europa fu subito oggetto
di segnalazione da parte dei nunzi apostolici alla Segreteria di Stato e,

7 Ibidem.

8 Ibidem; cfr. M. INTROVIGNE, Che cos? la Massoneria: il problema delle origini e le origini
del problema, in AA.VV., Massoneria e religioni (a cura di M. INTROVIGNE), Elle Di Ci, Leu-
mann, Torino 1994, pp.13-62.

9 Cfr. Z. SUCHECKI, Chiesa e... op. cit., p. 11; cfr. A.LA. MOLA, Storia della massoneria ita-
liana dalle origini ai nostri giorni, Bompiani, Milano 1992, p. 51; cfr. M. INTROVIGNE, La Mas-
soneria... op .cit., p. 23.

107, ANDERSON, Constitutions d'Anderson. 1723, (a cura di D. LIGOU), Edimaf, Parigi 1990.

1 Cfr. Z. SUCHECKI, La Massoneria nelle disposizioni del «Codex Iuris Canonici»... op. cit.,
pp- 19-20.

12 Cfr. Ihidem.




in base a questi rapporti, le autorita vaticane si convinsero di essere di
fronte ad una istituzione eretica d’origine protestante!®.

In questo contesto, Papa Clemente XII (1730-1740), ritenne di dover
mettere in guardia la Chiesa contro tale organizzazione e il 28 aprile 1738
pubblicd la Lettera Apostolica Iz Eminenti Apostolatu speculat®, con la
quale colpi gli aderenti alla Massoneria con una delle pene pit gravi pre-
viste dall’ordinamento canonico, ossia la scomunica riservata al Pontefice.

Nacque cosi il primo documento pontificio di condanna e di diffi-

da delle associazioni massoniche®®.

1.1. I principali pronunciamenti pontifici e le espressioni del Magiste-
ro episcopale.

La storia del deposito giuridico-dottrinale costituito dagli interven-
ti del Magistero si pud periodizzare, dal suo inizio fino ad oggi, in quat-
tro fasil®.

La prima fase — la pitt ricca dal punto di vista del numero e del-
Pampiezza dei documenti e la pilt importante per il fatto che tutti i do-
cumenti di questo periodo costituirono poi la base per la successiva le-
gislazione della Chiesa — si apre con la ricordata Lettera Apostolica /n
Eminenti Apostolatu specula di Papa Clemente XII'7 e si chiude con la
fine del pontificato di Papa Leone XIII.

Durante tale periodo quasi tutti i Pontefici che si sono succeduti ri-
tennero di doversi pronunciare contro la Massoneria: Papa Benedetto
XIV (1740-1758) con la Costituzione Apostolica Providas romanorum
pontificum del 18 maggio 1751'8; Papa Pio VII (1800-1823) con la

13 Cfr. M. INTROVIGNE, Che cos? la Massoneria: il problema delle origini e le origini del pro-
blema, in AAVV., Massoneria...op. cit., pp.13-62.

14 CLEMENTE XII, Const. In Eminenti...in Bollarium: Diplomatum et Privilegiarum Sanc-
torum Romanorum Pontificium, Roma 1738, vol. 24, pp. 366-367.

15 Cfr. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria e Chiesa cattolica ieri, oggi e doma-
ni, Edizioni Paoline, Roma 1979, p. 13.

16 Cfr. per la periodizzazione, G. CANTONI, La massoneria nei documenti del Magistero del-
la Chiesa cattolica, in AANV., Massoneria... op. cit., pp. 133-182.

17CLemMENTE XII, Const. In Eminenti...in Bollarium: Diplomatum et Privilegiarum Sancto-
rum Romanorum Pontificium, Roma 1738, vol. 24, pp. 366-367.

18 BENEDETTO X1V, Const. Providas Romanorum Pontificum, (18 maggio 1751), in P De
Lambertinis, Bullarium, Roma 1751, vol. 3, pp. 283-286.




Costituzione Apostolica Ecclesiam a Jesus Christo del 13 settembre
1821%%; Papa Leone XII (1823-1829) con la Costituzione Apostolica
Quo graviora del 13 marzo 18252% Papa Pio VIII (1829-1830) con
VEnciclica Traditi Humilitati del 24 maggio 18292%; Papa Gregorio
XVI (1831-1846) con I’Enciclica Mirari vos del 15 agosto 183222, Pa-
pa Pio IX (1846-1878), poi, per le particolari circostanze storiche che
suggellarono il suo lungo pontificato, emand: 'Enciclica Qui pluribus
il 9 novembre 184623, I'Allocuzione Quibus quantisque il 20 aprile
184924, I’Enciclica Noscitis et nobiscum 1’8 dicembre 1849%, I'Enciclica
Quanta cura — Syllabus I'8 dicembre 186426, I’ Allocuzione Multiplices
inter il 25 settembre 1865%, la Costituzione Apostolica Apostolicae Se-
dis il 12 ottobre 186928, la Lettera Quamquam il 29 maggio 1873% ¢
la Lettera Exortae il 29 aprile 1876°. Papa Leone XIII (1878-1903),
infine, condannd i massoni con I'Enciclica Humanum genus del 20
aprile 18843! — l'ultimo dei documenti solenni con i quali i Pontefici
si occuparono espressamente e direttamente della Massoneria — e con

19 P10 VII, Const. Ecclesiam a Jesu Cristo, (13 settembre 1821), in Bullarii Romani Conti-
nuatio, Roma 1821, vol. 7, pars. II, pp. 2180-2183.

20 goNE X1, Const. Quo graviora, (13 marzo 1825), in Bollarii Romani Continuatio, Ro-
ma 1825, vol. 8, pp. 327-338.

21 Pio VIIL, Ep. Encyc. Traditi humiliati, (21 maggio 1829), in Bollarii Romani Continua-
tio, Roma 1829, vol. 9, pp. 23-27.

22 GREGORIO X VI, Ep. Encyc. Mirari vos, (15 agosto 1832), in Bullarii Romani Continua-
tio, Roma 1832, vol. 19, pp. 129-133.

23 pro IX, Ep. Encyc. Qui pluribus, (9 novembre 1846), in Pii IX Pontificis Maximi Acta,
vol. I, pars. I, pp. 4-24.

21p., All. Quibus, quantisque, (20 aprile 1849) in Pii IX Pontificis Maximi Acta, vol. 1,
pars. I, pp. 167-194.

25 1Ip., Ep. Encyc Noscitis et nobiscum (8 dicembre 1849) in Pii IX Pontificis Maximi Acta,
vol. I, pars. I, pp. 198-223.

26 1p., Ep. Encyc. Quanta cura -Syllabus-, (8 dicembre 1864), in ASS 3 (1866-67), pp.
160-167.

27 Ip., All. Multiplices inter, (25 settembre 1865), in ASS 1(1865), pp.193-196.

281p., Const., Apostolicae Sedis, (12 ottobre 1869), in ASS 5 (1869), pp. 287-312.

2 1Ip., Ep. Quamquam, (29 maggio 1873), in Pii IX Pontificis Maximi Acta, vol. V1, pars.
I, pp. 182-186.

301p., Ep. Exortae, (29 aprile 1876), in ASS 9 (1876), pp. 321-324.

31 LeoNE XIII, Ep. Encyc. Humanum genus, (20 aprile 1884), in ASS 16 (1883-84), pp.
417-433.




due documenti minori datati lo stesso giorno Inimica vis*? e Custods®>,
8 dicembre 1892.

La seconda fase si stende cronologicamente dal 1903, cio¢ dall'inizio
del pontificato di Papa San Pio X (1903-1914), all’'apertura del Conci-
lio Ecumenico Vaticano II nel 1962. I termini emblematici del periodo
sono costituiti, da un lato, dalla promulgazione del Codice di Diritto
Canonico nel 1917, da parte di Papa Benedetto XV (1914-1922) e, dal-
P’altro, dalla conferma del canone 233534 di tale codice nell’articolo 247
delle Costituzioni Sinodali promulgate nel 1960 dal Primo Sinodo Ro-
mano3s, voluto da Papa Giovanni XXIII (1958-1963) e che doveva es-
sere la prova generale del Concilio Ecumenico Vaticano IL.

In questo periodo, escludendo i due testi ricordati, i riferimenti ma-
gisteriali espliciti alla Massoneria sono straordinariamente esigui —
grosso modo uno per ogni Pontefice — ¢ questa esiguita si pud facil-
mente attribuire al fatto che la sentenza di condanna e la conseguente
diffida antimassonica sono state codificate nel citato canone 2335.

La terza fase va dal Concilio Ecumenico Vaticano II del 1962 alla
dichiarazione della Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede del
198136, Si tratta di un periodo caratterizzato dal silenzio magisteriale
sulla Massoneria, se si eccettua una dichiarazione della Sacra Congre-
gazione per la Dottrina della Fede contro false e capziose interpretazio-
ni date ad una lettera indirizzata nel 1974 dalla stessa Congregazione
ad alcuni episcopati®’, un documento riservato poi divenuto di pub-
blico dominio.

321p., Ep. Inimica vis (8 dicembre 1892), in ASS 25 (1892-93), pp. 274-277.

33 1p., Litt. Custods di quella fede (8 dicembre 1892), in Leonis XIII Pontificis Maximi Ac-
ta, vol. 7, pp. 331-343.

34 Can 2335 (CIC 1917): «Nomen dantes sectae massonicae aliisve eiusdem generic associa-
tionibus quae contra Ecclesiam vel legitimas civiles potestates machinantur, contrabunt ipso facto ex-
communicationem Sedi Apostolicae simpliciter reservatam».

35 Cfr. SINODO ROMANO, A.D. 1960, Az, T.PV. Citta del Vaticano (Roma) 1960, n. 247.

36 5.C. PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Declaratio de canonica disciplina quae sub poe-
na excommunicationis vetat ne cattolici nomen dent sectae massonicae alii:que eiusdem generis as-
sociationibus, (17 febbraio 1981), in AAS 73 (1981), pp. 240-241.

37'S.C. PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Litt. Complures Episcopi,ad praesides conferentiarum
episcopalium de catholicis qui nomen dant associationibus massonicis, Prot. 272/44, (18 luglio
1974), in AAS 73 (1981), pp. 240-241.




Infine, la quarta fase inizia nel 1981 ed ¢ ancora aperta. I suoi mo-
menti rilevanti — e unici — sono a tutt’oggi costituiti dalla pubblicazio-
ne del nuovo Codice di Diritto Canonico, nel 1983, nel quale si parla
in modo generico di «/.../ consociationi, quae contra Ecclesiam machina-
tur /.../»*® e non compare riferimento nominativo alla Massoneria; dal-
la dichiarazione della Congregazione per la Dottrina della Fede Quae-
stum est del 198339 che, in coincidenza con la promulgazione di tale Co-
dice, ribadisce la condanna e la diffida relativa all’appartenenza, venen-
do cosl a costituire interpretazione autentica del canone 1374 e dal do-
cumento ufficioso dello stesso Dicastero Vaticano che, nel 1985, offre
motivazione della reiterazione della condanna e della diffida del 19834,

Ai documenti formalmente sintetici e rapidamente concludenti, fin
qui esposti, va aggiunta I'opera chiarificatrice delle Congregazioni Ro-
mane con cui si precisava l'insegnamento dei Papi*!, risolvendo al tem-
po stesso le difficolta che sorgevano al momento della loro applicazio-
ne. Questo iter — sia detto di passaggio — non ha interessato soltanto i
testi magisteriali sul tema massonico, ma le forme espressive di tutto il
Magistero pontificio. Ad ogni modo, a partire dalla prima codificazio-
ne canonica, gli interventi diventano esclusivamente interpretativi del-
la legislazione vigente®2.

Di analoga importanza dovrebbero essere oggetto, nella misura del
possibile, sia le espressioni di magistero episcopale, sia le manifestazio-
ni culturali — scritti e incontri —, relativi ai rapporti fra la Chiesa catto-

lica e la massoneria“3.

38 Can 1374 (CIC 1983): «Qui nomen dat consociationi, quae contra Ecclesiam machinatur, iu-
sta poena puniatur; qui autem eiusmodi consociationem promovet vel moderatur, interdicto puniatur».

39 S.C. PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Quaesitum est: de associatinibus massonicis,
(26 novembre 1983), in AAS 76 (1984), p. 300.

O Inconciliabiliti fra fede cristiana e massoneria. Riflessioni a un anno dalla Dichiarazione del-
la Congregazione per la Dottrina della Fede, in <L Osservatore Romano», 23 febbraio 1985, p. 1.

41 Cfr. S.C.S. UFE, Resp., De sepultura ecclesiastica concedenda iis, qui nomen dederant sec-
tae massonicae, (2 dicembre 1840), in ASS 26 (1840), p. 641; S.C. S.R.U. INQuIs., Decr. Cir-
ca occultas sectas, (13 luglio 1865), in ASS 1 (1865), pp. 290-294; ID., Instr. De secta masso-
num, in ASS 17 (1884), pp. 43-47.

42 G. CANTONI, La massoneria nei documenti del Magistero della Chiesa cattolica, in AAVV.,

Massoneria. .. op. cit., pp. 138-142.
3 Cfr. Ibidem.




Quanto al Magistero episcopale, va ricordata, per la sua oggettiva ri-
levanza e per 'evidente considerazione in cui ¢& stata tenuta dal Magiste-
ro pontificio, la Dichiarazione circa 'appartenenza di cattolici alla Mas-
soneria, pubblicata nel 1980 dalla Conferenza Episcopale Tedesca®4.

1.2. Le motivazioni di condanna addotte dai Pontefici.

itinerario brevemente descritto merita di essere esaminato anche
da un punto vista motivazionale.

Nella sentenza di condanna e di diffida del 1738, contenuta nella
Lettera Apostolica In Eminenti Apostolatu specula®, la condanna papa-
le era motivata dall’avversione dei massoni per i dogmi della Chiesa,
dalla loro vibrante propaganda anticattolica, dal giuramento sul segre-
to e dal carattere di “stato nello stato” della Massoneria®. La pena pre-
vista — destinata a tutti fedeli sia laici che chierici —, era quella della sco-
munica latae sententiae; I'eventuale assoluzione era riservata al Romano
Pontefice pro tempore, con I'eccezione del pericolo di morte.

In veritd, i papi non furono i primi a condannare la Massoneria per-
ché, in Francia, il 14 settembre 1737, venne proibita dal primo ministro,
il Card. Fleury, ogni adunanza dell’associazione dei frey-magons®’. Analo-
ghi provvedimenti, anche se solo per ragioni politiche, erano gia stati pre-
si in precedenza dal governo protestante di Olanda (1735) e successiva-
mente dette misure furono adottate un po dappertutto in Europa.

Questi precedenti repressivi furono approvati nella condanna di
Clemente XII che, ricordando come gia molti stati avessero proibito le

44 CONFERENZA EPISCOPALE TEDESCA, Dichiarazione circa lappartenenza di cattolici alla
Massoneria, (Wiirzburg, 1980), in La Civilta Cattolica (1990-111), pp. 487-495. I testo origi-
nale tedesco si trova in Amtsblatt des Erzbistums Koln, (1 giugno 1980), pp. 102-111.

45 CLEMENTE XII, Const. In Eminenti...in Bollarium: Diplomatum et Privilegiarum Sanc-
torum Romanorum Pontificium, Roma 1738, vol. 24, pp. 366-367.

46 Cfr. G. CANTONI, La massoneria nei documenti del Magistero della Chiesa cartolica, in
AAVV., Massoneria... op. cit., pp. 143-150.

47 Cfr. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria ¢ Chiesa cattolica. .. op. cit., p. 14.

481 a Svezia nel 1738 con Federico I che addirittura decretd la pena di morte per tutti co-
loro che avessero partecipato a riunioni massoniche. Lo stesso fece 'Austria nel 1743; Avigno-
ne. Parigi e Ginevra nel 1744; nel 1745 Berna, il Concistoro di Hannover e di Nuova Parigi,
e perfino il Gran Sultano di Costantinopoli nel 1748.



riunioni dei framassoni, rinnovava I’esortazione «che nessuno, per nessun
pretesto o titolo colorato, osi 0 presuma di iscriversi alle dette societi dei Li-
beri Muratori o Francs-Magons o altrimenti nominate»® .

Riteneva pertanto la Massoneria come istituzione infesta alla reli-
gione ed eversiva degli ordinamenti, non solo ecclesiastici ma anche ci-
vili e considerd i massoni come eretici.

Il concetto venne ribadito nell’editto promulgato nel 1739 dal Se-
gretario di Stato Vaticano, Card. Firrao, che bollava la Massoneria co-
me sospetta d’eresia e nemica della religione cattolica e che, di fatto, ap-
plicava operativamente la condanna ordinando di abbattere tutte le ca-
se nelle quali avessero luogo riunioni della “setta” e comminando agh
adepti, nei casi pitl gravi, la pena di morte.

Con la reiterazione di tale sentenza, nella Costituzione Apostolica
Providas Romanorum Pontificum, del 1751, Papa Benedetto XIV>?, co-
nosciuto universalmente come uomo di rara cultura e umanit, ripro-
duceva integralmente il testo della Lettera Apostolica In eminent!,
confermandone le disposizioni.

Dei sei motivi addotti, il primo riguardava 'unione di ogni religio-
ne come pericolo per la purezza della religione cattolica — naturalmen-
te questo aspetto va considerato alla luce dell’epoca in cui fu scritto —.
Lultimo motivo alludeva alla cattiva fama goduta da tali associazioni
tra le persone prudenti ed oneste. I quattro motivi restanti, costituiva-
no invece, aspetti diversi dello stesso motivo: il segreto fedelmente cu-
stodito con giuramento che rende illecite e sospette le adunanze come
dannose allo Stato e alle sue leggi®2.

Tale motivo contribui a far ritenere illecite tali associazioni, non solo
sotto il profilo giuridico-politico, ma anche sotto quello morale e religioso.

Di conseguenza alcuni Stati, tra cui Spagna e Napoli (1751), subito
dopo la Costituzione di Papa Benedetto XIV, proibirono la Massoneria
infliggendo le pene pit severe: il delitto di Massoneria veniva conside-

49].A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria e Chiesa cattolica... op. cit., p. 15.

50 BENEDETTO X1V, Const. Providas..., in P De Lambertinis, Bullarium, Roma 1751, vol.
3, pp. 283-286.

51 CLEMENTE XII, Const. In Eminenti...in Bollarium: Diplomatum et Privilegiarum Sanc-
torum Romanorum Pontificium, Roma 1738, vol. 24, pp. 366-367.

52 Cfr. J.A. FERRER BENIMELL — G. CAPRILE, Massoneria ¢ Chiesa cattolica. .. op .cit., pp. 17-19.




rato come lesione dell’ordinamento religioso cattolico e, poiché questo
era la base della costituzione degli Stati cattolici, il delitto ecclesiastico
passava ad essere concepito e castigato come delitto politico®.

Nel 1821, con la Costituzione Apostolica Ecclesiam a Jesu Cristo,
contro il Carbonarismo, Papa Pio VII compiva un passo in avanti nel-
I'equiparare nella condanna e nelle pene tutte le societa segrete, inclu-
sa, ovviamente, la Massoneria.

Nella sua Bolla, Papa Pio VII segnald il carattere ipocrita dei Car-
bonari che facevano affettazione di rispetto verso la Chiesa cattolica e
tentavano di propagare il razionalismo e l'indifferenza religiosa, paro-
diando la Passione di Cristo e facendo irrisione degli altri misteri cri-
stiani®>. Condannando la Carboneria, in realtd, il Papa intendeva col-
pire il fenomeno delle societa segrete che incominciavamo a formarsi in
quel periodo, di cui, secondo lo stesso Papa, erano della massoneria
«imitazioni, se non addirittura emanazioni»*®.

La formula di condanna riproduceva quasi testualmente quella del-
la Lettera Apostolica I eminenti, ma a differenza di quelle precedend,
si prescriveva che ciascuno, sotto pena di scomunica, era obbligato a
denunziare al Superiore ecclesiastico competente tutti coloro che sa-
pesse appartenenti alla Carboneria.

Si proibiva inoltre, la lettura di libri, catechismi, statuti e mano-
scritti dei carbonari o che si riferissero ad essi®’.

Alcuni anni dopo, anche Papa Leone XII, nella sua Costituzione
Apostolica Quo graviora del 1825, riproduceva integralmente i docu-
menti dei predecessori reiterando le precedenti censure, ma precisava,
che esse si applicavano a tutte le societa segrete, presenti o future, qua-

53 Cfr. ivi, p.19.

54 P1o V11, Const. Ecclesiam. .., in Bullarii Romani Continuatio, Roma 1821, vol. 7, pars.
11, pp. 2180-2183.

55 Cfr. J.M. CARO, Il Mistero della Massoneria, Editorial Difusion, Buenos Aires 1954, p.
305-322.

56 E. MOLINARI, La Massoneria nei documenti pontifici dell’Ottocento, in AAVV., La libera-
zione d’Italia nell opera della Massoneria, Atti del convegno di Torino del 24 — 25 settembre 1988,
(a cura di A.A. Mo14), Bastogi Ed., Foggia 1990, p. 209.

57 Cfr. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria e Chiesa cattolica. .. op. cit., p.20.

58 LeONE XII, Const. Quo graviora..., in Bollarii Romani Continuatio, Roma 1825, vol. 8,
pp. 327-338.



lunque fosse I'appellativo. II fatto stesso che queste societa fossero se-
grete, rappresentava per Papa Leone XII la prova che erano unite da un
unico disegno sovversivo e che quindi cospirassero contro la Chiesa e i
poteri dello Stato®.

Tutti i Papi che regnarono sullo Stato Pontificio nel periodo risorgi-
mentale reiterarono le accuse alla massoneria di essere la madre di tut-
ti i mali. Cosl fece, con I'Enciclica Traditi Humilitati, nel 1829 Papa
Pio VIII® rivolgendosi ai Patriarchi, Primati e Vescovi di tutto il mon-
do per segnalare loro il dovere di prestare attenzione a quelle associa-
zioni segrete di uomini faziosi, nemici dichiarati di Dio e dei principi
cristiani, che usano tutte le forze per devastare la Chiesa e per turbare
gli Stati®!. Nel 1832 fu invece Papa Gregorio XVI con I'Enciclica Mi-
rari vos, a rivolgersi al mondo intero, segnalando la Massoneria come
«la principale causa di tutte le calamita della terra e dei regni» e come
«il canale di scolo impuro di tutte le sette anteriori»®2. Ma, al contrario
dei suoi predecessori, Papa Gregorio XVI pur confermando le disposi-
zioni dei predecessori contro le societa segrete riferendosi principal-
mente alla setta detta “Universitaria’, non emand scomuniche e alla fi-
ne della sua Enciclica dond con amore la benedizione apostolica ai suoi
venerabili fratelli, esortandoli a confidare nel Signore®.

Di intensita maggiore risultd la condanna della Chiesa alla Masso-
neria durante il pontificato di Papa Pio IX a seguito anche dei gravi dis-
ordini che erano scoppiati nello Stato Pontificio e che portarono all’'U-
nitd d’Italia. Cultimo papa-re, infatti, condannd ogni societa segreta,
direttamente o indirettamente connessa con il fervore massonico, con
114 documenti antimassonici cosi suddivisi: 11 encicliche — la prima

59 Cfr. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria e Chiesa cattolica. . ap. cit., pp. 21-22.

60 pro VIII, Ep. Encyc. Traditi..., in Bollarii Romani Continuatio, Roma 1829, vol. 9, pp.
23-27.

61 Cfr. R.E EsposIToO, / papi e la massoneria, in AANV., La libera muratoria. Massoneria per
problemi (a cura di C. CASTELLACCI), Sugarco, Milano 1978, p.292; cfr. ].M. CARO, I/ Miste-
ro... op. cit., p. 305-322.

62 GREGORIO XVI, Ep. Encyc. Mirari vos..., in Bullarii Romani Continuatio, Roma 1832,
vol. 19, pp. 129-133.

63 Cfr. E MOLINARI, La Mussoneria nei documenti pontifici dell’ Ottocento, in AA.VV., La li-
berazione... op. cit., p. 292.




delle quali I'Enciclica Qui pluribus del 18465 —, 51 lettere, 33 allocu-
zioni e discorsi, 19 documenti maggiori di Curia.

In tutti questi documenti ricorreva il topos classico della comune
matrice delle societa segrete che cospiravano, apertamente o clandesti-
namente, contro la chiesa e i legittimi poteri ¢ a cui si fece risalire l'on-
data rivoluzionaria europea che aveva come suo epicentro I'ltalia e di
conseguenza gli Stati pontifici®. In modo particolare, con I'Allocuzio-
ne Quibus quantisque®, manifestd le sofferenze e le dure prove che la
Chiesa dovette attraversare in quell’epoca, additando la Massoneria co-
me causa principale di esse. Con I'Enciclica Quanta cura®’, Papa Pio IX
reiterd le precedenti condanne dei predecessori — riproposte anche nel
Syllabus dove furono trattati, nel paragrafo IV, gli errori legati alla Mas-
soneria ed alle varie societa segrete e nell’Allocuzione Multiplices inter
del 1865 — aggiungendo che le condanne non erano solo dovute al
carattere clandestino di queste societd, ma anche al fatto che esse veni-
vano permesse e fomentate dal nuovo governo italiano, il quale abil-
mente se ne serviva nella lotta contro lo Stato Pontificio®.

Papa Pio IX, infine, unificd tutto il materiale giuridico contro la Mas-
soneria e contro le societa segrete nella sua celebre Costituzione Apostoli-
ca Apostolicae Sedis del 12 ottobre 18697° comminando la scomunica /z-
tae sententiae, riservata in modo speciale al Papa, contro quanti avessero
dato il nome a tutte quelle organizzazioni che macchinano apertamente o
in segreto contro la Chiesa e contro i legittimi poteri, nonché a tutti co-
loro che le avessero favorite o che non ne denunciassero 'operato.

Tuttavia, negli anni del pontificato di Papa Pio IX, la libera muratoria

64 P10 IX, Ep. Encyc. Qui pluribus..., in Pii IX Pontificis Maximi Acta, vol. 1, pars. I, pp. 4-24.

65 Cfr. E MOLINARL, La Massoneria nei documenti pontifici dell Ottocento, in AA.VV., La li-
berazione... op. cit., p. 292.

66 Pro IX, All. Quibus quantisque. .., in Pii IX Pontificis Maximi Acta, vol. I, pars. I, pp.
167-194.

67 Ip., Ep. Encyc. Quanta cura. .., in ASS 3 (1866-67), pp. 160-167. ASS 3 (1866-67), pp.
160-176.

8 Ip., All. Multiplices inter..., in ASS 1(1865), pp.193-196. ASS 1(1865), pp-193-196.

6 Cfr. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria ¢ Chiesa cattolica. .. op. cit., pp. 24-26.

70 P10 IX, Const., Apostolicae Sedis..., in ASS 5 (1869), pp. 287-322.

71 Cfr. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria e Chiesa cattolica. .. op. cit., p. 27.



poté contare in Italia gli anni della sua massima ripresa, e il suo successo-
re Papa Leone XIII si trovo a dover far fronte ad una eredita pesante.
Infatti, in un contesto storico decisamente antipapale, Papa Leone XIII
reiterd ancora una volta, con dispositivi pili 0 meno articolati, le condan-
ne precedenti, adottando con I'Enciclica Humanum genus del 20 aprile
188472, un’impostazione di carattere sociologico, poiché descrisse le rica-
dute filosofiche ¢ morali della Massoneria in un contesto segnato dall'in-
differentismo religioso. La Massoneria fu condannata perché veicolava il
trionfo del relativismo ed era volta a distruggere 'ordine religioso e socia-
le nato dalle istituzioni cristiane e a creare un nuovo ordine a suo arbitrio.
LEnciclica Humanum genus va ricordata come la piti diretta e la pitt
ampia contro la Massoneria, sebbene fu identificata con il naturalismo
nei suoi fini e nei suoi mezzi, e — mutuando I'espressione dal linguag-
gio del diritto positivo — come I'enciclica-quadro sul tema massonico’.
A seguito della pubblicazione della Humanum genus, la propaganda an-
timassonica si sviluppd notevolmente influenzando il nascente movimen-
to politico e sociale cattolico italiano. Furono fondate associazioni e riviste
antimassoniche, e si moltiplicarono gli studi destinati ad illuminare la pub-
blica opinione con il plauso, lo stimolo e la benedizione del Papa’.
Canale privilegiato per la diffusione del pensiero antimassonico di
Leone XIII fu la rivista dei gesuiti Civilti cattolica che, fin dalla sua na-
scita’?, intraprese una forte polemica contro la massoneria. La rivista
servi da collegamento tra 'apparato ecclesiastico e le organizzazione del
movimento cattolico fortemente impegnate nel sociale e a cui Papa
Leone XIII impartl precise linee di lotta e comportamento’®.
Linsegnamento della religione cattolica nella scuola, tanto caro a
Papa Leone XIII ma combattuto aspramente dalla Massoneria, fu in se-
guito motivo di condanna nella sua Enciclica Inimica Vis dell’8 dicem-

72 LeoNE XIII, Ep. Encyc. Humanum genus..., in ASS 16 (1883-84), pp. 417-433.

73 Cfr. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria e Chiesa cattolica... op. cit., p. 28.

74 Cft. ivi, p. 29.

75 Cfr. G. SALE, La “Civilta cattolica” nei suoi primi anni di vita, in «La Civilta cattolica»,
anno CL, vol. I, quad. 3570, 20 marzo (1999), pp. 544-557.

76 Cfr. R.E ESPOSITO, Pio IX e la massoneria, in AANV., Atti del convegno di ricerca storica
sulla figura e sull opera di Papa Pio IX (28-29-30 settembre 1973), Ed. Tipografia Marchigiana,
Senigallia 1974, p. 238-239.




bre 189277 in cui parla di una congiura atea. In questo campo si scon-
trarono il pensiero dei massoni che volevano che la scuola fosse una fu-
cina di uomini liberi, tolleranti e non legati a nessun dogma, e la posi-
zione della Chiesa cattolica, che partendo dal fatto che il cattolicesimo
era una componente essenziale della cultura italiana, esigeva un inse-
gnamento cattolico a suo avviso in quel momento perseguitato.

Lattivismo delle varie leghe e unioni antimassoniche che nel frat-
tempo si erano formate nel movimento cattolico, culmind con il I
Congresso antimassonico internazionale che si svolse a Trento dal 26 al
30 settembre 1896. La scelta di Trento aveva un forte significato sim-
bolico perché voleva sottolineare una continuita storica e ideologica tra
la riforma protestante, combattuta attraverso il Concilio tridentino, e
la Massoneria’8.

Nel Congresso, a cui parteciparono millecinquecento delegati in
rappresentanza di venti paesi e i lavori ebbero un’ampia risonanza sia a
livello locale, con messe riparatrici, fiaccolate e una mostra di giornali,
libri e cimeli massonici, si realizzd pienamente 'invito di Leone XIII di
scendere coraggiosamente in campo per combattere la Massoneria
«trattandosi di una setta che tutto ha invaso»”°.

Con la morte di Papa Leone XIII, anche se con minore assiduita, non
mancarono nei suoi successori sempre e puntuali condanne come nel ca-
so di Papa Pio X (1903-1914) che in occasione del 50° dell'unit italia-
na, si scaglid contro le manifestazioni commemorative dirette da «una

malvagia setta a cui nulla & piti inviso di Dio e dell'ordine cristiano»&0,

1.3. 1l giudizio della Chiesa sulla dottrina e sul metodo massonico.

Attraverso I'analisi dei contenuti del Magistero, appare evidente co-
me nel mondo cattolico, la Massoneria & soprattutto condannata sulla
base di una critica dottrinale del metodo massonico il cui riferimento

77 LEONE XIII, Ep. Inimica vis..., in ASS 25 (1892-93), pp. 274-277.

78 Cfr. R.E. ESPOSITO, La massoneria e ITtalia, Bdizioni Paoline, Roma 1979, p. 254.

79 Bollettino ufficiale del I° Congresso antimassonico internazionale, Suppl. alla «Rivista An-
timassonica», 1896, fasc. 1, p. 2.

80 E MOLINARL, La Massoneria nei documenti pontifici dell’ Ottocento, in AAVV., La libera-
zione... op. cit., p. 296.



principale — anche se non unico — & 'enciclica Humanum genus di Pa-
pa Leone XIII8!,

I termini del documento non sono assolutamente riducibili all’atti-
vith sovversiva — peraltro assolutamente fondata — svolta storicamente
dalla Massoneria contro la Chiesa e neanche alla pratica del segreto, ma
la denuncia e la condanna si riferiscono esclusivamente ai principi mas-
sonici che danno origine al veicolo del naturalismo, che & il sistema del
razionalismo e dello scetticismo e che si traduce nella pratica del laici-
smo, dell’indifferentismo e del relativismo®.

Innanzitutto si deve specificare che per la Massoneria la parola religio-
ne ha un significato molto limitato, in quanto intende quel ridotto insie-
me di verith relative che si trovano piit o meno nelle credenze comuni del-
Pumaniti in tutte le culture e mentalita e a cui la ragione pud giungere da
sola. Le religioni vengono valutate con il metodo del pilt genuino raziona-
lismo: la ragione umana & unico criterio che conduce alla verita di Dio. I
Dio trascendente, autore della Rivelazione, ¢ sostituito dalla ragione, unica
dominatrice della conoscenza, unico tramite tra la realta e 'uomo. Conce-
pire una religione sulla quale tutti gli uomini sono d’accordo, lasciando ad
essi ogni liberta per le loro particolari opinioni, implica appunto un con-
cetto relativistico della stessa che & incompatibile con quello fondamentale
del Cristianesimo.

La Massoneria nega l'origine soprannaturale di una qualsiasi reli-
gione e, mettendole tutte sullo stesso piano — accosta Cristo a Budda,
il Vangelo allo gnosticismo, i culti misterici alla Bibbia, ed altro —, af-
ferma la libertd morale dell’'uomo di accogliere I'una o I'altra o anche
nessuna, divulgando quell'indifferentismo religioso che mina le fonda-
menta della fede, sinonimo di tolleranza verso idee inconciliabili tra lo-
ro, inevitabilmente relativizzate e che inevitabilmente conducono alla
negazione della conoscenza oggettiva della Verita.

Lapostolo Paolo ricorda che essere cristiani significa «giungere alla
conoscenza della verith» (1Tim 2,4). Noi sappiamo che satana, «padre
della menzogna» (Gv 8,44), lotta contro la Verita e la Verita & fonda-
mento della vita cristiana.

811 goNE XI1I, Ep. Encyc. Humanum genus. .., in ASS 16 (1883-84), pp. 417-433.
82 Cft. G. CANTONT, La massoneria nei documenti del Magistero della Chiesa cattolica, in
AANVV., Massoneria... op. cit., pp. 138-140.




Negando la possibilita di una oggettiva conoscenza della verita, si
evidenzia un contrasto fondamentale che rende inconciliabile la Fede
cattolica con la Massoneria: «La rinuncia alla Verita ¢ il vero nucleo
della nostra crisi»®. Ed & compito della Chiesa difenderla da ogni re-
lativizzazione, in questi concetti, preservandola da ogni livellamento,
e mostrare ai fedeli dove si insidiano i pericoli per la stessa Fede cat-
tolica.

Inoltre, il relativismo massonico implica ovviamente una totale av-
versione ai dogmi di fede perché «chi possiede quell’intima liberta di
pensiero non conosce sottomissione a dogmi e passioni»®4,

Secondo la Massoneria i dogmi sono considerati frutto della volon-
ta dell’'uomo e delle sue mire, sempre e comunque una costrizione, li-
mitanti nella liberta e nella coscienza: non ci si pud assoggettare a dog-
mi di fede rivelati che sfuggono alla ragione umana. Agire in liberta &
sottostare solo alle leggi razionali della natura, quindi questo atteggia-
mento si potrebbe definire un sistema massonico che induce alla libera
e soggettiva interpretazione sulle questioni riguardo a Dio e alla reli-
gione; chiunque proponesse I'unicita di una religione, di una verita si
troverebbe in antitesi con il sistema massonico®.

Questa “religiositd” massonica, come si pud vedere, si fonda su filo-
sofie quali il naturalismo, il deismo, il razionalismo e il panteismo. Le-
saltazione della natura e della ragione e la concezione del mondo del
tutto subordinata all'uomo sono chiaramente riconducibili alle idee
che hanno caratterizzato 'Umanesimo e il Rinascimento®.

Lesistenza di un Dio creatore e ordinatore dell’universo puo essere
dimostrata mediante I'esercizio della ragione, al pari della credenza nel-
I'immortalith dell'anima. Tuttavia, pur ammettendo l'esistenza di Dio,
¢ Dio perd che non ha nulla in comune con il Dio della Rivelazione,
in quanto non ¢ un Dio trascendente e personale, ma piuttosto un “es-
sere”, grande architetto dell'universo, al quale si possono assoggettare

83 Cfr. J. STIMPELE, La Chiesa cattolica e la Massoneria. La commissione per il dialogo ha chia-
rito la decisiva questione, in «Quaderni di Cristianita», anno II, n. 4 (1986), p- 63.

84 Tyj, p- 51

85 Cfr. Ihidem.

86 Cfr. G. CANTONI, La massoneria nei documenti del Magistero della Chiesa cattolica, in
AAVV., Massoneria... op. cit., pp. 138-140.



tutte le interpretazioni soggettive?”. I massoni negano validita a tutte le
religioni positive, ossia alle dottrine e alle forme di culto fondate sulla
Rivelazione o sull’insegnamento specifico di qualche Chiesa®s.

Negando la Rivelazione e negando la divinita di Cristo, la Massone-
ria nega la Grazia e la Redenzione in quanto I'umaniti pud perseguire da
sé i mezzi per il suo miglioramento, per il suo cammino di sviluppo ed
elevazione. Questo ¢ deducibile dai rituali massonici dove la perfezione
etica richiesta al massone ¢ assolutizzata e pertanto separata dalla grazia®.

Ora noi sappiamo che lo scopo della Redenzione non ¢ solamente di
ricondurre gli uomini ad una felicitd soprannaturale, ma di ristabilire il
rapporto tra bene e male, alterato a causa del peccato originale. Noi cre-
diamo che 'elemento puramente umano non sia sufficiente per realizza-
re I'idea completa di umanita e la perfezione alla quale siamo chiamati,
ma che essa possa venire realizzata solo attraverso Cristo e la sua Chiesa.

Se la Massoneria afferma di possedere fuori da Cristo i mezzi per pro-
curarsi la volonta di bene, il miglioramento dell’individuo, la cultura di
cid che & veramente umano, ci si chiede come possa un cristiano allo stes-
so tempo appartenere alla Chiesa e alla Massoneria. Altro non sarebbe
che camminare con una gamba in una direzione e con I'altra in quella op-
posta, con tutte le conseguenze che questo determinerebbe®.

Dunque, tornando alla condanna, importa sottolineare che essa non
ha tanto di mira una dottrina e i suoi corollari, tante volte e a diversi ti-
toli denunciati e sanzionati anche senza riferimento alle associazioni mas-
soniche, ma colpisce il naturalismo organizzato, meglio, l'organizzazione
del naturalismo. La Chiesa non sanziona una dottrina dichiarandola fal-
sa, ma l’iscrizione ad un organismo che ammette la professione di tutte
le possibili dottrine, vere e false, e che, quindi, si fa diffusore di una dot-
trina falsa, quella della non esistenza o almeno della non conoscibilita di
una veriti assoluta, né soprannaturale né naturale®!. E sulla base di que-

87 Cfr. J. STIMPELE, La Chiesa cattolica e la Massoneria. La commissione. . .op. cit., p. 63.

88 Cfr. G. CANTONI, La massoneria nei documenti del Magistero della Chiesa cattolica, in
AAVV., Massoneria... ap. cit., pp. 138-140.

89 Cfr. Ibidem.

90 Thidem.

1 Thidem.




sta dottrina falsa che la Massoneria costruisce e propone una conviven-
za dannosa, percid opera esplicitamente oppure implicitamente contro
la Chiesa, «colonna a fondamento della verita» (1 Tim 3,15).

Sono proprio questi fondamenti che da sempre la Chiesa con il suo
Magistero, a partire da Papa Clemente XII, ha denunciato nei con-
fronti della Massoneria: la contrapposizione della fede delle due istitu-
zioni & evidente, come & evidente il delitto contro la Chiesa espresso nel
Codex Iuris Canonici del 1917.

Papa Leone XIII ricorda:

«Conformemente a quanto pit volte confermarono i Nostri Predeces-
sori, nessuno ritenga che per qualunque motivo gli sia lecito iscriversi
alla setta massonica, se la sua professione di cattolicita e la sua salvezza
gli stanno a cuore nella misura in cui devono. Nessuno si lasci ingan-
nare da una simulata onestd; infatti, a qualcuno potra sembrare che i
massoni non impongano nulla di apertamente contrario alla santita
della religione o dei costumi; ma, essendo essenzialmente malvagio lo
scopo e la natura della setta stessa, non pud essere lecito né aggregarsi
ai massoni né aiutarli in qualunque modo»?2.

2. Le disposizioni riguardanti la Massoneria nel Codex del 1917

Secondo l'atteggiamento ecclesiologico del Codex del 1917 la nor-
mativa canonica non prevedeva una comunione ecclesiastica, sia passi-
va che attiva, con coloro che non riconoscevano la Chiesa di Cristo
come I'unica Chiesa cattolica; atteggiamento peraltro conforme all’an-
tico secolare uso della Chiesa®.

1l divieto era basato sulla convinzione che prendere parte al culto
cattolico presumeva la piena appartenenza alla Chiesa cattolica oltre al
fatto che i sacramenti e la partecipazione ad essi erano strettamente le-
gati al magistero e al governo legittimo della Chiesa.

Anche in tale ottica, il legislatore nel Libro II De personis, nella par-

92 1 gONE XIII, Ep. Encyc. Humanum genus..., in ASS 16 (1883-84), pp. 417-433.
93 Cfr. D. SALACHAS, La legislazione della Chiesa antica a proposito delle diverse categorie di
eretici, in Nicolaus», 2 (1981), pp. 315-348.



te terza De laicis, nel titolo XVIII De fidelium associationibus in genere,
al can. 684, stabiliva definitivamente la norma:

«Fideles laude digni sunt, sia sua dent nomina associationibus ab Ecclesia
erectis vel saltem commendatis; caveant autem ab associationibus secretis,
damnatis, seditiosis, suspectis aut quae studeant sese a legittima Fcclesia vi-
gilantia subducere».

Contestualmente, con il can. 2335 del Libro V De delictis et poenis,
nella parte III De poenis in singula delicta, al titolo XIII De delictis con-
tra auctoritates, personas, res ecclesiasticas, veniva ribadita la condanna al-
la Massoneria confermando le disposizioni pontificie anteriori:

«Nomen dantes sectae massonicae aliisve eiusdem generis associationibus quae
contra Ecclesiam vel legitimas civiles potestates machinantur, contrahunt ipso
Jacto excommunicationem Sedi Apostolicae simpliciter reservatamy.

Lo stesso can. 2335 riportava una lunga lista molto significativa,
delle precedenti condanne papali contro la Massoneria ed altre associa-
zioni dello stesso genere, mantenute quali fonti%4.

Con grande chiarezza, quindi, il legislatore dapprima invita i fedeli
ad astenersi dalle associazioni segrete, condannate e non riconosciute
da parte della Chiesa, poi, come gia visto, con il can. 2335 afferma che
I'iscrizione alla Massoneria ¢ sancita automaticamente, appunto zpso
facto, con la scomunica riservata alla Sede Apostolica®.

In altre parole era scomunicato chiunque si iscrivesse alla Massone-
ria anche senza assistere alle riunioni o senza manifestare nessuna atti-
vitd massonica. Questa censura non toccava colui che entrava in buo-
na fede nella setta, qualora questi ne usciva immediatamente appena
accortosi, a meno che la sua presenza puramente materiale non fosse
scusata provvisoriamente dal timore di incorrere in grandi pericoli.

94 Gli atti relativi alla Massoneria emanati dalla S. Sede, si trovano per esteso, cronologi-
camente disposti, in P. GASPARRY, (a cura di), Codicis Iuris Canonici Fontes, T.P.V., Roma 1925,
vol. II nn. 412, 179, 481, 504, 507, 508, 542, 544; vol. III, nn. 552, 563, 571, 591; vol. IV,
nn. 877, 896, 899, 932, 1012, 1056, 1080, 1085, 1100, 1204; vol. VI, nn. 4871, 4910,
4937; vol. VIII, n.6432. Queste condanne papali tradotte in canoni, sono fondamentali al fi-
ne di comprendere meglio le posizioni del Codice di Diritto Canonico del 1917.

95 Cfr. Z. SUCHECKI, La Massoneria nelle disposizioni del «Codex Iuris Canonici»... op. cit.,
pp- 25-28; cfr. ID., Chiesa e... op. cit., pp. 14-16.




Bisogna tuttavia puntualizzare che il can. 2335 attenuava alcune dis-
posizioni antecedenti: la scomunica era limitata agli iscritti, per cul era-
no esclusi i favoreggiatori®® e chi, pur conoscendone i capi, non li de-
nunciava alle competenti autorita. In seguito, tale obbligo di denuncia
era riservato ai chierici o ai religiosi iscritti alle societd condannate”.

Da quanto finora detto emerge che il lavoro principale del Codex del
1917 riguardo questa materia era quello di riorganizzarla alla luce di una
miglior conoscenza della natura e dei fini delle sette ed associazioni con-
dannate. Infatti, con il can. 2335 veniva fatta anche una distinzione tra sec-
tae massonicae ed associationes, distinzione che non si fermava alla sola ter-
minologia. I termine sectae si applicava alla Massoneria ed indicava una so-
cieth o corporazione gerarchicamente organizzata, ove erano presenti rego-
le o statuti occulti e nella quale i soci erano legati ad uno o molti fini. Le
sette massoniche sono caratterizzate, infatti, da una pluralitd di nomi, fini
ed attivita nelle diverse nazioni ed anche nel quadro internazionale.

Le associationes potevano invece essere organizzazioni di individui
che avevano tra di loro uno o piti fini in comune, ma senza che ci fos-
se una organizzazione interna, una gerarchia e statuti ben determinati.

La differenza, dunque, tra sectae massonicae ed associationes era insi-
ta nelle denominazioni, nelle forme, nei riti e nelle origini, ma allo stes-
so tempo cerano delle somiglianze tra loro, prima di tutto nei fini che
perseguivano®®.

Esaminando la dicitura del suddetto canone si pud notare, quale
fosse la caratteristica fondamentale, che provocava la violazione della
norma, presente sia nelle sette massoniche e sia nelle associazioni dello
stesso genere: infatti, il delitto consisteva nel «Nomen dantes sectae mas-
sonicae aliisve eiusdem generis associationibus /.../ machinantur.

Il punto fondamentale & nella «machinatio» contro la Chiesa o lo

96 1.2 scomunica ai favoreggiatori e a quelli che pur sapendo non ne denunziavano, fu in-
trodotta dalla costituzione Apostolica Sedis di Pio IX del 1869: «/.../ nec non iisdem sectis favo-
rem qualemcumque praestantes, earumve occultos coryphaeos ac duces non denunciantes, donec non
denuntiaverint, ipso facto incurrant exeommunicationem latae sententiae Romano Pontifici simpli-
citer reservatumy, in ASS 5 (1869), p. 293.

97 Cfr. G. CAPRILE, ] Documenti pontifici...op. cit., pp. 504-517.

98 Cfr. P. TOCANEL, Adnotationes ad Declaratio S.C. pro Doctrina Fidei, (17 Febraiol981),
in «Apollinaris», 14 (1981), pp. 32-33.



Stato, lasciando da parte cosi altri fini che potrebbero ad un primo esa-
me apparire leciti, nobili e giusti, quali I'aiuto materiale agli orfani e ai
poveri, l'elevazione delle condizioni sociali della gente®.

Per «machinari» si intendeva quella attivita ribelle e sovversiva che
con parole, scritti, opere ed altri mezzi illeciti agisce per la distruzione
della Chiesa o dello Stato.

Riguardo alla Chiesa, la macchinazione risultava nelle azioni sov-
versive contro la dottrina, la costituzione, 'autorita, i poteri, i diritti, i
privilegi o contro le persone ecclesiastiche in quanto tali, che ricopri-
vano un incarico nella Chiesa, (per esempio contro il Romano Ponte-
fice, il Vescovo, il parroco, gli ordini e le congregazioni religiose). Si
escludeva quindi l'attivita sovversiva contro le persone fisiche sopra no-
minate, se questa si riferiva a loro per motivi strettamente personaliloo.

Il fatto poi che l'iscrizione alla libera muratoria fosse sancita auto-
maticamente con la scomunica dimostrava che il canone partiva dal
presupposto che la Massoneria in quanto tale macchinasse contro la
Chiesa. Questo concetto diveniva pilt concreto se si osservavano alcu-
ne caratteristiche della setta o delle associazioni dello stesso genere (so-
cieta segrete), quali il giuramento, che garantiva il segreto nell'attivita e
nei fini sovversivi contro la Chiesa e lo Stato!%L.

La scomunica comportava una totale privazione della comunione
ecclesiastica alla quale seguivano una serie di limitazioni nella vita del
fedele. La communio era considerata un vincolo morale-giuridico attra-
verso il quale un uomo battezzato, costituito nella Chiesa come perso-
na con i diritti e i doveri comuni a tutti i cristiani, permaneva nella so-
cietd ecclesiastica e si univa nella comunione con le altre persone di ta-
le societd, a meno che, per quanto concerneva i diritti, a cid non si op-
poneva una censura o un impedimento causato dall’eresia, dallo sci-
sma, dall’apostasia!®2.

Si vede chiaramente, in questo canone, la menzione esplicita della
libera muratoria, «Nomen dantes sectae massonicae», e cid era sufficiente

99 Cft. ivi, pp. 34-35.

100 Cfy, M. CONTE A CORONATA O.EM., Institutiones Iuris...op. cit., p. 382.

101 Cfy. ER. AZNAR GIL, La pertenencia de los catdlicos a las agrupaciones masénicas segiin la
Legislacidn Candnica actual, in «Ciencia Tomista» 72 (1995), p. 608.




perché gli aderenti incorressero nella pena prevista, mentre riguardo al-
Pingresso in altre associazioni la sentenza era la scomunica solo se tali
associazioni erano considerate dalle autoritd macchinanti contro la
Chiesa o lo Stato!®.

Normalmente il Codice non citava i dettagli, come il nome di una
associazione segreta, ma in questo canone vi ¢ giudizio negativo, espli-
cito negli interventi magisteriali dei Romani Pontefici, nei confronti
dell’associazione massonica in modo particolare; questo significa che la
Massoneria era considerata il prototipo di associazione segreta che co-
spirava per eccellenza contro la Chiesa ed i poteri civili legittimi.

A partire dalle parole dei Romani Pontefici, si puo dire che «la Mas-
soneria & per tutte le altre sette il punto centrale di dove procedono e
dove finiscono»'%4 o & stata all’'origine delle altre societd segrete o ha
«servito loro di modello»'9. Allora dall’espressione «aliisve eiusdem ge-
neris associationibus» (can 2335) si capisce che sono state parecchie le
associazioni condannate dalla Chiesa a causa dei loro complotti.

3. La condanna delle associazioni massoniche alla luce della vigente
legislazione canonica

La consapevolezza del valore e del carattere sacramentale del matri-
monio ¢& stata sempre presente fin dall'inizio della Chiesa: sia nel suo
annuncio biblico, sia nell’insegnamento e approfondimento catecheti-
co dei padri e dottori della Chiesa, sia nell’esperienza e nel “senso del-
la fede” degli sposi cristiani. Nel corso del XX secolo sia la Chiesa che
la Massoneria hanno dato luogo a tutta una serie di iniziative, con in-
contri informali, tra esponenti, delle parti per giungere ad un dialogo e
ad una possibile conciliazione.

Sebbene la maggior parte di questi tentativi si interruppe all'inizio

102 Cfy. G. MICHIELS, De delictis et poenis...op. cit., pp. 199-200; cfr. Y. CONGAR, Sulla tra-
sformazione dell' appartenenza al senso ecclesiale, in «Communio», 27 (1976), pp. 40-42.

103 Cfr, ER. AZNAR GIL, La partenencia de los catdlicos...op. cit., p. 608.

1041 pONE X111, Ep. Encyc. Humanus genus. .., in ASS 16 (1883-84), pp. 417-433.

105 P1o V11, Const. Ecclesiam. .., in Bullarii Romani Continuatio, Romae 1821, vol. 7, pars
11, pp. 2180-2183.



oppure si limitd ad elementi superficiali, non giungendo ad un giudi-
zio solido e sicuro, i pareri espressi in proposito diedero perd inizio ad
un graduale attenuarsi della campagna antimassonica da parte dei ver-
tici ecclesiastici.

Grazie anche all’atteggiamento di apertura e di dialogo adottato dal-
la Chiesa dopo il Concilio Vaticano II, che ha modificato profonda-
mente la definizione della Chiesa e dei suoi rapporti nel mondo — e cid
ha richiesto numerose modifiche canoniche!% soprattutto riguardo al
diritto penale della Chiesa —, si ¢ giunti cosi all’attuale formulazione del
can 1374197 del nuovo Codice di Diritto Canonico che non mensiona
pilt esplicitamente la Massoneria.

Tuttavia, la Massoneria rimane sostanzialmente condannata dalla
Chiesa che la include implicitamente tra le Associazioni che complot-
tano contro di Essa e ne esclude la conciliabilita. Al riguardo, la Santa
Sede, il 26 novembre 1983, a fronte di alcune maliziose interpretazio-
ni del nuovo Codice, un giorno prima della sua entrata in vigore inter-
venne con una chiarificazione: la Dichiarazione sulla Massoneria Quae-
situm est'%8, con la quale ribadi che rimaneva immutato il giudizio ne-
gativo della Chiesa nei riguardi delle associazioni massoniche poiché i
loro principi sono stati sempre considerati inconciliabili con la dottri-
na della Chiesa. I fedeli che appartengono alle associazioni massoniche
sono in stato di peccato grave e non possono accedere alla Santa Co-
munione.

Due anni dopo, perdurando i tentativi di sminuire la portata della
plurisecolare condanna della massoneria, la Congregazione per la Dot-
trina della Fede torno ad intervenire sull’argomento con un sintetico
ma efficace testo comparso su L'Osservatore Romano del 23 febbraio
1985199, nel quale si spiega che la principale ragione dell'inconciliabi-
lit tra cattolicesimo e Massoneria & costituita dall'impossibilita di es-
sere indifferente alla distinzione tra la sola verita e le innumerevoli for-
me di errore.

106 Cfy. J. GAUDEMET, Le droit...op. cit., p. 14.
107 Can. 1374 (CIC 1983): « Qui nomen dat consociationi, quae /.../.
108§ C. pER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Quaesitum est..., in AAS 76 (1984), p. 300.




1

3.1 I tentativi di dialogo tra Chiesa Cattolica e Massoneria.

Linizio vero e proprio del dialogo reca la data del 22 giugno 1928.
Quel giorno si incontrarono privatamente — per discutere intorno ad
una possibile intesa — in una casa dei Gesuiti ad Aquisgrana, tre alti
esponenti della Massoneria austriaca e un padre gesuita, Hermann
Griiber, grande esperto di massoneria. In un’atmosfera di cordiale dia-
logo, venne messo a verbale che nel conflitto fondamentale tra cattoli-
cesimo e Massoneria, se pure permaneva una contrarietd dei principi,
la controversia doveva essere libera da calunnie, menzogne e diffama-
zioni. Alla fine dei colloqui, perd, gli stessi esponenti massonici fecero
dichiarazioni pubbliche, riconoscendo una fondamentale opposizione
tra i principi della Massoneria e quelli della Chiesa cattolica, cost da
rendere impossibile una vera conciliazione!'?. Sarebbe comunque stata
auspicabile una migliore comprensione reciproca, al fine di congiunge-
re le forze per resistere contro 'invadenza del comunismo ateo.

Lo stesso schema si ripeté qualche anno dopo in Francia con il dialo-
go tra il gesuita Joseph Berteloot e Albert Lantoine, massone di alto gra-
do. Lantoine nel 1937 scrisse un volumetto dal titolo Lezzre au Souverain
Pontife'!!, con il quale invocd Papa Pio XI ad un armistizio per unirsi con-
tro il nemico comune quale era il nazismo ed il comunismo ateo!!%. Ma
l'organo ufficiale della Massoneria francese sconfesso pubblicamente que-
sto tentativo. Tuttavia, I'idea fu ribadita anche nel 1938 in una lettera
aperta della Grande Loggia d’Olanda all’Episcopato cattolico olandese' .

Dopo la guerra, i rapporti si intensificarono notevolmente. Nell’a-
gosto 1948 si incontrarono a Bad Hofgastein in Austria, il cardinale di
Vienna, Theodor Innitzer, e un Gran Maestro della Massoneria au-
striaca Scheichelbauer; lo scopo del presule era di accertarsi delle con-
vinzioni massoniche in materia di ateismo.

199 Inconciliabilits fra fede cristiana e massoneria. Riflessioni.. ., in «COsservatore Romano»,
23 febbraio (1985), p. 1.

110 Cfy. R.E ESPOSITO, La riconciliazione tra la Chiesa e la Massoneria. Cronaca di alcuni
avvenimenti e incontri, Longo, Ravenna 1979, pp. 130-141.

11 A, LANTOINE, Lettre au Souverain Pontife, Le Symbolisme, Parigi 1937.

U2 Cfr. J. STIMPFLE, Dall'indagine dei vescovi tedeschi (1974-1980) al documento vaticano
del 1983, in AAVV., Massoneria e religioni, (a cura di) M. Introvigne, Elle Di Ci, Leumann,
Torino 1994, pp. 162-182.



Quattro anni pil tardi si giunse addirittura a contatti tra la Masso-
neria austriaca e la Nunziatura di Vienna. Papa Pio XII (1939-1958),
respingendo questa iniziativa, ribadi, tuttavia, 'impossibilita di “armo-
nizzare” Chiesa e Massoneriall4,

Anche durante il pontificato di Papa Giovanni XXIII (1958-1963),
si assistette ad una proliferazione di approcci da entrambe le parti. Nel
1961 il giurista cattolico Alec Mellor pubblico il libro Nos Fréres sépa-
rés, les francs-magons'®>. 1l libro, perd, fece scandalo per le tesi propu-
gnate: la scomunica comminata dalla Chiesa ai massoni non avrebbe
alcuna giustificazione teorica e sarebbe pertanto da annullare!®.

Da parte massonica, invece, c’era chi ridimensionava i tentativi di
pacificazione tra Chiesa e Loggia. Scrisse su Le Monde I'intellettuale
massone SelamVoize:

«Non siamo affatto fratelli separati, noi apparteniamo ad un’altra fa-
miglia... Lo spirito della Massoneria non ¢ spirito di sottomissione né
ad un’antiquata gerarchia né a un’istituzione altrettanto superata»'!’.

Ma ormai contatti pit 0 meno ufficiali fiorivano un po’ dovunque:
negli Stati Uniti erano soprattutto i cardinali Cushing di Boston e
Cody di Chicago a prodigarsi per porre fine al conflitto!!8.

Nel 1962 si apri il Concilio Ecumenico Vaticano II, inaugurato da
Papa Giovanni XXIII I'1 ottobre 1962 e chiuso I'8 dicembre 1965 da
Paolo VI, con il quale si volle dare all'interno della vita della Chiesa un
maggiore spazio alla cura pastorale e alle nuove necessita del popolo di
Dio. La Chiesa si impegnava nel dialogo con tutti gli uomini a condi-
zione di aver sempre l'intenzione e la buona volonta di scambio con
qualsiasi realtd che mostri di desiderarlo e quindi, anche il dialogo con
la Massoneria fu visto come necessario!!?.

113 Cfr. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria e Chiesa cattolica... op. cit., pp.
78-79.

114 Cfy, J. STIMPFLE, Dall’indagine dei vescovi tedeschi (1974-1980) al documento vaticano
del 1983, in AAVV., Massoneria... op. cit., pp. 162-182.

15 A, MELLOR, Nos fréres séparés, les francs-magons, Mame, Parigi 1961.

116 Cft. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria e Chiesa cattolica... op. cit., p. 81.

17y, STIMPFLE, Dall’indagine dei vescovi tedeschi (1974-1980) al documento vaticano del
1983, in AAVV., Massoneria... op .cit., p. 164.

118 Cfr. R.E ESPOSITO, La riconciliazione tra...op. cit., pp. 130-141.




Durante il Concilio fu il Vescovo messicano Sergio Mendez Arceo a
perorare pitt volte la causa della riconciliazione con i massoni sottoli-
neando la presenza nella Massoneria di molti cattolici e non cattolici.
Secondo Mendez, nei confronti dei primi, la Chiesa aveva comunque
obbligo dell’assistenza pastorale, mentre i secondi, se avessero cono-
sciuto meglio la Chiesa, avrebbero potuto rappresentare un fermento
per eliminare dalla Massoneria quanto C’era in essa d’anticristo e d’an-
ticattolico. Questi interventi trovarono, perd I'opposizione del cardina-
le Ernesto Ruffini, Arcivescovo di Palermo, che additd la Massoneria
come avversaria accanita della religione!?. La parola “Massoneria”, in
ogni caso, non fu menzionata in alcun testo conciliare.

Giovanni XXIII si espresse sulla “Libera Muratoria”, durante il Si-
nodo Diocesano Romano!?!, celebrato sotto la sua direzione poco pri-
ma del Concilio, con parole di ferma condanna!??.

Ma in campo massonico si fremeva perché la Chiesa rivedesse il pro-
prio giudizio. Cosi la Grande Loggia di Haiti si rivolse al Papa, il 26
maggio 1962, con una supplica; lo stesso fece il Gran Maestro della
Gran Loggia austriaca che scrisse al cardinale di Vienna, Franz Kénig!?.

Fu Papa Paolo VI, con I'Enciclica Ecclesiam Suam del 6 agosto
1964124, a raccomandare il dialogo, che doveva essere caratterizzato da
un linguaggio chiaro e senza collera, proclamando che il dialogo, ap-
punto, esige e suppone comprensione e fiducia reciproche. Il Papa stes-
so designo i vari mezzi con i quali il dialogo avrebbe dovuto essere sta-
bilito, a cominciare dai membri della sua propria comunita fino a co-
loro che non credono in Dio.

Qualche anno dopo fu lo stesso Pontefice, con la Costituzione Apo-
stolica Mirificus Eventus del 7 dicembre 19652, a concedere la facolta
ad ogni confessore di assolvere dalle censure gli appartenenti alla Mas-

119 Cfr. Z. SUCHECKI, Le sanzioni penal... op. cit., p. 28.

120 Cfy, CoNCILIO ECUMENICO VATICANO II, Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecume-
nici Vaticani IT, TPV., Citta del Vaticano (Roma) 1971, vol. I, pars IV, pp. 340-341.

121 §1NODO ROMANO, A.D. 1960, Atti..., n. 247.

122 Cfy, R.E ESPOSITO, La riconciliazione tra.. .op. cit., pp. 130-141.

123 Cfr. Ihidem.

124 PAoL0 VI, Ep. Encyc. Ecclesiam Suam, (6 agosto 1964), in AAS 56 (1964), pp. 609-659.

125 Ip., Cost. Mirificus Eventus, (7 dicembre 1965), in AAS 57 (1965), pp. 945-951.



soneria, durante I'anno giubilare del 1966 indetto alla fine del Conci-
lio Vaticano I1'%°,

La strada della tolleranza indusse ancora due Conferenze episcopali
a sancire la possibilita dell’appartenenza alla Massoneria per un fedele
in pochi casi speciali: nell’ottobre 1966 fu I’Episcopato scandinavo a
decretarla, seguito poco dopo dalla Conferenza Episcopale dell'Inghil-
terra e del Galles'?’.

Nel 1968 inizi6 in Austria un dialogo fittissimo, che mirava — sulla
base di interrogativi su una possibile errata valutazione della Chiesa sul-
la Massoneria —, al riconoscimento, del tutto lecito, dell’appartenenza
dei cattolici alla Massoneria. Il dialogo — che durd per quindici anni
—,vide a confronto una commissione mista cattolico-massonica, non uf-
ficialmente nominata dalla S. Sede, la quale approdd, il 5 luglio 1970,
ad un documento comune, la Dichiarazione di Lichtenau, con la quale
veniva affermato I'essere assolutamente senza problemi 'appartenenza di
cattolici alla Massoneria e si proponeva I'abolizione della condanna!?8.

Ma la Dichiarazione, che originariamente, era destinata ad essere
conosciuta a carattere informale solo da Papa Paolo VI e dal cardinale
Seper, allora Prefetto della Congregazione per la dottrina della fede,
non ricevette alcun riconoscimento ufficiale dalla Chiesa, in quanto si
ritenne non vi sia stata un’analisi vera e propria delle questioni e, quin-
di, la dichiarazione non poteva offrire alcuna base solida per un giudi-
zio sul rapporto della Chiesa cattolica con la Massoneria!?.

Per dare una risposta solida e vincolante, adeguata alla piena re-
sponsabilita di fronte alla verita e ai fedeli, la Conferenza Episcopale Te-
desca!??, su incarico della Santa Sede, costitui allora una Commissione
che, tra il 1974 ¢ il 1980, portd avanti dei colloqui con esponenti del-
le Grandi Logge Unite di Germania, per esaminare ufficialmente la
compatibilitd dell’appartenenza contemporanea alla Chiesa cattolica e

126 Cfr. J.A. FERRER BENIMELI — G. CAPRILE, Massoneria ¢ Chiesa cattolica... op. cit., pp.
101-104.

127 Ibidem.

128 Cfr. J. STIMPFLE, La Chiesa cattolica e la Massoneria. La commissione. .. op. cit., pp. 45-67.

129 Ibidem.

130 CONFERENZA EPISCOPALE TEDESCA, Dichiarazione circa..., in «La Civilta Cattolica»,
(1990-I11), pp. 487-495.




e

alla Libera muratoria. La Commissione doveva anche accertare i cam-
biamenti all'interno della Massoneria tedesca e, in caso di risposta af-
fermativa ai suddetti problemi, preparare una dichiarazione pubblica
che presentasse la mutata situazione!3!.

Alla Commissione Episcopale dovevano essere dati in visione, da
parte massonica, alcuni documenti e rituali non accessibili al pubblico
ma indispensabili per giungere ad un esatto giudizio. Tuttavia, non-
ostante gli accordi, la Massoneria tedesca mostrod solamente i primi tre
gradi dei rituali e respinse la richiesta di visionare gli altri'?2.

Cosl, dopo un accurato studio durato appunto sei anni, il 28 feb-

braio 1980, la Commissione giunse alla conclusione che:

«Anche se la Libera Muratoria in seguito alla persecuzione subita nel
corso dell’epoca nazionalsocialista, ha compiuto una trasformazione
nel senso di una maggiore apertura verso altri gruppi sociali, tuttavia,
nella sua mentalita nelle sue convinzioni fondamentali e nel suo “lavo-
ro nel tempio”, & rimasta pienamente uguale a se stessa. Le opposizio-
ni indicate toccano i fondamenti dell’esistenza cristiana. Gli esami ap-
profonditi dei Rituali e del mondo spirituale massonico mettono in
chiaro che I'appartenenza contemporanea alla Chiesa cattolica e alla Li-

bera muratoria & esclusa»!33.

Simultaneamente i Vescovi chiesero alla S. Sede di mantenere anche
nel nuovo Codice di Diritto Canonico — che sarebbe apparso poi nel
1983 — la scomunica per gli appartenenti alla Massoneria.

La Conferenza Episcopale Tedesca, quindi, sostenne, in modo indiscu-
tibile, I'incompatibilitd tra Chiesa e Massoneria, motivandola con l'insor-
montabile opposizione della Massoneria alla vita cristiana e ai principi fon-
damentali della Rivelazione. Prosegui, inoltre, mettendo in rilievo i motivi
dell'inconciliabilita e tra questi: I'ideologia dei massoni; i concetti di verita,

di religione, di Dio; le azioni rituali; la spiritualita dei liberi muratori!.

131 Cfr, J. STIMPELE , Dall'indagine dei vescovi tedeschi (1974-1980) al documento vaticano
del 1983, in AANV., Massoneria... op. cit., pp.162-182.

132 Thidem.

133 CONFERENZA EPISCOPALE TEDESCA, Dichiarazione circa..., in «La Civilta Cattolican,
(1990-I11), p. 495.

134 Cfr. J. STIMPELE , Dall'indagine dei vescovi tedeschi (1974-1980) al documento vaticano
del 1983, in AAVV., Massoneria... op. cit., pp.162-182.



Chiarire invece il problema se la massoneria conduceva effettiva-
mente una lotta contro la Chiesa oppure no — la cosiddetta machinatio,
con la quale era solitamente indicata come causa dell'incompatibilita
con la Chiesa — non era assolutamente necessario per comprendere I'in-
compatibilitd; per questo, non fu neppure oggetto di studio della com-
missione di ricerca!3>.

La Santa Sede esamind la Dichiarazione della Conferenza Episcopale
Tedesca ed intervenne attraverso la S.C. per la Dottrina della Fede, il 17
febbraio 1981136, per una rettifica circa alcune troppo benevole interpreta-
zioni contenute, tra I'altro, nella Dichiarazione della Conferenza Episcopa-
le Tedesca dell’anno prima ed in una lettera riservata Complures episcopi, del
card. 2eper, prefetto della stessa Congregazione datata 18 luglio 1974'% cir-
ca il valore e I'interpretazione del can. 2335 del Codex del 1917. In questa
missiva il Card. ?eper, pur ribadendo la norma contenuta nel canone, spe-
cificava che la condanna riguardava «soltanto quei cattolici che si iscrivono
ad associazioni le quali di fatto operano contro la Chiesa»!3%,

La S.C. per la Dottrina della Fede con la Dichiarazione del 1981, al
riguardo, chiari che non era stata cambiata in nessuna forma l'attuale
disciplina canonica che proseguiva nel suo totale vigore, venendo cosi
confermate sia la scomunica che le altre pene previste.

3.2. Abrogazione della scomunica «latea sententiae» «simpliciter» riser-
vata alla Sede Apostolica.

Le modifiche, apportate con il Codex del 1983, hanno inciso profon-
damente nell’attuale formulazione della normativa codiciale nei confron-

135 1| termine Machinatio lo si trova anche nel divieto di aderire alla Massoneria riportato
dal can. 2335 del Codex Iuris Canonici del 1917: «/.../quae contra Ecclesiam vel legitimas civiles
potestates machinantur, /...

136 §.C. pER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Declaratio de canonica disciplina. .., in AAS
73 (1981), pp. 240-241

137 Ibidem.

138 7 SUCHECKL, La Massoneria nelle disposizioni del «Codex Iuris Canoniciy... op. cit., app.
I, n.7, p. 93, dove l'autore riporrta la Lettera Complures Episcopi.

139 poNT. CONS. INTERPR. TESTI LEGISLATIVI, Acta et documenta Pontificia Commissionis
Codici Iuris Canonici Recognoscendo: Congregatio Plenaria: Diebus 20-29 Octobris 1981 habita,
TPV, Citta del Vaticano (Roma) 1991, pp. 150-168; 308-335; 349-352.

A



e

ti della Massoneria. Ad essa si ¢ giunti dopo il complicato lavoro della
Pontificia Commissione durante la Congregazione Plenaria per la revisio-
ne del Codice di Diritto Canonico tenutasi tra il 20 e il 29 ottobre 1981,
per trattare la quinta questio specialis'>® dedicata al riassunto del canone
2335. La Commissione doveva analizzare la precedente legislazione e le ri-
flessioni susseguenti, e apportare le modifiche tenendo conto anche della
conclusione della Conferenza Episcopale Tedesca in seguito al suo dialo-
go con i massoni, ossia che era necessario “riassumere il can. 2335”.

La Conferenza Episcopale Tedesca, infatti, aveva trasmesso le sue
conclusioni al Sommo Pontefice, al Segretario di Stato, alla Commis-
sione e ad altri Dicasteri della Curia Romana, chiedendo che nel nuo-
vo Codice venisse condannata ancora esplicitamente la setta massonica
tramite la scomunica latae sententiae riservata alla Sede Apostolica, ba-
sando questa proposta sulla incompatibilita tra la Fede cristiana e la set-
ta massonica, a motivo della negazione da parte di quest’ultima di mol-
ti dogmi della Chiesa cattolica e al suo ricorrere a riti e rituali in cui si
rilevavano elementi di cospirazione contro la Chiesal4C.

In conseguenza perd della disparita di pareri e di proposte nel corso
della Congregazione Plenaria si ¢ arrivati ad avere la sostituzione del
can. 2335 del Codex del 1917 con il can. 1374 del nuovo Codice che,
nel Libro VI De sanctionibus in Ecclesia (cann. 1311-1399), parte II De
poenis in singula delicta, titolo 11 De delictis cantra ecclesiasticas auctori-
tates et Ecclesiae libertatem, recita:

«Qui nomen dat consociationi, quae contra Ecclesiam machinatur, iusta
poena puniatur; qui autem eiusmodi consociationem promovet vel mode-
ratur, interdico puniatur.

In questo canone, si osserva che la Massoneria non viene pil citata
espressamente, a differenza del canone 2335, un passo ulteriore com-
piuto da parte della Chiesa, sulla base della nuova ecclesiologia del Va-
ticano II. Si pud sempre affermare che il nuovo sistema penale canoni-
co, per forma e sostanza, ¢ essenzialmente «in chiave pastorale»!4!.

140 Cfr. Z. SUCHECKI, La Massoneria nelle disposizioni del «Codex Iuris Canonici». .. op. cit.,
pp. 61-75, cfr. ID., Chiesa e... op. cit., pp. 112-120.

141 Cfy. G. DI MATTIA, Sostanza ¢ forma nel nuovo diritto penale canonico, in AAVV., Il nuo-
vo Codice... 0p. cit., p. 426.



Come appare pure evidente si & passati dalle sette massoniche, un
tempo citate in modo esplicito nel Codice del 1917, alle associazioni
che complottano contro la Chiesa attualmente, inclusa la Massoneria,
ma in modo implicito in quanto non nominata.

Il canone 2335 del Codice del 1917 infliggeva la scomunica lazae
sententiae o ipso iure — senza che fosse necessario pronunciarla formal-
mente — simpliciter riservata alla Sede Apostolica contro «Nomen dantes
sectae massonicae aliisve eiusdem generis associationibus quae contra Eccle-
siam vel legitimas civiles potestates macchinantur, /.../.

Ma il CIC del 1983 ha semplificato le sanzioni, riducendo come ab-
biamo gia visto sensibilmente il numero delle pene, infatti, in relazio-
ne al CIC del 1917 parecchie pene sono state abrogate. Inoltre i qua-
rantadue casi di scomunica previsti dal Codice del 1917 sono stati ri-
dotti a sette nel nuovo!#2.

Questo ha sicuramente influito sul fatto che attualmente, nel nuo-
vo Codice non si fa alcun riferimento esplicito alla Massoneria. Ma I'a-
brogazione della scomunica non significa che la Chiesa abbia cambia-
to posizione nei confronti della Massoneria stessa.

Infatti, anche se il Codice non menziona espressamente la Massone-
ria o le altre associazioni dello stesso genere, che complottano contro la
Chiesa o le legittime autorita civili e non viene comminata loro la sco-
munica, esprimendosi genericamente in riferimento alle «associazioni
che tramano contro la Chiesa», gli interventi chiarificatori delle Autorita
ecclesiastiche non lasciano spazio all’equivoco'#?. Questi sono la dichia-
razione sulla Massoneria Quaesitum est del 26 novembre 198314 e il
Commento de L'Osservatore Romano del 23 febbraio 1985 «Riflessioni ad
un anno dalla dichiarazione della Congregazione per la Dottrina della Fe-
de. Inconciliabilith tra Fede cristiana e Massoneria», dove questo canone
viene interpretato ampiamente e chiaramente, per evitare «interpretazio-
ni false e tendenziose»!®.

142 Cfr. A. CALABRESE, Diritto penale...op. cit., p. 86.

143 Cfy. 7. SUCHECKI, La Massoneria nelle disposizioni del «Codex Turis Canoniciy... op. cit.,
pp- 61-75, cfr. Id., Chiesa e... op. cit., pp. 112-120.

144 g C. pgR LA DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Quaesitum est..., in AAS 76 (1984), p. 300.

Y45 Inconciliabiliti fra fede cristiana e massoneria. Riflessioni. .., in «’Osservatore Romano»,

23 febbraio1985, p. 1.




120

Pertanto ¢ possibile affermare che il can. 1374 riproduce essenzialmen-
te il can. 2335 del Codice del 1917, apportandovi perd alcune modifiche,
sia per quanto riguarda la pena, sia per quanto riguarda le associazioni no-
minate. La pena non & pil la stessa ma ¢ stata attenuata mediante I'abro-
gazione della scomunica maggiore e ipso facto con la giusta interdizione dei
dirigenti di tali associazioni. Non nomina piti direttamente le associazioni
“sette” massoniche, ma se ne parla espressamente includendole nel caso ge-
nerale che appare piti ampio, comprendendo qualsiasi altra associazione
che effettivamente voglia cospirare contro la Chiesal4®. Ancora, non fa piu
allusione ai complotti contro i poteri civili legittimi, ma il nuovo canone fa
riferimento a due nuove figure: I'adesione ad una associazione che cospira
contro la Chiesa; la promozione «promoves» — o il ruolo attivo, cioe la mi-
litanza — e la direzione «noderat» di una di quelle associazioni'4’.

Entrambe le figure, parlando in senso stretto, (cfr. can. 18, CIC
1983)148 considerano I'associazione in quanto cospiri o complotti contro
la Chiesa®.

In questo senso si pud inoltre capire che questo canone configura due
ipotesi di delitto: dare il nome all’associazione o promuoverla o dirigerla.
Dare il nome significa iscriversi e divenirne membri. E un modo di soste-
nere e contribuire alla vita e all’attivita di esse. Trattandosi di un delitto do-
loso, il soggetto deve essere consapevole di partecipare ad una associazione,
che si pone in contrasto con la sua fede!*°.

Diverso ¢ il caso dei promotori o di uno dei dirigenti. Promuovere im-
plica farsi sostenitori attivi, con la propria iniziativa, la propaganda e la dif-
fusione. E un gradino successivo all’iscrizione anche se non si pud nem-
meno escludere che possa essere svolto in modo ingenuo da fedeli incon-
sapevoli.

146 Cf, J.I. ARRIETA (a cura di), Codice di Diritto Canonico... op. cit., p. 916.

147 Cfr. E MOLINARI, La Massoneria: cattedrale laica della fraternita, Queriniana, Brescia
1989, pp.38-39.

148 Can. 18 (CIC 1983): «Leges quae poenam staruunt aut liberum iurium exercitum coarc-
tant aut exceptionem a lege continent, strictae subsunt interpretationi».

149 Cfr. A. BORRAS, Les sanctions...op. cit., p. 214.

150 Cfr. A. MARZOA, Commento sub can. 1374, in AANY. Comentario Exegético al Cddigo
de Derecho Candnico, (a cura di) A. Marzoa, J. Miras e R. Rodriguez-Ocafia), Eunsa, Pamplo-
na 1996, vol. IV/I, pp. 2075-2083.



Dirigere invece implica compiti di responsabilita all’interno dell’as-
sociazione e generalmente presuppone una conoscenza approfondita
dell’associazione stessal>1.

Nel canone 1374 si legge: «Qui nomen dat consociationi, quae contra
Ecclesiam machinatur, che indica l'iscrizione ad una associazione di co-
spiratori. Non serve che tale cospirazione sia prevista ufficialmente dal-
lo statuto dell’associazione; serve — almeno — un’iscrizione verbale o
scritta (secondo lo statuto dell’associazione).

La militanza tra le fila di questa associazione & ugualmente sottopo-
sta a sanzioni, ¢ un’azione grave associata al delitto di iscrizione: & un
caso di delitto permanente che pud accumularsi ad altri delitti'>2,

3.3. Can. 1374: Le associazioni che cospirano contro la Chiesa.

Un’associazione che cospira contro la Chiesa, significa che ha inten-
zione di distruggerla spiritualmente e anche materialmente. Liscrizio-
ne a questo tipo di associazioni ¢ un delitto punito con le pene feren-
dae sententiae; nel primo caso, quello dell’iscrizione, la pena ¢ indeter-
minata e puo essere sia espiatoria che medicinale!>3. Nel caso di chi la
dirige o la promuove la pena ¢ I'interdetto.

Per chi aderisce ¢ sufficiente svelare la propria identith perché sia
commesso il delitto; infatti, delitto non ¢ solo eseguire ordini ricevuti
da queste associazioni. E tale delitto & permanente, dato che la situa-
zione antigiuridica dura quanto dura I'iscrizione. Ma non dimentichia-
mo che uno degli scopi di chi aderisce all’associazione sarebbe quello di
commettere diversi atti sovversivi contro la Chiesa.

La norma parallela, quella del vecchio Codice latino del 1917, cita-
va esplicitamente nel can. 2335 le associazioni massoniche. Questo ri-
ferimento esplicito viene soppresso ma viene incluso in un quadro pilt
vasto, che pud accogliere qualsiasi associazione che intenda effettiva-
mente complottare e cospirare contro la Chiesa.

151 Cfr. V. DE PaoLis — D. CIt0, I/ Libro VI: Le sanzioni nella Chiesa, in AAVV., Il nuovo
Codice di diritto canonico, (a cura di L. Mistd), Elle Di Ci, Leumann, Torino 1987, p. 317.

152 Cfr. A MARZOA, Commento sub can. 1374, in AA.NVV. Comentario Exegético... op. cit.,
pp. 2075-2083.

153 Cfr. V. DE PaoLIS — D. CITO, Le Sanzioni... op. cit., p. 317.




Per di pit1 il can. 1374 prevede le sanzioni che «iusta poena puniantur:
la punizione con una giusta pena per i soci € la punizione con interdetto
per chi dirige o ricopre un ruolo attivo in tale associazione!>4, Quest’ulti-
mo ha una responsabilita maggiore e, quindi, una maggiore colpevolezza,
e percid deve essere punito piti severamente: «Qui autem etusmodi conso-
ciationem promovet vel moderatur, interdicto puniatur».

11 delitto di chi agisce in questo modo sard sanzionato da pene obbli-
garorie indeterminate ovvero sara punito con una giusta pena lasciata alla
discrezione di chi arreca la sanzione. In questo modo con “giusta pena” si
intende una pena indeterminata.

Infatti, accanto alle pene espressamente determinate dalla legge o dal
precetto, il Codice del 1983, per altri delitti, lascia spesso grande spazio al
giudice o al superiore nella scelta della pena da infliggere; esso utilizza I'e-
spressione «zusta poend puniantur. In questo caso, appunto, la determi-
nazione della “giusta pena” ¢ affidata alla decisione prudente di chi pro-
nuncia la condanna e non deve essere troppo grave ne, tanto meno, una
censura — a meno che non lo richiede la gravita del caso —, e non pud mai
essere perpetua!®.

Ladesione & dunque sanzionata da una pena ferendae sententiae, quin-
di queste pene, nel caso di semplice iscrizione, sono imperative e precetti-
ve indeterminate, mentre la promozione e la direzione, la presenza cioe di
un ruolo attivo, sono punite con ferendae sententiae da una censura pre-
cettiva determinata, ossia dall'interdetto. La semplice adesione verbale ad
esempio non ¢ sufficiente se gli statuti dell’'associazione prevedono un'i-
scrizione su dei registri.

Linterdetto (can. 1332, CIC 1983)15¢, che nel Codice del 1983 ¢ so-

154 (Nel Codice post conciliare e passo il riferimento esplicito alle sette massoniche, ed ¢
conservata la norma penale che proibisce I'iscrizione a sette che tramano contro la Chiesa cat-
tolica. Ed & stata anche mutata la scomunica lazae sententiae, riservata semplicemente alla San-
ta Sede, con pena precettiva indeterminata, per quelli che soltanto si iscrivono, e con Pinter-
detto ferendae sententiae pena precettiva determinata per coloro che promuovono o dirigono
tali associazioni», F. LOPEZ-ILLANA, Ecclesia una et plura: Riflessione teologico-canonica sull’anto-
nomia della Chiesa locale, L.E.V., Citta del Vaticano (Roma) 1991, p. 229.

155 Cfr. J. WECKMEISTER, Petit dictionnaire de droit...0p. cit., p. 155.

156 Can. 1332 (CIC 1983): «Interdictus tenetur vetitis, de quibus in can. 1331, § 1 nn. 1 et 2;
quod si interdictum irrogatum vel declaratum sit, praescriprum can. 1331, § 2, n. 1 servandum esp.



lo personale!®’, ¢ una censura tramite la quale alcuni beni sacri, espressa-
mente indicati nella legge, sono vietati ai fedeli. Analogamente alla sco-
munica, esso puo assumere tre figure diverse: I'interdetto ferendae senten-
tiae, I'interdetto semplicemente latae sententiae, U'interdetto latae sententine
dichiarato.

Le sanzioni saranno diverse per un membro del clero rispetto ad un
laico. Per il clero ¢ previsto I'interdetto, cioe il divieto di celebrare i sa-
“cramenti e di elargire benedizioni, nel caso si tratti di un sacerdote. Per
i fedeli cattolici, 'interdetto vieta di ricevere il/i sacramento/i.

In accordo con tutta la tradizione canonica, il Codice del 1983 ha
mantenuto per lo scomunicato il divieto di ricevere i sacramenti della
Chiesa!®8. La persona colpita da interdetto non ¢& pilt in stato di grazia,
in situazione di accogliere e celebrare degnamente e autenticamente
I'alleanza di Dio, in particolare nell’Eucaristia (Cfr. 2 Cor. 11, 27-28).

In effetti, con il Codice del 1983 I'interdetto non si distingue pil
dalla scomunica se non per alcuni alleggerimenti: come la scomunica,
esso toglie all’accusato il diritto di celebrare e di ricevere i sacramenti,
ma non gli vieta 'esercizio di un ufficio o di un ministero.

Tutto questo ci permette di affermare che, per quanto riguarda la Mas-
soneria, ci si trova in una situazione per molti versi simile a quella prece-
dente!® in quanto «I fedeli che appartengono alle associazioni massoniche
sono in stato di peccato grave e non possono accedere alla Santa Comu-
nione»'%, Inoltre, se il fatto fosse manifesto e la persona si mostrasse osti-
nata, non dovrebbe essere ammessa all’Eucaristia a norma del can. 915161,

Se poi I'adesione all’associazione comporta eresia, apostasia o scisma,
ovvero:

157 Nel Codice precedente, Iinterdetto poteva essere anche territoriale, oltre che persona-
le, generale e particolare. Cfr. Z. SUCHECKI, Le sanzioni penali... op. cit., p. 103.

158 Can. 916 (CIC 1983): «Qui conscius est peccati gravis, sine praemissa sacramentali con-
fessione Missam ne celebret neve Corpori Domini communicet, nisi adsit gravis ratio et deficiat op-
portunitas confitendi; quo in casu meminerit se obligatione teneri ad eliciendum actum perfectae
contritionis, qui includit propositum quam primum confitendi».

159V, DE Paouss — D. Crto, Le Sanzioni...op. cit., p. 317.

160 S C. pER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Quaesitum est..., in AAS 76 (1984), p. 300.

161 Can. 915 (CIC 1983): «Ad sacram communionem ne admittantur excommunicati et interdic-
11 post irrogationem vel declarationem poenae aliique in manifesto gravi peccato obstinate perseverantes».

12



124

«...], pertinax, post receptum baptismum, alicuius veritatis divina et catholi-
ca credendae denegatio, aut de eadem pertinax dubitatio; /.../, fidei christia-
nae ex toto repudiatio; /.../, subiectionis Summo Pontifici aut communionis
cum Ecclesiae membris eidem subditis detvectatio» (can. 751, CIC 1983),

i si trova di fronte ad un delitto contro la religione o I'unita della Chie-
sa, di cui al can. 136492, punito con la scomunica lazae sententiae.

In conclusione, anche se la scomunica non & pitt menzionata esplicita-
mente, essa rimane, in un modo o nell’altro, “possibile” e comunque nel-
can. 1374 & implicitamente sostituita dall'interdizione ad accostarsi alla
Santa Comunione.

I sacramento dell’Eucaristia, che & «sorgente e somma di tutta la vita
cristiana»'63, & allo stesso tempo «il sacramento pitt venerabile»!%4; di que-
sto sacramento sono privati i frammassoni cattolici, che si escludono del-
la piena comunione con la Chiesa.

Il frammassone cattolico sara considerato autore di un peccato grave e
diverra nello stesso tempo un peccatore gravelés; resta, perd, membro del-
la Chiesa, ma «non ne ¢ pill pienamente incorporato»166.

Nel Codice del 1917 il massone cattolico era qualificato come pecca-
tore pubblico (cfr. can. 684; can. 2335). Questa espressione non esiste pit
nel Codice del 1983, che parla di peccatore manifesto

«Ad sacram communionem ne admittantur excommunicati et interdicti post
irrogationem vel declarationem poenae aliique in manifesto gravi peccato ob-
stinate perseverantes» (can. 915),

né pud ricevere l'unzione degli infermi (can. 1007)1¢7 e

162 Can. 1364 (CIC 1983): «§ 1. Apostata a fide, haereticus vel schismaticus in excommuni-
cationem latae sententiae incurrit, firmo praescripto can. 194, § 1, n. 2; clericus praeterea potest
poenis, de quibus in can. 1336, § 1, nn. I, 2 et 3, puniri. § 2. Si diuturna contumacia vel scan-
dali gravitas postulet, aliae poenae addi possunt, non excepta dimissione e statu clericali.

163 ConciILIo ECUMENICO VATICANO 11, Const. dogm. de Ecclesia, Lumen Gentium 11, in
AAS 57(1965), pp.5-71.

164 Can. 897 (CIC 1983): «Augustissimum Sacramentum est sanctissima Eucharistia, in qua ip-
semet Christus Dominus continetur, offertur et sumitur, et qua continuo vivit et crescit Ecclesia . /.../ ».

165 Cfr, J. WECKMEISTER, Petit dictionnaire de droit...op. cit., p. 154.

166 CoNcILIO ECUMENICO VATICANO II, Const. dogm. de Ecclesia, Lumen Gentium 14b,
in AAS 57(1965), pp.5-71.

167 Can. 897 (CIC 1983): «Unctio infirmorum ne conferatur illis, qui in manifesto gravi pec-

cato obstinate perseverent».



«Exequiis ecclesiasticis privandi sunt,/.../ alii peccatores manifesti, quibus

exequiae ecclesiasticae non sine publico fidelium scandalo concedi possunt»
(can 1184)168,

Al peccatore, che ha commesso un peccato grave, la Chiesa, alla ma-
niera di Gesu Cristo, propone la sua conversione e la sua accoglienza:

«per vivere di nuovo pienamente nella dinamica del suo battesimo, la
Chiesa invita alla penitenza e al cambiamento di vita. /.../ il cammino
che Ella offre per il ritorno a Dio e ai suoi fratelli ¢ quello della disci-
plina penitenziale. /.../ per il peccatore grave, la penitenza e la grazia del
perdono si realizzano nel sacramento della riconciliazione» (Mc 1, 15).

3.4. La dichiarazione sulla Massoneria « Quaesitum est» del 26 novembre

1983.

Il 26 novembre 1983, un giorno prima dell’entrata in vigore del
nuovo Codex Iuris Canonici, la S.C. per la Dottrina della Fede emano
la Dichiarazione, Quaesitum Est'®, per chiarire la vera posizione della
Chiesa riguardo alla Massoneria e definitivamente precisare tutte le in-
terpretazioni confuse ed erronee circa questa associazione.

Infatt, la Congregazione per la Dottrina della Fede aveva ricevuto da
diverse parti del mondo la richiesta di chiarimenti in merito al giudizio
della Chiesa nei confronti della Massoneria, dato che essa non veniva pitt
citata esplicitamente nel nuovo Codice, contrariamente al Codice del
1917, che lo faceva ripetutamente dedicandole pitt di un canone.

«E stato chiesto — afferma la Dichiarazione — se sia mutato il giudizio

della Chiesa nei confronti della massoneria per il fatto che nel nuovo

Codice di Diritto Canonico essa non viene espressamente menzionata

come nel Codice anteriore»!”°.

Inoltre, per alcuni cattolici, questa esclusione, significava che colo-
ro tra i quali aderivano alla Massoneria non erano piu irretiti da sco-
munica, come invece accadeva un tempo.

La Congregazione, per dissimulare i dubbi e i disorientamenti che si
erano generati in seguito al mancato inserimento nel Codice della pe-

168 Cfr. ]. WECKMEISTER, Petit dictionnaire de droit...op. cit., p. 154.
169 S.C. pER 1A DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Quaesitum est..., in AAS 76 (1984), p. 300.
170 Thidem.

i



na alla Massoneria, affermd «che tale circostanza & dovuta ad un crite-
rio redazionale seguito anche per altre associazioni ugualmente non
menzionate in quanto comprese in categorie pilt ampie»'7.

Viene quindi ribadita la posizione della Chiesa relativamente alla

massoneria affermando che:

«Rimane pertanto immutato il giudizio negativo della Chiesa sulle as-
sociazioni massoniche, poiché i loro principi sono sempre stati consi-
derati inconciliabili con la dottrina della Chiesa, e I'iscrizione ad esse

rimane proibita»!72.

Allo stesso tempo, con un linguaggio molto chiaro, viene riafferma-
to che & rimasto invariato il giudizio negativo della Chiesa sull'appar-
tenenza dei cattolici alle sette massoniche.

Le radici di questa affermazione risalgono alla Dichiarazione della Con-
ferenza Episcopale Tedesca (1974-1980)173 che dopo sei anni di dialogo «ez
diligentem investigationem» era giunta alla conclusione che la Massoneria
nella sua mentalitd, nelle sue convinzioni fondamentali ¢ rimasta piena-
mente uguale a se stessa. Gli esami approfonditi degli unici rituali masso-
nici, dati in visione, e del mondo spirituale massonico hanno comunque
fatto escludere che si possa appartenere allo stesso tempo alla Chiesa catto-
lica e alla “Libera muratoria”.

I motivi dell'incompatibilita, furono riassunti dai Padri Consultori
in sei punti:

valor obiectivus veritatis negatur;

negatur explicite religio rivelata;

negantur dogmata religionis quia sunt, iuxta ipsos, contraria libertati;

essentia massoneria est relativismus et subiectivismus, ergo negatur obiecti-

va veritaris Cognltlo,'

negatur existentia Dei ut Ens personale qui hominibus se ipsum revelat;

ius et officium est Ecclesiae indicare fidelibus quod fidei funestum sit

(Quinque Patres)'74.

171 Ibidem.

172 1bidem.

173 CONFERENZA EPISCOPALE TEDESCA, Dichiarazione circa..., in «La Civilta Cattolica,
(1990-I11), pp. 487-495.

174 Communicationes, 15 (1984), p. 48.



La normativa penale del Codice del 1983 non prevede alcuna san-
zione per i fedeli che si iscrivono alla massoneria, poiché essa non vie-
ne nominata espressamente dal legislatore.

Di fatto, dall'interpretazione del canone, senza l'ausilio di questa
Dichiarazione, si deduce che I'iscrizione alla Massoneria non costitui-
sce un delitto che deve essere punito con una sanzione, salvo che la
Massoneria non rientri nella categoria delle “associazioni che complot-
tano contro la Chiesa” ex can. 1374 e questo deve essere dimostrato!”>.

La Dichiarazione invece, afferma che «I fedeli che appartengono al-
le associazioni massoniche sono in stato di peccato grave e non posso-
no accedere alla Santa Comunione»!7®, cid fa si che il massone sia
escluso dalla comunione con la Chiesa cattolica.

Di certo ¢ che la Dichiarazione, riferendosi ai “fedeli”, intende ri-
cordare il can. 204, ai sensi del quale:

«§ 1. Christifideles sunt qui, utpote per baptismum Christo incorporati, in
populum Dei sunt constituti, atque hac ratione muneris Christi sacerdota-
lis, prophetici et regalis suo modo participes facti, secundum propriam
cuiusque condicionem, ad mission emexercendam vocantur, quam Deus
Ecclesiae in mundo adimplendam concredidit».

I christifideles sono tutti coloro che fanno parte del popolo di Dio, in
virtls del principio di uguaglianza e godono di una condizione comune,
denominata “condizione giuridica” del fedele, di cui parla il Codice.

Il Battesimo ¢ il sacramento che fa dell’essere umano un fedele e la
condizione giuridica del fedele ¢ costituita dall’insieme dei diritti e dei
doveri fondati nella partecipazione a Cristo che il carattere battesimale
implical”’.

I fedeli che possiedono il comune sacerdozio, in virti del quale
«concorrono all’oblazione dell’Eucaristia, e lo esercitano col ricevere i

175 Cfr. A. CALABRESE, Diritto penale...op. cit., p. 290: Il giudizio negativo della Chiesa
non & mutato, & da concludere che anche ora iscrizione alla Massoneria ¢ vietata. Se poi qual-
che parte della Massoneria trama contro la Chiesa, coloro che vi si iscrivono e coloro che la
promuovono o la dirigono, commettono il delitto contemplato dal canone in esame e potreb-
bero essere puniti con le pene da esso previste. Ma non sara facile stabilire se la massoneria tra-
ma contro la Chiesa, vista la grande segretezza con cui opera».

176 §.C. PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Quaesitum est..., in AAS 76 (1984), p. 300.

177 Cfr. J.I. ARRIETA (a cura di), Codice di Diritto Canonico... op. cit., pp. 588-589.




128

sacramenti, con la preghiera, e ringraziamento, con la testimonianza di
una vita santa, con I'abnegazione e 'operosa carita»'’%, sono privati, a
motivo della loro adesione alla massoneria, all'esercizio dei diritti che
nascono dal sacerdozio comune, come si evince dal fatto che sia loro
vietato ricevere la comunione Eucaristica.

Come gi2 visto nel Codice del 1983 la scomunica non & pilt oggetto di
una definizione che ne determina la sua natura e la sua finalita. Il Codice
del 1917 la definiva come l’esclusione dalla comunione dei fedeli. Non si
tratta di esclusione dalla Chiesa, a cui si & legati in modo indelebile dal
Battesimo. Infatti, il legislatore nel can. 96 del nuovo CIC precisa che

«Baptismo homo Ecclesiae Christi incorporatur et in eadem consti-tuitur
persona, cum officiis et iuribus quae christianis, attenta quidem eorum
condicione, sunt propria, quatenus in ecclesiastica sunt communione et ni-
si obstet lata legitime sanctio».

Questo canone tratta dei diritti e dei doveri delle persone indivi-
duali (o persone fisiche) in quanto cristiani, cio¢ incorporate alla Chie-
sa di Cristo, e afferma che questa appartenenza si realizza con il sacra-
mento del battesimo. Ma questi diritti e doveri sono influenzati da di-
versi fattori, fra cui la sanzione imposta legittimamente, da cui deriva
la privazione di alcuni diritti come conseguenza dell'imposizione di de-
terminate pene!”?, si veda il caso dei massoni in questa Dichiarazione.

La Dichiarazione Quaesitum est, afferma che liscrizione alle associa-
zioni massoniche «& interdetta dalla Chiesa» e i fedeli che ne fanno par-
te e vi si iscrivono «sono in una condizione di grave peccato e non pos-
sono accostarsi alla Santa Comunione».

Con quest’ultima espressione la S.C. per la Dottrina della Fede in-
dica ai fedeli che un tale atto costituisce oggettivamente un peccato gra-
ve e precisando che coloro che aderiscono ad una associazione masso-
nica non possono accostarsi alla Santa Comunione, essa vuole fare
chiarezza nella coscienza dei fedeli su una grave conseguenza, che de-
vono trarre dalla loro adesione ad una loggia massonica.

178 ConciLio ECUMENICO VATICANO II, Const. dogm. de Ecclesia, Lumen Gentium 10, 21
novembre 1964, in AAS 57(1965), pp.5-71.
1791.1. ARRIETA (a cura di), Codice di Diritto Canonico... op. cit., pp. 190-205.



Questo implica che costoro sono esclusi dalla comunione dei fede-
li, poiché attraverso il sacramento dell’Eucaristia siamo in piena comu-
nione con la comunita dei fedeli, unita al suo capo, Gesu Cristo, nel
suo Corpo Mistico!80. Impedire al massone di accostarsi alla Santa Co-
munione implica di conseguenza la “scomunione” o la “scomunica”.

In conclusione, la Dichiarazione vieta ai fedeli aderenti alla Masso-
neria di esercitare il loro diritto soggettivo fondamentale. Inoltre, non
fa piti distinzione tra semplici iscritti e dirigenti, tenuto conto che chi
aderisce o appartiene ad una associazione, che cospira contro la Chie-
sa, solo per questo stesso fatto partecipa alla cospirazione contro la
Chiesa e lotta contro essa, procurandole un grave danno e pertanto me-
rita, come i dirigenti, di essere punito in modo adeguato, e proporzio-
nato al danno che produce alla Chiesa.

La Congregazione precisa, infine, che «Non compete alle autorita
locali di pronunciarsi sulla natura delle associazioni massoniche con un
giudizio che implichi deroga a quanto sopra stabilito», al contrario di
quanto aveva affermato Papa Paolo VI nell’anno 1975 lasciando agli
episcopati locali la possibilita di trovare un’auspicabile soluzione per le
relazioni dei fedeli con la Massoneria, ma «in linea con la Dichiarazio-
ne di questa Sacra Congregazione del 17 febbraio 1981»181.

Cid significa che se la Sede Apostolica ha riservato a sé o ad altri la re-
missione della pena, la riserva deve essere interpretata in szrictu sensu co-
me previsto dal can. 1354 § 3182, Secondo questo canone, infatti, & la Se-
de Apostolica che riserva a se stessa o ad altri la remissione della pena; per
questo la Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede ha riservato il
giudizio sulle associazioni massoniche alla Santa Sede, per cui I'applica-
zione deve essere in senso stretto e lontana da tutt’altra interpretazione.

Egualmente questo appare nel CCEO; il can. 1423, § 2, con una
formulazione pil ridotta sancisce:/«Omnis reservatio stricte est interpre-
tanda». Linterpretazione stretta comporta, tra gli altri limiti, I'interdi-
zione dell’estensione per analogia ad altri casi o ad altre persone non

180 Cfr. J. GAUDEMET, Le droit canonique...0p. cit., p. 29.

181 S C. PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Quaesitum est..., in AAS 76 (1984), p. 300.

182 Can. 1354, § 3 (CIC 1983): «Si Apostolica Sedes poenae remissionem sibi vel aliis reser-
vaverit, reservatio stricte est intevpretanda».




comprese espressamente dalla legge. E un’altra applicazione del princi-
pio di uguaglianza!®3,

Cosi la Congregazione ha limitato la cessazione di questa pena o il
suo mutamento direttamente alla Sede Apostolica, senza lasciare possi-
bilita di ricorso alle altre autorita ecclesiastiche, come si menziona nel

can. 1354,§1e§ 2:

«§ 1. Praeter eos, qui in cann. 1355-1356 recensentur, omnes, qui a lege,
quae poena munita est, dispensare possunt vel a praecepto poenam commi-
nanti eximere, possunt etiam eam poenam remittere.

§ 2. Potest praeterea lex vel praeceptum, poenam constituens, aliis quoque
potestatem facere remittendi».

Giovanni Paolo II

«ha approvato questa dichiarazione, che ¢ stata deliberata nella ri-
unione ordinaria della S.C. per la Dottrina della Fede e ne ha or-
dinato la pubblicazione. Roma, dalla sede della S. Congregazio-
ne per la dottrina della fede, il 26 novembre 1983»184,

Cosi la frammassoneria nel suo insieme resta condannata dalla Chiesa.

3.5. Inconciliabiliti tra fede cattolica e Massoneria.

Dopo poco piit di un anno dalla sua pubblicazione, il 23 febbraio
1985, la Dichiarazione sulla Massoneria fu illustrata da L'Osservatore Ro-
mano. 1l giornale dedicd in prima pagina un editoriale dal titolo «Riflessio-
ni ad un anno dalla dichiarazione della Congregazione per la Dottrina della
Fede. Inconciliabiliti tra Fede cristiana e Massoneria», con il quale vennero
riportate le motivazioni e le ragioni non ufficiali della posizione presa dal-
la Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede circa la Massoneria'®.

Le “Riflessioni” si collegano in esplicito all’Enciclica Humanum ge-
nus di Papa Leone XIII'89, e fondano la condanna della massoneria sul-
le stesse motivazioni esposte nell’Enciclica.

183 Cfr. PV. PINTO (a cura di), Corpus iuris canonici II: Commento. .. op. cit., pp. 1125-1126.

1845 C. PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Decl. Quaesitum est..., in AAS 76 (1984), p. 300.

185 Cfr. Inconciliabilits fra fede cristiana e massoneria. Riflessioni..., in «LOsservatore Ro-
mano», 23 febbraio (1985), p. 1.

186 L poNe X111, Ep. Encyc. Humanum Genus..., in ASS 16 (1883- 1884), pp. 417-433.



A parte qualche differenza di linguaggio, i motivi per cui la setta vie-
ne condannata dalla Chiesa non sono mutati e non mutano. Viene sot-
tolineato — come gia esposto — che, anche nel caso in cui non vi sono
espliciti risultati ostili alla fede cattolica, il metodo massonico & sempre
incompatibile con la stessa, in quanto esso si fonda su una concezione
simbolica relativistica, del tutto inaccettabile per un cristiano.

In particolare, nell’editoriale si legge che la Sacra Congregazione ha
preso in considerazione

«le posizioni della Massoneria dal punto di vista dottrinale, quando ne-
gli anni 1970-1980 la S. Congregazione era in corrispondenza con al-
cune Conferenze Episcopali particolarmente interessate a questo pro-
blema, a motivo del dialogo intrapreso da parte di personalita cattoli-
che con rappresentanti di alcune logge che si dichiaravano non ostili o
persino favorevoli alla Chiesa. Ora uno studio pilt approfondito ha
condotto la Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede a confer-
marsi nella convinzione dell'inconciliabilita di fondo tra i principi del-

la Massoneria e quelli della Fede cristiana» 187,

Quindi, si prosegue ribadendo ulteriormente I'inconciliabilita della
doppia appartenenza:

«per un cristiano, tuttavia, non & possibile vivere nella sua relazio-
ne con Dio in una duplice modalit, scindendola cio¢ in una for-
ma umanitaria-sovraconfessionale e in una forma interna-cristia-
na. /.../ un cristiano cattolico non pud nello stesso tempo parte-
cipare alla piena comunione della fraternita cristiana e, d’altra
parte, guardare a suo fratello cristiano, a partire dalla prospettiva
massonica, come a un “profano”>>188.

Alla fine, si sottolinea che

«nel fare questa Dichiarazione la S.C. per la Dottrina della Fede non ha
inteso disconoscere gli sforzi compiuti da coloro che, con la debita au-
torizzazione di questo dicastero, hanno cercato di stabilire un dialogo
con rappresentanti della Massoneria. Ma, dal momento che vi era la

187 Inconciliabilits fra fede cristiana e massoneria. Riflessioni..., in «’Osservatore Romano»,
23 febbraio1985, p. 1.
188 1hidem.



possibilita che si diffondesse tra i fedeli I'errata opinione secondo cui or-
mai I'adesione ad una loggia massonica era lecita, essa ha ritenuto suo
dovere far loro conoscere il pensiero autentico della Chiesa in proposi-
to e metterli in guardia nei confronti di un’appartenenza incompatibile
con la Fede cattolica. Solo Gest Cristo &, infatti, il Maestro della Veri-
ta e solo in lui i cristiani possono trovare la luce e la forza per vivere se-
condo il disegno di Dio lavorando al vero bene dei loro fratelli»18.

Ne risulta, dunque, fin troppo chiara la conferma dell’assoluta incom-
patibilita della cosiddetta doppia appartenenza: il cristiano non pud asso-
lutamente fare parte della Massoneria. Chi si professa massone si trova, per
la Chiesa, in stato di peccato grave e non puo accostarsi all’ Eucaristia. Ne
risulta altresi il diritto-dovere di ogni buon Pastore di tutelare la verita cat-
tolica ed illuminare i fedeli, guidandoli su un autentico cammino di fede.
Cid non vuol dire affatto che, sul piano umano, non si possa mantenere un
rapporto cordiale tra persone di opinioni diverse o opposte, poiché il ri-
spetto dovuto alla persona non deve mai venire meno, cosi come la liberta
delle opinioni, benché diverse o non condivise. Ma il cristiano ¢ chiamato
ad una scelta, che lo impegna nella testimonianza dell'unica Verita rivelata
da Ciristo e, dunque, ad affermare con chiarezza tale scelta, senza timore di
denunciare I'errore, pur nel rispetto verso 'errante. Non sembra affatto che
ci sia, in tutto questo, “ignoranza dei veri valori cristiani”, né che competa
ad altre istituzioni, diverse dalla Chiesa, 'insegnamento di tali valori!

189 1hidem.



