applicare o inventare forme sempre nuove di solidarieta: quella
prospettiva etica di solidarieta che scaturisce dal sacramento euca-
ristico. Inventare forme sempre nuove di solidarieta a livello reli-
gioso, politico, sociale ed economico.

E presente fra noi il dr. Raffaele Cananzi, presidente dell’Azione
Cattolica, reggino di nascita, meridionale e meridionalista di for-
mazione, il quale testimonia 'impegno dell’Azione Cattolica, pre-
sentandoci pure le piste che questa associazione ecclesiale intende
seguire in un prossimo futuro. E presente il prof. Antonino Gatto,
docente di Economia applicata all’'Universita di Messina, reggino
anche lui, collaboratore del settimanale diocesano L’Avvenire di
Calabria gia impegnato nell’Azione Cattolica. E presente, finalmen-
te, 'onorevole Rino Nicolosi, presidente della Regione Sicilia. Sono
note, e non soltanto in Sicilia, la lucidita della sua visione politica,
la chiarezza della sua lungimiranza progettuale. Anch’egli proviene
dalle file dell’Azione Cattolica e dalla FUCI. Da lui ci aspettiamo la
presentazione di cosa si possa e si debba fare a livello politico, di
come ci si stia muovendo, di come ci si potra e dovra muovere in un
prossimo futuro.

RINO NICOLOSI*

UNA RISPOSTA RELIGIOSA
PER UNA PROPOSTA POLITICA
CHE VEDA PROTAGONISTI I MERIDIONALI

L’andamento della societa nella quale oggi operiamo non & unidi-
rezionale. Essa ha un equilibrio dinamico, che & anche il frutto del-
le contraddizioni di questa societa.

La prevalenza di una tendenza sulle altre, finisce col costituire il
segno caratterizzante del tempo nel quale viviamo. Nel nostro tem-
po, nella societa italiana e meridionale in particolare, «il segno» &

* Presidente Giunta Regione Sicilia

139



la frattura, la frammentazione, la diaspora; prevale cioé¢ una ten-
denza centrifuga rispetto a quella di segno opposto e che avrebbe
potuto essere, una tendenza centripeta.

Io credo che non sia sufficiente fermarsi a questa dichiarazione,
che rischia di diventare generica se non si tenta di ricondurla in
profondita a una serie di dimensioni concrete, in questa societa con
la quale noi ci dobbiamo confrontare. Intendo cioé parlare degli
elementi di frattura e di frammentazione che ci sono innanzitutto
nell’'uomo, in ogni singolo uomo, ma anche nei rapporti interperso-
nali tra gli uomini; che esistono tra i soggetti politici al loro interno
e poi tra i soggetti politici e i soggetti istituzionali. Perché bisogna
partire da un’analisi piti approfondita di queste dimensioni? Per-
ché altrimenti si corre il pericolo di azzardare proposte che rischia-
no di essere assolutamente parziali. Non c’é dubbio che questa frat-
tura della societa parte dall’'uomo, dentro I'uomo, cio¢ tra i suoi va-
lori e il suo ruolo nella storia. Primo fra tutti questi valori le regole
della convivenza e tra queste, elemento che io considero assoluta-
mente centrale, quello della capacita dell’individuo di essere anche
soggetto economico e di avere una possibilita di lavoro. La mancan-
za del quale rischia di stravolgere tutti gli altri aspetti sui quali si
fonda un equilibrio interiore. La frattura, dicevo, € nei rapporti in-
terpersonali tra gli uomini. Perché credo che esista una violenza
diffusa, purtroppo molto diffusa, che & piu incidente forse — non vi
sembri un paradosso — di quella forma di violenza che noi tutti va-
lutiamo piu facilmente, quella cioé che si coagula nella cosidetta
emergenza macroscopica della violenza, della criminalita organiz-
zata, del terrorismo, della delinquenza diffusa che si manifesta nel-
le aree di alta concentrazione urbana. Ma, a mio avviso, queste sono
le emergenze di una violenza molto piu diffusa e piti sotterranea,
che caratterizza ormai i rapporti interpersonali. Ritenere di voler
risolvere le forme di violenza piti macroscopiche ed appariscenti,
senza prosciugare questo terreno di violenza diffusa interpersona-
le, & assolutamente utopistico e velleitario, rischia anzi di farci per-
dere la sfida anche sul versante democratico dell’ordine pubblico.
Questo tipo di violenza diffusa appartiene al modo di concepire giu-
dizi e comportamenti che sono costantemente orientati all’utilita e
alla difesa dell’interesse particolare, che non accetta di considerar-
si tutelato da nessun soggetto esponenziale o istituzionale o politi-
co, a meno che questi soggetti non si leghino, in una pattualita di
scambio di basso livello, con 'interesse singolo e particolare, tra-
dendo quindi la propria funzione.

140



Perché quando un momento politico-istituzionale finisce con I'in-
seguire, anche nella logica del consenso, I'interesse particolare, di-
venta clientela — lo diceva poc’anzi don Privitera — rovesciamento,
ciog, della logica del bene comune in interesse parziale. Questo sen-
so di frattura si trasferisce poi tra le aree sociali.

Oggi noi abbiamo un Paese che & spaccato socialmente tra le fa-
sce dei cosiddetti ceti emergenti: tra la fascia degli occupati tradi-
zionali e sindacalizzati della vecchia societa produttiva (della fase
industriale dalla quale usciamo fuori in questo momento) e la fa-
scia drammatica dei disoccupati e dei nuovi poveri. Questo spacca-
to della societa costituisce una specie di clessidra sbilenca, con la
base dei disoccupati e dei nuovi poveri che si allarga sempre di pit.
La fascia degli occupati, che rimane grosso modo stabile anche se
va a diminuire, con la strettoia estremamente esigua di nuove occu-
pazionalita ad alto livello di professionalita, che si configurano co-
me una specie di casta disarticolata dal resto della realta sociale
del Paese. La frattura tra le aree sociali evidentemente ¢ piu pesan-
te se diamo ad essa una dimensione territoriale, cio¢ un Paese che,
oltretutto, & spaccato tra aree forti e aree depresse; quindi il proble-
ma annoso, che rischia di diventare un luogo comune, Nord-Sud. La
-frattura che si configura per questa divisione della societa in fasce
sociali, e poi in divisioni di ambiti territoriali, &€ una frattura certa-
mente economico-sociale, ma sta diventando ogni giorno di pitt —
ed io lo vivo drammaticamente nella mia esperienza istituzionale —
una frattura di tipo culturale, morale, e, purtroppo, anche politico.
Paradossalmente, lo sviluppo positivo dell’economia che ha attra-
versato il nostro Paese in questi ultimi anni, ha avuto un effetto an-
cora pit1 dirompente di quando ci sono stati momenti di crisi. Le fa-
si di crisi hanno raccolto, bene o male, il Paese in una maggiore
omogeneita; le fasi invece, di sviluppo stanno dimostrando che il
Paese, nell’accelerazione diseguale che ha questo sviluppo, finisce
con l'accentuare queste fratture e queste divisioni, diventando un
problema gravissimo che non riguarda solo i politici ma ognuno di
noi, nel ruolo che abbiamo in questa societa.

L’altro punto sul quale volevo sottolineare l’analisi & quello della
frattura fra i soggetti politici e i soggetti istituzionali al loro inter-
no, e poi tra i soggetti politici e istituzionali. Accenno, semplice-
mente per schema, alla crisi profonda tra la societa civile e la sua
rappresentanza politico-partitica; e poi, ancora, tra la rappresen-

141



tanza politico-partitica e I'invadenza che essa ha nelle istituzioni.
Anche questo & un segno di rottura e di lacerazione profonda. Credo
che il rapporto tra societa civile, rappresentanze politiche e mo-
menti istituzionali — momenti di governo e istituzioni pubbliche —
abbia raggiunto un livello molto basso, con un rapporto di inter-
scambio che & qualitativamente molto scadente e finisce con l'inci-
dere reciprocamente, in maniera negativa, l'uno sull’altro. Voglio
dire, esemplificativamente, che la societa civile ha la sua responsa-
bilita. Perché la domanda che nasce dalla societa civile non ¢ una
domanda corretta; essa ¢ viziata dal difetto di guardare all’interes-
se particolare ed alle corporazioni, senza quindi una logica di bene
comune.

La risposta politica, di conseguenza, & una risposta distorta, per-
ché segue questo tipo di meccanismo: il momento di sintesi istitu-
zionale finisce con l'essere un livello scadente della capacita di go-
verno. In altre parole, I'insufficiente qualita della politica, la sua
delegittimazione che tutti avvertiamo in maniera molto diffusa, fa-
vorisce spinte che io chiamo movimentistiche e spontaneistiche nel-
la societa. Questo del non volersi piti riconoscere nella canalizzazio-
ne politico-partitica e nelle istituzioni, crea la possibilita di aggre-
gazioni, nella societa, per convenienze di obiettivi particolari e non
per idealita progettuali. Questa linea di tendenza, assieme al dirom-
pente meccanismo economico del quale ho parlato un momento pri-
ma, finisce col realizzare condizioni di corporativizzazione e di de-
composizione della societa.

La risposta a Questo stato di cose non puo essere, a mio avviso e
procedendo sempre per schemi, né ideologica, né tecnocratica, né
laicistica. Non puo essere ideologica perché tutti abbiamo speri-
mentato, anche coloro che si sono illusi sull’onda del 1968, che essa
tende a dividere e a stabilire domini ed egemonie nella societa, non
a creare una condizione reale di sintesi; quindi non & una risposta a
quel movimento centrifugo del quale mi sono permesso di tracciare
alcune linee. La risposta non puo essere neppure fecnocratica per-
ché, subordinando permanentemente la politica alle leggi di merca-
to e ai suoi meccanismi selettivi, & elemento di divisione. Non puo
essere, infine, laicistica, nel senso pitl volgare e tradizionale del ter-
mine, quasi un inseguimento acritico delle tendenze e delle mode
occasionali dalle quali viene pervasa la societa.

TIo credo che la risposta debba essere anzitutto religiosa, perché
la stessa speranza di sopravvivenza dell’'umanita deve avere una

142



sua radice religiosa. Una religiosita intesa non tanto come confes-
sionalitd, ma come autentico recupero di valori. I grandi temi della
violenza, degli squilibri comunque e dovunque essi si determinino,
dello stesso dinamismo del bisogno di pace, devono essere alimen-
tati da una profonda conversione dei cuori e da una profonda ten-
sione unitaria. In fin dei conti lo stesso linguaggio della scienza, se
non viene correttamente interpretato, & un linguaggio che divide; il
linguaggio della religione, invece, unisce. Credo che solo con una
dimensione religiosa dello sviluppo della societa, & possibile che
'uomo nuovo preferisca la ricchezza dell’amore all’amore della ric-
chezza. Ed & anche possibile dare, a mio avviso, un’efficienza stori-
ca, economica e politica alla stessa dottrina sociale della Chiesa. Al-
lora, & proprio da questo recupero diffuso di religiosita che pud na-
scere una proposta politica di grande valenza laica e civile, nella
quale si compongano appunto le fratture delle quali, in maniera
schematica, ho inteso parlare.

Nell’'uomo anzitutto — e riprendo lo schema che ho tracciato —
perché allora il lavoro non ¢ inteso solo come produzione di reddi-
to, pur necessario, ma diventa la ricostruzione di un equilibrio in-
terno fondato sulla motivazione umana della propria partecipazio-
ne e del proprio contributo alla comunita e quindi, una partecipa-
zione attiva allo sviluppo di questa societa. Si inverte la tendenza di
rottura che c’é nei rapporti tra gli uomini perché solo attraverso un
riferimento religioso, cosi come 'ho descritto, si puo sostituire alla
prevaricazione, all’arbitrio, all’esercizio della forza dei singoli o dei
gruppi, un nuovo metro di rapporti fondato sulla solidarieta. Una
solidarieta intesa non solo in termini di categorie morali, ma come
strumento attivo e moderno per guidare i fatti economici e sociali.
Io credo che chi & portatore di valori religiosi debba dimostrare di
essere in condizione non solo di enunciarli in termini morali, ma di
farne strumento di consenso per guidare i fatti economici e i fatti
sociali. Quindi una netta distinzione rispetto ad una malintesa for-
ma di assistenzialismo, comunque essa si possa realizzare sia tra
un’area geografica nei confronti di un’altra, sia tra una fascia socia-
le nei confronti dell’altra. Senza che questo, pero, possa significare
acriticamente l'eliminazione del Wellfare State, lo Stato sociale;
perché credo che nessuno possa sosiwenere che oggi il mondo del la-
voro viva nell’ordine voluto da Dio. Quindi una solidarieta fondata
_ ed & uno dei temi sui quali ritornerd quando scendero in una con-
siderazione piu specifica che riguarda il nostro Mezzogiorno — sul-

143



la modernizzazione e sull’efficienza, come elementi unificanti del
Paese che deve trovare una sua linea di sviluppo armonico.

Credo che la visione religiosa sia la chiave di volta per affrontare
in termini corretti e produttivi la stessa questione dei nuovi poveri.
Noi riteniamo che lo sviluppo non puo essere una variabile indiffe-
rente, rispetto a queste sacche di poverta. E questa la chiave di vol-
ta piu corretta rispetto alla questione meridionale, che altrimenti
rischia di essere una stanca ripetizione di luoghi comuni, quasi
un’imbarazzante presenza da rimuovere nella coscienza del Paese,
con strumenti di natura straordinaria che non incidono mai, come
riferimento centrale rispetto alle grandi scelte che invece giorno
per giorno si fanno nel Paese, nella logica della cosiddetta econo-
mia di mercato e delle grandi linee di movimento dei soggetti eco-
nomici, che poi sono quelli che governano realmente anche le stesse
scelte politiche. Credo che ragionare in questi termini sia sottoli-
neare aspetti di un’unica affermazione, quella della politica nel suo
significato pit nobile — quello che era proprio di Sant’Agostino —
cioe il compimento della citta degli uomini e della citta di Dio come
confluenza di due correnti. Credo che il carattere del nostro tempo,
fatto tra l'altro di una specie di umanesimo ateo, le sue difficolta
profonde e il suo scandalo, stia a volte nel fatto — questa € una mia
affermazione provocatoria innanzitutto per me stesso e per ognuno
di noi — che ’amore di Dio, che esiste in quelli che operano in suo
nome, non & abbastanza forte da riuscire a legare la logica della cit-
ta di Dio con la logica della citta dell’'uomo. Credo che la ragione de-
terminante di questa possibile riconciliazione stia nel fatto che a
farci amare I'uomo non & I'uvomo ma Dio stesso. Se non si guarda
I'uomo in Dio, 'amore dell’'uomo per I'uomo credo sia impossibile.
Tutto quello che noi diciamo rischia di essere assolutamente vellei-
tario, perché & proprio in questo caso che le societa si chiudono e si
scontrano nella logica delle corporazioni, delle lobbies, dei razzismi
purtroppo risorgenti nel nostro Paese, delle violenze diffuse che
esistono. :

Io credo che la Chiesa del nostro Paese, possa e debba svolgere
questa funzione religiosa che ha ascendenze non di egemonia, ma di
servizio, animando dell’'unita dell’Eucaristia e della Parola la piena
unita degli uomini, ritessendo 1'unita temporale della storia di ogni
uomo e della comunita degli uomini, il loro passato, il loro presen-
te, il loro futuro. Ma & soprattutto questo il ruolo della Chiesa delle
nostre regioni meridionali, attraversate da fenomeni dirompenti di
violepza criminale e di violenza sociale: ricomporre questo tessuto

144



sociale, riconciliare questa realta con quella del resto del Paese. Ri-
conciliarla al suo interno e pacificarla con la sua storia e con la sua
tradizione. Il che non significa ricomporre comunque tutto, perché
non tutto certamente & ricomponibile, ma significa esplorare fino
in fondo le ragioni e le possibilita di una unita, di una reintegrazio-
ne, di un recupero, del quale soprattutto chi ha un’interpretazione
religiosa del nostro compito storico deve essere portatore. Si tratta
di un processo difficile e lento, che va portato avanti con determi-
nazione, partendo dalla convinzione — e mi riferisco a dolorose pa-
role del cardinale Pappalardo — che Sagunto ha certo il diritto di
contare sugli aiuti esterni per non essere espugnata, ma deve so-
prattutto contare sulle forze proprie.

Le nostre Chiese locali, la vostra calabrese e reggina come la no-
stra siciliana, devono essere un riferimento forte, ben visibile, non
equivocabile e non strumentalizzabile, per nessun gioco di parte,
fazione e ideologia. Credo debbano essere segno di una rivoluzione
che nel nostro Mezzogiorno & storicamente mancata dopo 1'Unita
d'Italia. Parlo di una rivoluzione sociale tale da far cambiare i con-
notati di questa societa. In altre parti del Paese questa rivoluzione
culturale ed economica c’e stata; & stata la rivoluzione che ha crea-
to 'imprenditorialita industriale ed attorno a questa ha costituito
un’equilibrio di societd moderna avanzata. E stata una forte tensio-
ne istituzionale, che ha creato una struttura pubblica ed & stata un
riferimento permanente per il comporsi della societa. Nel Mezzo-
giorno € mancata sia una rivoluzione di tipo industriale, capace di
creare un’'imprenditorialita che fosse riferimento dialettico per
questa societa, ma &€ mancata anche una forte rivoluzione istituzio-
nale, che consentisse di creare punti di aggregazione nella presenza
pubblica dello Stato. Questo vuoto non & rimasto un vuoto; esso &
stato surettiziamente colmato da una serie di devianze, da una for-
ma di rivoluzione all’incontrario: la rivoluzione del radicamento
della criminalita organizzata che & diventata al tempo stesso punto
di regola e di riferimento, purtroppo, di questa societa. Questo po-
tere ha finito col diventare elemento dialettico e sostitutivo della
presenza dello Stato. Se noi non recuperiamo, se non rovesciamo
questo grave gap di natura culturale e storica, il problema del Mez-
zogiorno rischia di fermarsi ad analisi di superficie ed a strumenta-
zioni di interventi che sono assolutamente inefficienti. Questo vuo-
to & stato colmato in maniera distorta e ha finito col creare, pur-
troppo, nel Mezzogiorno un sistema parallelo, duale, con regole
proprie e distorte, ha selezionato un apparato fragile che ¢ stato poi

145



estenuato dall’egemonia di tipo criminale e mafioso. Questo ¢ il te-
ma centrale rispetto al quale noi, dentro Sagunto, dobbiamo fare fi-
no in fondo la nostra parte per avere le carte in regola, per chiedere
a tutti i soggetti che operano nel Paese di intervenire in modo cor-
retto per recuperare questa integrita e questa unita del Paese.

Bisogna allora alimentare un processo di formazione di una nuo-
. va classe dirigente che, partendo dai valori dell'identita spirituale
della nostra realta geografica e della sua cultura contadina, rimuo-
va le incrostazioni che nel tempo si sono ad esse sovrapposte in ma-
niera indebita, recuperando gli elementi per un’integrazione mora-
le del Paese. Superare una frattura dolorosa che oggi rischia di es-
sere alimentata anche dai circuiti culturalmente piu qualificati, o
che tali si ritengono, nel nostro Paese. Basta guardare le forme di
attenzione e di collegamento degli organi di informazione, i santua-
ri culturali nel nostro Paese, rispetto alla realta meridionale, per
comprendere come si proceda per logiche di giudizi sommari, per
logiche di fastidio che prima di comprendere pretendono di giudi-
care, senza farci carico della complessita di una realta, come quella
nella quale siamo costretti a vivere, che certamente & anche il por-
tato dei nostri errori ma non solamente di errori che si iscrivono in
questa realta.

Recuperare quindi un’integrazione morale del Paese, recuperare
la pienezza della dimensione civile di ogni meridionale, ricostruen-
done l'integrita dei suoi diritti e dei suoi doveri. Figurativamente,
io vedo 'uomo meridionale come un uomo dimezzato nella sua di-
mensione civile; perché in ogni meridionale o prevale la logica dei
diritti da difendere ad ogni costo, attraverso le furbizie e la mentali-
ta che rischia di diventare distorta con regole che non sono accetta-
te sul piano della convivenza generale del Paese, o rischia di appari-
re come soggetto subalterno, solo portatore di doveri. Ed ¢, a volte,
I'interpretazione che certi modi di essere presenti dello Stato, della
stessa istituzione democratica nella nostra realta, hanno finito col
far diffondere. La sensazione cioé che non ci sia uno Stato, che non
ci sia una realta istituzionale democratica comprensiva, che si fac-
cia carico anche di tutta una serie di diritti inalienabili. Faccio un
esempio molto chiaro: un disoccupato meridionale al quale non vie-
ne data una speranza ed una prospettiva ed alla quale vengono solo
imposte leggi e doveri che sono propri di uno Stato democratico piu
equilibrato, finisce con I'essere dimezzato nella sua dimensione ci-
vile, perché non ¢ portatore di quella integrita complessiva, appun-

146



to, tra diritti e doveri.

Credo che il problema centrale che abbiamo davanti, sia quello
che mi sono permesso di tracciare, almeno cosi come io lo avverto
dolorosamente nella mia esperienza istituzionale in Sicilia. Ed ¢ un
tema di grande respiro che si rivolge soprattutto alla classe dirigen-
te meridionale, da formare con un presupposto di religiosita che io
considero fondamentale; una classe dirigente che abbia la capacita,
attraverso un’ideazione progettuale, di rientrare nei circuiti nazio-
nali ed internazionali lungo i quali si muove lo sviluppo della mo-
derna societa. Credo che su questa linea bisogna condensare i no-
stri sforzi, perché si tratta di una linea che cerca e puo, a mio avvi-
so, ricreare un umanesimo non ateo, sostenuto da una profonda re-
ligiosita.

RAFFAELE CANANZI*

SE CRESCE IL SUD D’'ITALIA
CRESCE L'ITALIA

Il Professore De Rosa nel darci un’ampia panoramica della linea
di diversita che si & andata costituendo nel tempo tra Nord e Sud, si
domandava perché utilizziamo questo termine «frattura», che pure
vediamo riportato nel nostro programma. Ecco, a me pare di dove-
re scorgere non molto lontano, e quindi non c’¢ bisogno di una gros-
sa indagine storica su questo punto, ’assunzione di questa termino-
logia per quanto riguarda il rapporto Nord-Sud: & Loreto, che ha,
direi, amplificato il tema delle fratture, alcune delle quali ci sono
state poc’anzi ricordate dall’onorevole Nicolosi, che le ha inserite
nel contesto delle fratture del Paese, considerandole grossi peccati
sociali. Il tema di Loreto era quello della riconciliazione cristiana
anche tra Nord e Sud. Naturalmente intendendo per frattura non
abissi incolmabili, spaccature insuperabili, o iatus profondi, ma
proprio I'aspetto di un peccato sociale che ¢ vivo, permane ed inter-

* Presidente Nazionale Azione Cattolica Italiana.

147



