CHRYSOSTOMOS STAMULIS

La bellezza salvera il mondo

“Ditemi principe, avete mai detto che la bellezza salvera il mondo?
Signori, il principe sostiene che la bellezza salvera il mondo. Ed io sostengo che
egli ¢ innamorato! Mi sono accorto quando é tornato stasera. Non arrossire
principe. Quale bellezza salvera il mondo? Nicolai mi ha detto tutto... Siete
cristiano, é vero?”

Questo brano tratto dall’Idiozz di Dostojevsky, potrebbe essere -
quanto strano pud sembrare - il cuore della teologia ortodossa. Il
principe Miskin, quel pazzo per Cristo dell’oriente cristiano, sembra
rivelare in maniera dinamica I'essenza della dottrina dei Padri. Solo
un santo come Dionigi Areopagita, potrebbe esprimere I'esperienza
del corpo ecclesiastico che conosce “i/ bene che ¢ sopra ogni luce” (“To
vmep mav ¢we  ayafév’) come “bellezza” e “bello”, come “amore” e
“amato” e di conseguenza come l'unica causa della bellezza, dell’ar-
monia e dello splendore degli esseri creati. La chiesa ortodossa e la sua
teologia sono dei riflessi del “bellissimo” e del “bello supremo” nel quale
sono chiamate a compiere il modo della loro esistenza. La persona
ecclesiastica esiste solamente in relazione alla fonte di vita ciog solo
attraverso la partecipazione alla bellezza per eccellenza che non & altra
che Dio trino, il creatore dell’esistenza. Questo Dio e il principio e il
fine di tutti gli sforzi dell’'uomo nel cercare la “filocalia” in un mondo
straziato dalle opere del maligno, cio¢ dalle bruttezze che corrodono
I'unita dell’esistenza umana, 1'unita di tutta la realtd creata e infine
I'unita dell'uvomo con Dio.

La caduta dell'uomo dal paradiso, fu il risultato del rifiuto della
bellezza salvante, cosicché i progenitori, senza accorgersi, si Sono tro-
vati denudati dal bello che solo la comunione con la bellezza stessa
procura. Lintera teologia dei Padri della Chiesa sul “secondo immagine”
e sul “a somiglianza”, ciog il cuore dell’antropologia ortodossa, non &
che una parola chiara e precisa sulla perdita della bellezza dell'imma-
gine, sicuramente non dell’immagine stessa. In altre parole, la caduta
¢ il movimento della natura umana dal bello al “non bello”, dalla

117



comunione col “veramente bello” alla comunione con “i/ principe di que-
sto secolo” dalla “gloria” alla “non gloria”, dall’ “amore per il bello” al “non
amaore per 1l bello”.

Per questo motivo la salvezza dell'uomo, secondo I'ecclesiologia
ortodossa, viene donata solamente dal Dio datore di vita e nessuna
altra potenza fuori di Lui puo donare all'uomo la redenzione. Nella
Chiesa il fedele viene istruito a “fuggire”, secondo Ignazio il Teoforo,
“le opere del male”, ciog le insidie del principe di questo secolo. Il
dolore che puo essere provocato dalla caduta nelle opere del maligno,
pud guidare all’indebolimento dell’amore. Al contrario, I'insistenza
dentro la Chiesa, I'insistenza all’arte empirica della teologia, realizza
I'evento dell’unita “nello stesso luogo e con i cuori uniti” (“emi 10 avré ev
auepioTw kapdia”).

In questo modo, l'arte della teologia apre i suoi orizzonti all’an-
sieta e alla lotta delle persone del mondo che cercano la Chiesa, anche
se allo stesso momento la rifiutano. Il teologo, esercitando 'arte della
teologia come espressione di creazione, & chiamato a funzionare
“secondo immagine e somiglianza” del primo artefice, dell’artefice
increato che crea “dal non essere gli essers”.

L'uomo creato, il teologo, nella misura della grazia che gli & stata
infusa, fa teologia, ciog vive e manifesta Dio come Padre. Puo gridare
“Abba, Padre”. Gli si rivela 'amore paterno che contiene 'arte della
creazione e gli viene donata -nei limiti della sua creativita- la fun-
zione dell’arte della teologia e allo stesso momento il rifiuto del male
del demoniaco. E impressionante il fatto che secondo i Padri “il fare
teologia” si relaziona direttamente e liturgicamente con 'amore che
costituisce il criterio della sua autenticita. La perfezione dell’amore fa
emergere e dimostra la perfezione della teologia come un fatto di co-
creazione e di vita e allo stesso modo sopprime la corruzione, la
morte, I'inesistenza e la caduta.

La teologia come modus vivends, intesa come arte di vita, manifesta
il bisogno di comunione, di pregustare il paradiso e in questo modo
cerca la salvezza del diavolo stesso. Cerca nella comunione spezzata, le
persone che lottano quotidianamente nel tentativo di cercare il vera-
mente bello e le sue opere d’arte. E questo succede perché la mente
umana oscurata dalle passioni, non pud vedere “i/ movimento oltre la
funzione naturale della mente” (“mv emékeiva Tov vou ¢opdy”) che rivela
il generatore e artefice di tutto, Dio secondo natura. Al contrario gli
umili, i veri sapienti, interpretando la bellezza delle creature, ricor-

118



rono a Dio datore della bellezza. Si tratta di una relazione di amore
folle che dimostra che la natura umana non & relazionata ontologica-
mente con il male, come avrebbero sostenuto un Nestorio oppure un
Teodoro di Mopsuestia nell’ambito dell’eresia antiochena, ma costi-
tuisce una creazione “fatta molto bene”, del Dio datore di doni, cioe del
Dio personale al quale fa riferimento e per mezzo del quale I'uomo
diventa verita.

Di conseguenza, per tornare a 1'Idiota di Dostojevsky, molto sag-
giamente Ippolito osserva che il principe Miskin, nel sostenere che la
bellezza salverid il mondo, dovra essere realmente innamorato; un
innamorato cristiano. Questo amore del principe non si esaurisce nel-
I'ambito della creativita ma si riferisce principalmente alla condi-
zione amorevole dell'uomo di fronte alla bellezza per eccellenza che &
il bene stesso. Questo amore del bello costituisce, secondo Dionigi
Areopagita, I'unico modo di connessione del tutto.

E evidente dunque la risposta alla questione sulla bellezza che
Ippolito ha posto a Miskin. La bellezza dell’ortodossia & la bellezza
incarnata, & “i/ pia bello di tutti gli womini” (“o wpaloc kdMevr mapd
ndvrac Bpototc”) Non si tratta di una qualsiasi bellezza intellettuali-
stica, psicologica o ideologica, ma senz’altro della bellezza “santa”
(“kdAMoc To dytor”) il Figlio del Padre, la bellezza della quale i santi
della Chiesa si comunicano nel quotidiano cercarsi della verita.
Questa bellezza & descritta dai Padri e scrittori ecclesiastici in
maniera impressionante. Essi riconoscono le sue energie benefiche in
tutte le funzioni della realta orante.

Il grande asceta dell’oriente ortodosso, san Serafino di Sarov, ci
informa che il fine della vita cristiana & 'acquisto dello Spirito Santo.
Ma chi & questo Spirito Santo? Chi & questo grande ignoto, secondo
I’occidente cristiano, che i santi, i confessori, i martiri e tutti gli
amici di Dio cercano ansiosamente?

La Bibbia e i Padri della Chiesa, ci informano che si tratta del
nostro Dio, la terza persona della Santissima Trinita, che assieme al
Padre e al Figlio costituiscono I'unico rifugio e l'unica speranza di
salvezza del genere umano. Tutto quello che si fa nel cammino del
mistero della divina economia, si fa dal Padre per mezzo del Figlio
nello Spirito Santo. Il Padre & il principio primo, il Figlio il principio
creativo, lo Spirito Santo il principio perfezionante, causa dell’esi-
stenza dell’'uomo e del mondo intero. La nostra vita dipende dalla
relazione col nostro creatore. Possiamo vivere solamente da questa

119



relazione, possiamo esistere realmente soltanto con questa comunione
personale. La vita fuori dalla grazia divina & per i nostri santi una illu-
sione, una fantasticheria, un gioco che porta all’inesistenza e alla divi-
sione. La stessa societa in cui viviamo, & una societa che parla dello
Spirito, direbbe qualcuno. Parla dello Spirito senza lo Spirito,
aggiungerebbe san Simeone il Nuovo Teologo. Parla di cose e uomini
spirituali ma non pud rendersi conto che offre incenso alla civilta
della caduta. E questo perché la sola ispirazione, secondo i Padri, & la
Divina ispirazione, il solo ispiratore & lo Spirito Santo. L'uomo spiri-
tuale cioe il santo, I'amico di Dio, pregando per aver l'ispirazione,
tiene in mente la presenza dello Spirito Santo che & in lui. Tutte le
altre ispirazioni non sono che sostituti del reale. Lo Spirito Santo &
colui che guida 'uvomo alla creazione vera. Le spiritualita di quelli
senza lo Spirito finiscono alla paralisi spirituale, alla castrazione spi-
rituale.

E se per tutti quelli che non hanno gustato i frutti del Paracleto,
la sua assenza & un fatto secondario, per i Santi della Chiesa la perdita
della grazia dello Spirito Santo, la perdita della visione della Luce
increata, guida in una profonda desolazione e provoca dolore. La per-
sona abbandonata cerca ora la bellezza perduta pili intensamente, in
modo assoluto e con amore estremo. Qualsiasi perdita di tale bellezza,
¢ vissuta dalla comunita ecclesiale come una tragedia. Il suo riacqui-
sto & una richiesta quotidiana della assemblea eucaristica.

E chiaro dunque che la Chiesa Ortodossa, come chiesa dello Sposo,
¢ chiesa della bellezza. E’ un fatto che la allontana da miserie pato-
gene dei suoi membri e la rende una verita estetica per eccellenza
dentro una realta oscurata.

A questo punto qualcuno potrebbe sostenere che I'Ortodossia non
ha estetica. Forse hanno ragione se considerano come estetica qual-
siasi familiarita di una bellezza nuda, che ha guidato la natura umana
alla corruzione e alla morte, che ¢ in diretta relazione, come ci dice la
parola profetica (“i/ tuo cuore si era inorgoglito per la tua bellexza, la tua
Saggezza Si era corrotta a causa del tuo splendore”) con la caduta del dia-
volo.

Questa omonimia non deve in nessuna occasione guidare la Chiesa
Ortodossa a soluzioni affrettate o alla decadenza della sua coscienza e
verita. E chiaro - e a questo punto bisogna dirlo con enfasi - che la
teologia ortodossa non rifiuta la funzione dei sensi, come non rifiuta
nulla della realta dell'uomo. Luomo dell’oriente ortodosso viene sal-

120



vato per intero. I sensi non si eliminano ma si “trasferiscono”, si tra-
sfigurano e si santificano. Questa verita viene presentata in maniera
meravigliosa da san Simeone il Nuovo Teologo. Egli mette in rela-
zione le intuizioni con la rivelazione e la conoscenza dei misteri
nascosti del Regno. Dice a proposito: (“...kalon gar aei kai dia pantos
tou logou en toi autoi diatribein, as an dunerheis tranothénai ta aithetéria
kai gnonai kalos ta en soi kekrummena Basileiai mustéria”).

In altre parole, per il santo, 'amico di Dio, I'ascesi non mira alla
sua santificazione tramite la sottrazione di una parte della natura, ma
al contrario alla trasfigurazione della natura; al suo riportare alla pri-
mitiva e escatologica santita che si realizza mediante I'ingrandimento
delle intuizioni. Luomo ortodosso non & un uomo insensato, ma €
pieno delle sensazioni purificate. Padre Giustino Popovich, il
patriarca dell’ortodossia serba, nella sua opera classica “Uomo ¢ Dio-
uomo”. annota: “La sensazione... Chi pud spiegarmi questo mistero che é in
me? Chi sa quali enigmi ¢ quali misteri Dio ha unito e fuso insieme!...
Sensazione! Un dono meraviglioso e tremendo. Attraverso la sensazione, il
paradiso visulta paradiso, Uinferno risulta inferno. 11 dolore si manifesta
come dolove e la beatitudine come beatitudine, la tristezza & vissuta come tri-
stezza ¢ la gioia come gioia, la disperazione come disperazione e lesaltazione
come esaltazione. Perché, cos’® Uinferno? Sensazione senza Dio-parola, sensa-
zione dalla quale Dio & cacciato via. E cos’8 il paradiso? Sensazione di Dio,
sensazione completata dal Dio-parola. Infatti, inferno ¢ la sensazione senza
- Dio (atea), “la sensazione pura”, mentre paradiso & la sensazione cristificata,
teantropica”. Dunque, non & casuale il fatto che Dio per salvare 'nomo
si & fatto vero uomo, non ha rigettato nulla della natura umana
eccetto i mali del peccato. Cosi, secondo san Gregorio il Teologo, la
wvera salvezza dell’'uomo diventa possibile, visto che in qualsiasi caso
di assunzione scelta, il non assunto resterebbe inguaribile. In modo
uguale la teologia ortodossa tratta la sensazione. Rimprovera il suo
uso sbagliato ma non la realta santificata che completa l'intento della
sua esistenza col piacere delle cose concepibili. Questo piacere sensi-
tivo, l'esperienza e il vivere la bellezza intelligibile, determina [este-
tica ortodossa o-filocalia. Questa sembra allontanarsi dall’estetica scola-
stica, cioe lestetica del “id guod visum placet”, V'estetica del diletto
mediante la visione, dove belle sono chiamate le cose che soddisfano
il nostro sguardo (“Pulchra enim dicuntur quae visa placent”).

B chiaro di per se che questa filocalia, questo amore estetico per la
bellezza, come si determina dall’esperienza personale dei Padri,

121



influisce al modo esistenziale dei membri della comunita ecclesiale e
costituisce la sua vera teologia. L'esperienza vissuta di questa filocalia,
permette il piacere dei momenti dell'immediatezza, come viene pre-
sentata nei monumenti della civilta della Chiesa, specialmente nel
libro dell’Ecclesiaste. L'abbandono di essa, guida gli uomini all’isola-
mento che in parole si chiama vita e in opere manifesta il non amore
e la non comunione dell’inferno, che & deserto da qualsiasi forma di
bellezza. (Traduzione Nicola Roussos).

122



