PAOLO MARTINELLTI*

“Spoglid se stesso”. Luso di F7/ 2,6 in relazione alla liberta
dell’'uomo nella riflessione teologica contemporanea

Introduzione

In questo mio intervento intendo mettere in rilievo una certa ricezio-
ne ed utilizzo dell'inno cristologico che troviamo nella lettera ai Filippesi
di san Paolo (il 2,6-11) nella teologia contemporanea. Il tema di per sé
sarebbe vastissimo. Infatti, basterebbe dare uno sguardo ai pilt recenti ma-
nuali di cristologia per accorgersi dell’'uso massiccio che viene fatto di que-
sto testo nell’attuale panorama teologico. Linno stesso si pud dire che in
quasi ogni sua parola pone elementi di dibattito e di approfondimento:
Gest Cristo in quanto possiede la forma di Dio (morphé Theou) ed in
quanto assume quella del servo (morphé Doulon); la sua “uguaglianza” con
Dio; il suo svuotamento: “spoglid se stesso’; il suo apparire in forma uma-
na, Dessersi posto nella condizione di somiglianza con gli uomini; la sua
obbedienza fino alla morte di croce; la sua esaltazione ed il “nome” che gli
viene dato; 'adorazione universale e la confessione; la gloria di Dio Padre.
Tutti temi, come si vede, che meriterebbero singoli tematizzazioni. Per-
tanto in questo studio ci si deve limitare sia in riferimento agli autori che
utilizzano l'inno, alle parti dell'inno, che alla prospettiva di utilizzo.

Ritengo che le cose pilt interessanti le possiamo trovare quando la ri-
flessione teologica tematizza il senso della kenosi di Cristo Gesl in riferi-
mento alla immagine di Dio che viene qui comunicata, alla realta umana
in se stessa ed in relazione a Dio stesso: vale a dire, /uomo di fronte al Dio
che si rivela nella kenosi di Gesii Cristo. Pili precisamente, le pagine pit in-

* P PAOLO MARTINELLL, OFM CAP - Pontificia Universita “Antonianum’”, Roma.

197



teressanti della teologia contemporanea mi appaiono quelle che meditano
l'affermazione paolina circa lo spogliarsi di se stesso da parte di Gestt Cri-
sto, poiché da ciod risulta una comunicazione della immagine di Dio che
dialoga con taluni aspetti della riflessione della modernita. La quale — co-
me afferma molta letteratura non solo teologica! — trova la sua cifra pro-
priamente nel concetto di libertd e di autonomia, che mette in discussio-
ne alcune immagini del rapporto di obbedienza dell'uomo a Dio in Cri-
sto, data attraverso la mediazione ecclesiale.

Potremmo enunciare cosi I'idea fondamentale che sottende a questo
mio studio:

se la modernitd ci consegna un concetto di libertd umana difficilmente
compatibile con un certo modello di Dio come potenza assoluta, che si
impone all'uomo, tale situazione culturale pud diventare una risorsa la
dove la teologia ma anche la pastorale, accettando il confronto con la mo-
dernitd, coglie nella visione di Dio che emerge dalla kenosi e dalla umilta
di Dio in Ciristo, quale rivelazione del fondamento della libert stessa e la

possibilita del suo compimento ed esaltazione?.

Tale prospettiva viene affrontata da alcuni teologi presenti nelle diver-
se confessioni cristiane e viene alimentata da una certe corrente del cosid-
detto “pensiero kenotico” che attraversa il novecento in modo significati-
vo. Mi riferisco in particolare a Jiirgen Moltmann, nell'ambito protestan-
te, in particolare nel suo volume classico, 7/ Dio Crocifisso®; a S. Bulgakov,
un teologo ortodosso, soprattutto nella sua opera Lagnello di Dio* e nel-
'ambito cattolico a von Balthasar, che in modo crescente nella sua vastis-
sima produzione teologica ha posto al centro della sua riflessione la kero-
si di Dio. E soprattutto su quest'ultimo che intendo attirare I'attenzione,
in quanto proprio in profondo dialogo con gli esponenti appena ricorda-
ti e numerosi altri, elabora a mio parere la visione piti equilibrata a questo

1 Cfr. E BOTTURI (ed.), Soggetto e liberti nella condizione postmoderna, Vita e Pensiero, Mila-
no 2003.

2 Utile in questa direzione ¢ il testo di A. TONIOLO, La Theologia crucis nel contesto della mo-
dernita. Il rapporto tra croce e moderniti nel pensiero di E. Jungel, H.U. von Balthasar e G.W.E He-
gel. Prefazione di Luigi Sartori, Glossa — Pontificio Seminario Lombardo, Milano - Roma 1995.

3 Cfr. ]. MOLTMANN, 1/ Dio crocifisso. La Croce di Cristo fondamento e critica della teologia cri-
stiana, Queriniana, Brescia 1973.

4 Cfr. S. BULGAKOV, Lagnello di Dio. Il mistero del Verbo incarnato, Citta Nuova, Roma 1990.

198



proposito, evitando eccessi ed equivoci non estranei al pensiero kenotico
contemporaneo.

Per fare questo, perd mi sembra importante premettere due riflessioni
di avvicinamento: dapprima una brevissima panoramica dell’'uso in gene-
re dell'Inno cristologico ai Filippesi nella teologia post conciliare e succes-
sivamente puntualizzare il tema antropologico della liberta come cifra del
percorso moderno che costituisce una feconda interrogazione per la rifles-
sione teologica.

1. Appunto sulluso di Fil 2 nella teologia postconciliare

Per cogliere la posizione della teologia che si rifa al pensiero kenotico,
mi rifaccio brevemente ad una interessante e minuziosa tesi dottorale di-
fesa qualche anno fa alla Pontificia Universitd Gregoriana da Nunzio Ca-
pizzi®. Egli studia il nostro tema nei maggiori teologi nell'ambito della cri-
stologia per quanto riguarda l'area italiana, francese e tedesca, nei primi
decenni successivi al Concilio Vaticano II. Sorvolando rapidamente sui
passaggi decisivi del testo si possono notare alcuni problemi interessanti.
Innanzitutto si puo rilevare il tema centrale del rapporto tra esegesi e teolo-
gia in relazione all'interpretazione di Fi/ 2. La teologia italiana (in parti-
colare B. Forte, M. Bordoni, A. Amato, M. Serentha) a detta del Capizzi
non sembra preoccuparsi troppo della indagine esegetica quando fa uso
dell'inno nella teologia sistematica. La teologia francese, invece, avverte
maggiormente il problema (cfr. ad es. Ch. Duquocg, J. Galot, J. Dupuis,
J. Moingt), affronta maggiormente i temi esegetici ma sembra poi in con-
creto non saperne articolare i frutti nella sistematica: intentio autoris ¢ in-
tentio legentis sembrano rimanere estranei. La teologia tedesca sembra
quella che prende pii seriamente i problemi esegetici in relazione alla ela-
borazione sistematica in sede cristologica (cfr. ad es. W. Kasper, J. Auer, H.
Kessler). I temi toccati a questo proposito sono molti: il problema del ge-
nere letterario del testo, I'autore prepaolino dell'inno e le aggiunte paoli-

5 Cfr. N. Cap1zz1, L'uso di Fil 2,6-11 nella cristologia contemporanea (1965-1993), Editrice
Pontificia Universitd Gregoriana, Roma 1997.

199



ne, il tema del soggetto della prima parte dell'inno (il Cristo preesistente
che si incarna, il Cristo gid incarnato, la necessita di non separare i due,
etc), i problemi legati al termine morphé e all’hapax arpagmos, una impli-
cita allusione ad Adamo, al senso del verbo kenoo e la tapeinosis nell’'ubbi-
dienza fino alla morte di Croce. Non mancano problemi relativi alla se-
conda parte dell'inno riguardo al senso dell’esaltazione, al nome e alla con-
fessione del Signore Gesti.

Riguardo alle problematiche di sistematica teologica, le riflessioni si
concentrano sui seguenti punti: la divinit e la umanita di Gest Cristo, il
possibile significato soteriologico — seppur implicito — del testo; infine, le
problematiche relative alla universalita dell’adorazione e della salvezza e la
relazione, per noi molto interessante, tra cristocentrismo e teocentrismo,
ossia su come gli elementi cristologici dell'inno implichino una intelli-
genza teologica peculiare del volto di Dio rivelato da Gesti. Questo appa-
re particolarmente evidente in riferimento al senso della £erosi, ossia del-
lo spogliamento di colui che possiede la forma divina e che si umilia nel-
I'obbedienza fino alla morte di croce.

La lunga indagine si conclude con una serie di spunti notevoli che ri-
chiedono ulteriore approfondimento®. 1l primo di questi & il senso della
umanita di Gesit Cristo nella sua concretezza storica in rapporto alla keno-
si, il valore della soteriologia implicita (che & molto presente nella lettura
che fanno i padri greci e latini di F#/ 2 e, nel panorama contemporaneo,
in autori come von Balthasar) con particolare riferimento al valore uni-
versale della salvezza implicata nell'invocazione del nome del Signore. In-
fine, viene raccomandata la tematizzazione del nesso tra visione cristolo-
gica e visione teologica, cui si ¢ gia fatto cenno, come un elemento parti-
colarmente promettente.

Il lavoro di analisi dell’'uso delle varie cristologie postconciliari svolto
da Capizzi & molto utile e sottolinea delle urgenze importanti soprattutto
per il lavoro teologico e le sue implicazioni pastorali. Tuttavia, mi sembra
che questa ricerca abbia un po’ il limite di isolare I'indagine all'interno del-
la riflessione teologica, dimenticando che essa ¢ sempre contestualizzata
nella vita della Chiesa e nella cultura del proprio tempo. Per questo mi

6 Cfr. ibid., 439-468.

200



sembra importante integrare questa visione sottolineando sia il valore del-
la umanita di Gest implicato nel testo, e dunque il tema dell'umano nel
discorso teologico e del valore del soggetto, sia la relazione tra kenosi di
Cristo e rivelazione del nuovo volto di Dio.

A questo proposito & necessario che I'atto teologico in ascolto dell’ana-
lisi del testo, abbia il coraggio di compiere una piti coraggiosa ermeneuti-
ca della fede’, ossia fare in modo che il perenne valore della verita rivelata
nell’attestazione scritturistica mostri tutta la sua portata lasciando che le
domande dell'uomo contemporaneo interroghino la rivelazione di Dio,
cosi come emerge dall'inno cristologico ai filippesi. In questo senso per
scoprire la portata teologica ed antropologica del testo paolino bisogna
mettersi in ascolto del tema che sinteticamente la modernita ci consegna,
quello della persona umana come libert. Senza mostrare la pertinenza an-
tropologica, esistenziale, della rivelazione di Dio nella kenosi del Figlio, il
messaggio evangelico pud destare forse una certa curiosita per un testo let-
terario del passato ma non persuadere il nostro contemporaneo, ed infine
anche noi stessi, della verita cristologica per il cuore dell’'uomo, desidero-
so di essere libero “davvero”.

2. La liberta cifra della moderniti come interrogazione teologica e
spirituale

Parlando ora della liberta come cifra della modernita che interroga il
lavoro teologico, come anche la pastorale, intendo semplicemente dire che
in un certo senso tutto lo sviluppo del pensiero occidentale degli ultimi
cinque secoli ¢ segnato da una affermazione crescente della soggettivita
umana come libertd, indipendenza e autonomia. Tale per cui la stessa idea
di Dio, di un Dio rivelato, che rivela una veritd normativa per tutti non
sembra pilt semplicemente compatibile con I'idea moderna di uomo.

7 Ci riferiamo all'uso che di questa espressione ne fa papa Benedetto XVI, in particolare ne-
gli interventi durante il Sinodo dei Vescovi sulla “Parola di Dio” (ottobre 2008), in riferimento a

quanto affermato da DV 12.

201



1. Vorrei qui ricordare che tra i fattori determinanti questo sviluppo sta
certamente il formarsi del pensiero critico ai vari livelli del sapere. Non ¢
estraneo a questo processo un fattore gid tipicamente medievale, quello
della ricezione della filosofia aristotelica, che d un contributo decisivo al-
lo sviluppo delle scienze in quanto dotate di uno statuto epistemologico
relativamente autonomo rispetto all'unita del sapere intorno alla fede e al-
la teologia®.

2. Spesso viene ricordata anche la crisi degli “universali” in filosofia e
lo sviluppo del pensiero “volontarista” che per garantire la assoluta tra-
scendenza di Dio sottolinea I'elemento di dissomiglianza della creatura ri-
spetto al Creatore. In tal modo si istituisce un processo che permette, a
partire dall'idea di potentia Dei absoluta, I'emergere di una figura arbitra-
ria dell’autorita divina, della sua rivelazione e dei poteri ecclesiastici depu-
tati a mediare normativamente la verita salvifica di Dio”.

3. Ma il fattore realmente scatenante, e sul quale si manifesta il mag-
giore consenso tra gli studiosi, & certamente /z fine della uniti europea in-
torno alla fede cattolica, con la nascita della riforma protestante e la rispo-
sta del Concilio di Trento!?. Ci riferiamo a questo nodo fondamentale
della storia europea non tanto in ragione dei contenuti dello scontro, ma
perché il fatto stesso che la fede diventi foriera piti di divisione che di uni-
t3, fa emergere la necessitd di nuovi piani di universalita che si costitui-
scano autonomamente a prescindere dalla fede (ezsi Deus non daretur).

8 Cft. su questo per una ricostruzione storica nell’ambito della teologia M.D. CHENU, Lz teo-
logia come scienza nel XIII secolo, Milano 1985; per I'ambito in generale del sapere: M. MAMIANI,
Storia della scienza moderna, Laterza, Bari 2002. Per una visione critica del processo cfr. M. BER-
SANELLI — M. GARGANTINI, Solo lo stupore conosce. Lavventura della ricerca scientifica. Prefazione
di Duccio Macchetto, BUR, Milano 2003.

9 Cfr. M. SECKLER - M. KESSLER, Lz critica della rivelazione, in W. KERN - H.J. POTTMEYER -
M. SECKLER (edd.), Corso di teologia fondamentale. II: Trattato sulla rivelazione, Brescia 1990, pp.
28-65. Cfr. anche il noto intervento di Benedetto XVI a Ratisbona il 12 settembre 2006: Chi cre-
de non ¢ mai solo. Viaggio in Baviera. Tutte le parole del Papa, LEV - Cantagalli, Citta del Vaticano
— Siena 2006, pp. 11-30. Per una rivisitazione critica di questo argomento cfr. O. Tobisco, Lo stu-
pore della ragione. Il pensare francescano e la filosofia moderna, EMP, Padova 2003, pp. 15-76.

10 Cfr. P HAZARD, La crisi della coscienza europea, Milano 1968; W. PANNENBERG, Cristiane-
simo in un mondo secolarizzato, Queriniana, Brescia 1990; cfr. ancora O. TODISCO, Lo stupore del-
la ragione.

202



Lidea della liberta appare cosi legata in modo crescente alla necessita
di emanciparsi da ogni autorita estrinseca al soggetto. Basti a questo pro-
posito sfogliare la letteratura deista di tipo anglosassone prima!! o i testi
su questo tema nell'ambito dell’illuminismo poi'? per comprendere come
il pensiero critico abbia come problema fondamentale quello di afferma-
re la libertd come autonomia e indipendenza dal potere, in particolare re-
ligioso.

Le guerre di religione che insanguinano I’Europa pongono la necessita
di un concetto di ragione, in particolare, che sia in grado di “controllare”
prima e di “superare” poi l'idea di religione e di rivelazione cristiana, fa-
cendo sorgere il senso di autonomia della liberta e della coscienza indivi-
duale come cifra essenziale dell'umano e come condizione per la sana con-
vivenza tra gli uomini.

Punto sintetico appare la ricomprensione del cristianesimo effettuata
da Kant nel suo celeberrimo La religione nei limiti della sola ragione'3, in
cui il progetto dell’autore della critica della ragion pratica si concretizza nel
voler emancipare la liberta da ogni tutela esterna. I valori morali che I'uo-
mo illuminista riconosce razionalmente in termini di “imperativo catego-
rico” divengono cosi il vero riferimento della coscienza autonoma e libe-
ra. Occorre lasciarsi definitivamente dietro le spalle, una “fede statutaria
ecclesiastica’, intesa come “tutela per minori”, per andare verso una fede
razionale, compatibile con il coraggio dell'autopensiero (Sapere aude!;

Selbstdenken)) 4.

4. Certamente, la critica ai concetti religiosi subisce mutamenti note-
voli con gli sviluppi interni alla modernitd, in particolare nel 900. Le due
nefaste guerre mondiali, i regimi totalitari e violenti che le hanno accom-
pagnate e seguite, segnano irreversibilmente il declino di un’epoca non so-

11 Cfr. ad es. JOHN TOLAND ed il suo Cristianity not misterious (1696) o MATTEW TINDAL
con il suo Christianity as old as the creation (1730).

12 Cft. ad esempio le posizioni classiche di Baruch de Spinoza, Lessing e Kant a questo pro-
posito.

13 Cfr. I. KANT, La religione entro i limiti della semplice ragione. Introduzione e apparati di

" Massimo Ronconi. Traduzione e note di Vincenzo Cicero. Testo tedesco a fronte, Sansoni, Mila-

no 1996.

14 Cfr. 1. KANT, Beantwortung der Frage: was ist Aufklirung?, in «Berlinische Monatsschrift»
4 (1784) pp. 481-494

203



lo politica. Dal punto di vista culturale bisogna ricordare che la tarda mo-
dernita ha indubbiamente i suoi prolegomena nel pensiero nichilista. Se ta-
le orizzonte viene in genere individuato nel pensiero di Nietzsche e di Hei-
degger'?, riguardo al nostro tema & soprattutto il primo a segnalare I'ini-
zio di quella “decostruzione del soggetto”, in cui piano piano viene dele-
gittimata ogni istanza di verita fino a minarne la sua stessa desiderabilita.

Una visione assai paradigmatica, a questo proposito, ¢ espressa dal pen-
siero esistenzialista radicale che in forza del carattere assoluto della liberta
non tollera in alcun modo la stessa idea di Dio, insinuando infondo I'idea
che ogni “altro” potrebbe essere una minaccia, se non addirittura un in-
ferno per l'io individuale. Questa ¢, come noto, la posizione di Jean Paul
Sarte!®. Si pone cosi una alternativa radicale per 'idea della liberta: o esi-
ste ['womo come liberta o esiste Dio. Non possono coesistere due istanze as-
solute che hanno in se stesse la pretesa della totalita. La stessa idea di Dio
appare escludere 'uomo come liberta: o /%0, 0 Dio. Come potrebbe essere
pensato 'uomo finito se Dio come liberta assoluta occupa tutto lo spazio
esistenziale disponibile?

Questa posizione in cui l'esistenza precede radicalmente I'essenza, e che
la liberta dell’'uomo deve determinare, si coniuga nel nostro tempo sem-
pre pit con il potere che il soggetto antropologico sperimenta mediante la
tecno scienza, ossia la capacitd manipolatoria del reale grazie a quello che
Heidegger chiamava in modo incipiente la “cibernetica’, la quale avrebbe
creato nell'uomo un profondo sradicamento e spaesamento e dunque la
perdita definitiva della propria soggettivita, tanto da far affermare all’au-
tore di Essere e tempo verso la fine della vita: Ormai solo un Dio ci puo sal-

varel”

5. Per questo, grazie allo sviluppo della tecnica e alla sua diffusione
sempre di pilt planetaria grazie soprattutto ai nuovi potenti mezzi di co-
municazione di massa, al centro ora sorge una idea di libertd molto meno
baricentrata sulla razionalitd della coscienza autonoma e molto piu sulla

15 Cfr. G. VATTIMO, Le avventure della differenza, Garzanti, Milano 1980.

16 Cfr. J- P SARTRE, Lessere e il nulla. Saggio di ontologia fenomenologica, 11 Saggiatore, Mila-
no 61980.

17 Cfr. M. HEIDEGGER, Ormai solo un Dio ci pud salvare, Guanda, Parma 1976: pubblicato
postumo su richiesta dell’autore stesso.

204



assenza di legami in cui si gioca la libera ricerca di cio che corrisponde di
volta in volta al proprio desiderio, peraltro sempre piti frammentato e “se-
dotto”. Libero appare ora non pii chi si emancipa dal potere ma chi pud
manipolare la realth mediante la “ragione strumentale” (Horkheimer) per
soddisfare i propri desideri'®. Il ritiro della “ragione forte” fondativa, ha
permesso costi lo sviluppo del “pensiero debole”, strumentale e calcolante.

Qui vediamo indubbiamente sorgere nuovi paradossi nell’ambito del-
la liberta. Infatti, I'affermazione ormai sempre pil assoluta ed incondizio-
nata della libertd come unico criterio di “autorealizzazione” della persona,
se da una parte esalta il singolo e lo emancipa da ogni dio e da ogni lega-
me, dall’altra parte ¢ facile constatare uno smarrimento del soggetto cosi
“decostruito”. Infatti, la persona appare esaltata nella sua singolaritd ma
nello stesso tempo in balia di se stessa dal punto di vista esistenziale. Da
una parte 'uomo sembra rifiutare ogni dipendenza, dall’altra parte questa
solitudine sembra rendere 'nomo piti fragile affettivamente ed emotiva-
mente e disposto a fenomeni di dipendenze occulte, in cui si & introdotti
ad esperienze tutt’altro che liberanti. Cuomo centrato sulla soddisfazione
dei desideri, che tuttavia rifiuta I'idea di una verita assoluta, appare espo-
sto irrimediabilmente alla seduzione dell’attrattiva effimera.

E senzaltro positivo che 'uvomo contemporaneo, perdendo le sue vesti
ideologiche, abbia ritrovato lo spazio per tornare a sentire il proprio desi-
derio di felicitd; tuttavia, la mancanza di capacita fondativa della propria
ricerca lascia il soggetto come sospeso tra necessita di determinazione e in-
disponibilita del fondamento.

E proprio in questa drammatica “sospensione” della cultura contem-
poranea che si colloca a mio parere la scoperta di un inedito dialogo tra li-
bertd umana e la nuova immagine di Dio, che emerge dalla kenosi di Ge-
st Cristo di cui ci parla la lettera ai filippesi. Infatti, il concetto moderno
di libertd, affermandosi indipendente da ogni istanza assoluta, si ¢ nello
stesso tempo esposto ad una forma di indeterminatezza. In effetd, la li-
berta dell'uomo non pud essere semplicemente “conservata’. Essa va “ri-
schiata” nel tempo. Che cosa pud soddisfare il cuore dell’'uomo senza che
questa soddisfazione lo privi della sua liberta?

18 Cfr. M. HORKHEIMER, Leclisse della ragione. Critica della ragione strumentale, Einaudi, To-
rino 1967.

205



Lannuncio che proviene dall'inno ai Filippesi & che Dio si fa conosce-
re nella kenosi, dunque mediante una forma che pud essere intesa dalla li-
berta senza che questa venga storicamente saturata dalla evidenza dell'In-
condizionato e dunque eliminata. Dio, manifestandosi nella forma della
kenosi appare affermare la persona umana come soggetto di liberta, che
non pud accedere al vero se non mediante I'atto della libera decisione.

3. La proposta di Balthasar e le sue conseguenze teologico spirituali e
pastoral

Per comprendere la fecondit della nuova immagine di Dio emergen-
te dalla kenosi del Figlio, & necessario, come suggerito dalla ricerca teolo-
gica contemporanea, approfondire la dimensione teologica — trinitaria in
riferimento alla kenosi cristologica. A tale scopo ¢ interessante accostare
quei filoni di riflessione teologica che, richiamando “la santa Trinita dal-
Pesilio” in cui era stata confinata anche dalla teologia moderna!®, hanno
messo a tema la kenosi di Dio?%, nella sua rilevanza trinitaria ed antropo-
logica. Per un autore come von Balthasar la kenosi di Dio sta al centro del
lavoro teologico e della proposta di spirituality; non solo in riferimento al-
la rivelazione ma anche alla stessa riflessione sull'uomo e sulla creazione?!.
Tale operazione avviene nell’opera del teologo basilese passando attraver-
so affermazioni tanto suggestive quanto vertiginose, cercando, tuttavia, di
evitare sia le derive della “teologia del processo” di stampo hegeliano, per
la quale ultimamente non ¢ possibile salvare la differenza tra 'umano ed

19 Cfr. G. COLOMBO, Per una storia del trattato teologico di Dio, in «La Scuola Cattolica» 96
(1968), pp. 203-227. Sicuramente un’opera che segna la centralita della trinitaria per tutta la teo-
logia & l'opera di K. RAHNER, Der dreifaltige Gott als traszendenter Urgrund der Heilsgeschichte, in
«Mysterium Salutis», II: Die Heilsgeschichte vor Christus, Einsiedeln - Kéln 1967, pp. 317-401.

20 Cfr. in sintesi: H.U. VON BAITHASAR, Teologia dei tre giorni. Mysterium Paschale, Brescia
1990; X. TILLIETTE, Lexination du Christ: théologies de la kénose, in «Le quatre fleuves» 4 (1975)
pp- 48-57. Questo tema si intreccia, ovviamente, alla radice con quello della immutabilita e del
dolore di Dio: cfr. R. FABER, Der Selbsteinsatz Gottes. Grundlegung einer Theologie des Leidens und
der Veriinderlichkeir Gottes, Wiirzburg 1995.

21 Per una presentazione sintetica delle tematiche balthasariane vedi A. SCOLA, Hans Urs von
Balthasar: uno stile teologico, Jaca Book, Milano 1991.

206



il divino, sia quelle presentazioni “deboli” della kenosi che non pervengo-

no ad indicarne il fondamento personale e trascendente??.

Cristo Gesti “spoglio se stesso” (£4/2,7), afferma perentoriamente I'in-
no cristologico contenuto nella lettera al Filippesi. Cosa dischiude per noi
il mistero del Figlio che, non considerando un tesoro geloso la sua ugua-
glianza con Dio, assume la forma dello schiavo fino a morire nell’abban-
dono pit totale? Cosa ci narra del mistero di Dio tale indeducibile abbas-
samento? E chi & 'uomo, chi sono io, di fronte a un tale evento di auto-
svuotamento? Pertanto la domanda diviene: quale immagine di Dio rive-
la questo esinanimento di Gesti Cristo assumendo I'essere uomo? Baltha-
sar afferma che non si da altra strada, per accostarsi all’Unitrino, fuori di
quella che “a partire dalla via della kenosi di Dio quale si manifesta nella
teologia dell’alleanza — e di qui della croce — si traccia un sentiero verso il
mistero dell’assoluto”?3. In tal senso I'atto dello spogliamento di sé per as-
sumere la condizione umana inevitabilmente comporta per il nostro au-
tore il mostrarsi della vita trinitaria, andando a rapportare il concetto di
kenosi con le relazioni trinitarie.

Come avviene questo? A mio parere qui accade una mossa tipica del
nostro autore, quella di mettere a contatto la teologia paolina con quella
giovannea. Ossia, cid che Paolo mostra nella economia, Balthasar sente il
bisogno di trasporlo nella teologia, nella trinitaria, passando attraverso il
Vangelo di Giovanni e le sue lettere, in particolare soffermandosi su tutti
quei passaggi nei quali si mette a tema la Persona di Cristo nel suo rap-
porto con il Padre. Ovviamente, Balthasar & ben consapevole del rischio
di una “teologia del processo”, di una “teologia del dolore di Dio” che
“muta’ o persino del rischio del patripassianesimo in edizione moderna.
Cercando di evitare questo rischio, tuttavia percorre la strada pit difficile,
quella di voler contemplare in Dio la condizione di possibilita della crea-
zione del mondo, di liberta finite e peccabili, 'impegno di Dio fino alla
croce e alla risurrezione.

22 Ci riferiamo alla presentazione “debole” della kenosi fatta da G. VATTIMO, Credere di cre-
dere, Milano 1996, riflessione critica in P. VALORI, Pensiero debole e fede cristiana. A proposito del
volume “Credere di credere” di G. Vattimo, in «Rassegna di Teologia» 39 (1998) pp. 276-282.

23 H.U. VON BALTHASAR, Zeodrammatica. IV: Lazione, Jaca Book, Milano 1986 (da ora:
TD4), p. 302.

207



1. Innanzitutto la parola kenosi viene interpretata dal nostro autore nel
suo significato proprio, ossia la coincidenza tra il Logos di Dio e la perso-
na di Gestt di Nazareth, nella sua concreta umanita e nella sua vicenda
drammatica. Qui gia c’¢ un tentativo di leggere Fi/ 2,7 il passaggio dalla
morphé Theu alla morphé Doulou con G 1,14: Ho Logos sarx egeneto. Ma
a partire da questa base il nostro autore riferisce questo termine alla vita
trinitaria nel suo intimo. Ecco un brano che documenta questo processo:
la kenosi appare come “I'identificazione del Logos divino con 'umanita di
Gestr di Nazareth, ed esattamente all’interno della kenosis anteriore della
Parola di Dio nel suo patto con Israele, e prima ancora con 'umanita in
genere e ancor prima, con la creazione delle liberta create. Questa kenosis
rimane, in tutte le sue graduatorie via via pii alte e intense, il mistero pii pro-
prio di Dio mediante cui egli rivela e dona la sua essenza al mondo™*. Os-
sia, centrata sulla teologia dell’alleanza, la kenosi di Dio, culminante nel-
la croce, pud essere intesa come spogliamento del Figlio in favore della li-
berta dell'nomo, dalla creazione della liberta finita fino alla croce.

Pertanto, secondo questa prospettiva, nella kenosi propria, quella che
si manifesta nell’ Historia Salutis, abbiamo la piti radicale affermazione del-
la liberta dell'uomo. Egli & morto per me (Gal 2,20), per noi e per tutti
(Ef'5,2; Tito 2,14; 1Gv 3,16), e lo ha fatto quando eravamo ancora pec-
catori (Rm 5,6); dunque in modo incondizionato ed assoluto. Per questo,
¢ possibile leggere la kenosi del Figlio come insuperabile ed incontroverti-
bile affermazione della positivita dell'uomo, creato da Dio come liberta.
La sua dedizione mortale, di conseguenza, ci definisce piti di ogni altra no-
stra soggettiva condizione.

Anche Bulgakov spiega molto bene questo legame tra kenosi di Dio e
umana libert e liberazione. Il teologo ortodosso afferma nella sua Sofiolo-
gia della morte, che “Una liberazione dalla morte compiuta attraverso un
atto onnipotente di Dio, come un deus ex machina, sarebbe stata un’umi-
liazione per 'umanitd, una diminuzione della sua libertd, una sua ridu-
zione allo stato di un oggetto che accetta passivamente la salvezza, in una
parola sarebbe stata un abbassamento della stessa condizione umana. [...]

24 TD4, p- 310. I/ corsivo & nostro.

208



Solo tale diminuzione di sé nella kenosi della divinita rende possibile la
salvaguardia della liberth umana nell’'opera di redenzione di Cristo”?>. Ed
ancora: “Il superamento della morte pud avvenire solo attraverso il rista-
bilimento della liberta, con duello tra 'asservimento alla morte e la liber-
ta da lei [...] Questa liberta si realizzd con I'assunzione della morte, as-

sunzione che fu perd un opera di liberta™?°,

Ci troviamo ora di fronte un duplice passaggio: 'evento della kenosi
viene riferito dalla “economia” alla “teologia” e dalla seconda persona del-
la Trinita alla prima, ossia a Dio Padre. Quando il nostro autore fa questo
uso ¢ ben consapevole di non poter riferirsi alla kenosi in senso proprio
(che rimane per cosi dire I'analogatum princeps).

2. In tal modo Balthasar pud arrivare a definire il Padre nel suo eterno
atto di generazione del Figlio la Urkenose che abbraccia tutte le altre, fon-
dandole in se stessa. Nel senso che I'eterna generazione del Figlio viene
contemplata come trasmissione della vita divina all’altro, all’eterno Figlio.
Qui I'idea della kenosi, originariamente riferito allo “spogliare se stesso”
per assumere la condizione del servo, viene riferita alla eterna generazio-
ne, ossia come un radicale e altruistico lasciare sé per affermare e per far
essere I'altro: dunque 7/ Padre é Padre perché di la vita divina al Figlio. In
questo senso egli definisce “I'autoespressione del Padre nella generazione
del Figlio come lz prima “kenosi” intradivina che abbraccia da ogni laro le
altre, dal momento che il Padre ivi si disappropria radicalmente della sua
divinita e la transappropria al Figlio: egli non la divide [teilen mit] con il Fi-
glio, ma la comunica [mit-teilen] al Figlio dandogli tutto il suo: “tutto cid
che & tuo & mio” (Gv 17, 10)”%. Tale formula, che avviene trasponendo

25'S. BULGAKOV, Sofiologia della morte, 1, in P. CODA, LAltro di Dio, rivelazione e kenosi in
Sergej Bulgakov, Citta Nuova, Roma 1998, p. 166s.

26 Sofiologia della morte, 2, in ibid., p. 218; Altre osservazioni in questa direzione in Y. SPI-
TERIS, Salvezza e peccato nella tradizione orientale, EDB, Bologna 1999, pp. 243-253.

27 TD4, p- 301. Abbiamo cambiato leggermente la traduzione italiana basandoci sull’origi-
nale tedesco. Questo brano pud forse essere meglio inquadrato se si tiene conto anche di cosa
maggiormente Balthasar stima di Bulgakov come si afferma in TD4, p. 291s: “Bulgakov nella sua
teoria della redenzione tenta di comprendere la kenosi della croce come I'ultima delle auto do-
nazioni di Dio, che iniziano con [zutodisappropriazione intratrinitaria di Dio il Padre a favore del
Figlio e si continuano nella Kenosi della creazione. Il fatto che Cristo portera il peccato del mon-

209



la kenosi dalla economia all'immanenza e dal Figlio al Padre, non cade sot-
to 'accusa di eterodossia solo a condizione che essa venga utilizzata in mo-
do analogico ed attraverso una ferma teologia negativa?.

In tal senso questa Urkenose, che definisce originariamente il volto del-
Peterno Padre, viene descritta come un evento eterno: innanzitutto nel suo
essere da sempre?®, con il che si esclude un mutamento di carattere
mondano in Dio; inoltre nel suo carattere zorale®®, senza riserva né resi-
duo; ed infine -paradossalmente- come movimento>® di eterna donazione:
“Il Padre che non pud essere appunto pensato (arianamente) come esi-
stente “prima” di questa autodonazione, & questo movimento di donazione,
senza trattenersi come per calcolo qualcosa™2. Infatti, “Mentre il Padre si

do ¢ il presupposto fondamentale per la possibilita di una creazione e della sua giustificazione [...].
Il modo di questa portatura rimane un mistero, ma essa si adempie perché il nuovo Adamo por-
ta ontologicamente la totalita della natura umana —Bulgakow porta avanti in questo i padri gre-
ci — e perché Pumanici di Cristo mediante I'unione ipostatica kenoticamente congiunta con la
sua umanita universale & in grado di appropriarsi in modo “iperempirico” di tutti i peccati del
mondo [...] In questo concetto di una “equivalenza intensiva’, Bulgakow esprime l'identita e la
differenza tra il dolore di Cristo e quello spettante ai peccatori. Laccentuazione forte che la cro-
ce & un evento di tutta la Trinitd, ci occupera nelle annotazioni finali”. Sul tema della paternita di
Dio vedi il mio Amore misericordioso e paternita di Dio, in «Communio» 164 (1999) pp. 22-36.

28 Per una presentazione ulteriore di questo concetto assai ardito e per la discussione circa
Iaccusa di Rahner a Balthasar di neocalcedonismo vedi in dettaglio M. SERRETTL, J/ mistero della
eterna generazione del figlio. Attraverso Lopera di Hans Urs von Balthasar, Lateran University Press,
Roma 1998, pp. 84-91; pp. 187-213. Cfr. anche la critica di W. KASPER, Teologia e Chiesa, Que-
riniana, Brescia 1989, p. 231n.

29 TD4, p. 304: “Il dramma trinitario ha una durata eterna: mai il Padre & stato senza il Fi-
glio, mai il Padre e il Figlio sono stati senza lo Spirito”.

30 Queste prime due caratteristiche sembrano importanti al fine di scongiurare la necessita di
un processo in Dio per arrivare ad una piena autocoscienza divina mediante il processo del mon-
do; questo ci sembra affermato molto bene da Balthasar in Id., Teodrammatica. 11: Le persone del
dramma. L'nomo in Dio, Jaca Book, Milano 1982 (=TD2), p. 242: “sari sempre una speculazio-
ne chimerica quella di voler intravedere in Dio un “fondo primordiale” o un “fondo senza fon-
do”, che sia anteriore alla sua autoconoscenza ed autoaffermazione o che poi venga superato da
lui in una specie di “processo”. “Dio ¢ luce e in lui non vi sono tenebre” (1 Gv 1,5). Cercare un
altro fondamento per il fondamento che fonda ogni cosa ¢ operazione oziosa e contraddittoria”.

31 Tn questo caso movimento non indica mutazione in Dio (escluso dalle prime due caratte-
ristiche) ma evento permanente, e quindi non staticita della liberta amante di Dio; TD2, p. 245:
“Dio stesso & sempre pitt grande di se stesso in base alla sua liberta trinitaria”.

32'TD4, p. 301. 1/ corsivo & nostro. Cfr. le parole di Bulgakov a proposito della generazione,

in Lagnello di Dio, p. 154: “Il Padre trova se stesso, come propria natura, non in sé e per sé, ma

210



esprime e dona cosi senza trattenersi nulla, egli non si perde, né perisce
dentro il dono, come allo stesso modo egli non si tiene qualcosa di sé per

se stesso giacché egli ¢ [essenza intera di Dio in questa sua autodonazione”™>.

3. Lipostasi del Figlio ¢ a sua volta costituito da questo dono in quan-
to accolto e perfettamente restituito. Il Figlio in quanto eternamente ge-
nerato, “ripete” per cosl dire eternamente il gesto del Padre che da se stes-
so al Figlio. Qui ci imbattiamo anche nella figura originaria della eucari-
stia secondo il teologo di Basilea, ossia come atto di gratitudine eterna, co-
me atto di eterna disponibilita al Padre e ai suoi disegni. Va da sé che un
tale atto a sua volta ¢ kenotico in quanto perfetta “restituzione” e affer-
mazione dell’altro originario. Il Figlio “fa quello che vede fare dal Padre”
e se il Padre & questo darsi fino all’assenza di sé, cosi il Figlio ¢ tale nei con-

fronti del Padre.

La stessa ipostasi del Figlio puo essere contemplata come eterna rispo-
sta eucaristica al Padre: “anche 7/ Figlio pud essere I'assolutezza della divi-
nita e possedetla non altrimenti che el modus dell accoglimento di questa
unitd dall'onnipotenza e impotenza insieme da parte del Padre, il quale ac-
coglimento include a un tempo il suo essere dato (assoluta presuppo-
sizione di ogni altro dono al mondo) e di rendimento filiale di grazie (eu-
charistia) per Pequiessenziale essere divino™3%, 1l Figlio si presenta in tal

uscendo da sé, generando il Figlio, come Padre. La paternita ¢, infatti, la forma di amore in cui
Pamante vuole essere se stesso non in sé, ma fuori di sé, per dare il proprio io a quell’altro io che
pure egli identifica con sé e per manifestare il proprio io nella generazione spirituale, nel Figlio che
¢ la viva immagine del Padre. Nella vita di Lui e non in sé, vive il Padre generando, cio¢ uscendo
da sé, aprendosi... Questa forza generatrice ¢ estasi nell’uscita da sé¢, come un autoannichilamen-
t0... Generare ¢ per il Padre autoimmolazione, dono di sé al suo Altro”.

33 TD4, p. 303: notiamo nel testo originale che I'essenza di Dio ¢ definita come “Selbsthin-
gabe”. Anche G. GRESHAKE nel suo studio sul mistero trinitario afferma che “Il Padre ¢ nella rit-
mica dell'amore il dono originario (Ur-Gabe)” che “non pud essere “isolato” — neppure nel pen-
siero — dalle altre due Persone” in quanto & “ sempre-via-da-sé verso gli altri [Figlio e Spirito]” a
tal punto da essere il “non-in-sé ma nell’altro”; G. GRESHAKE, Der dreieine Gott. Eine trinitarische
Theologie, Freiburg - Basel - Wien 1997, p. 207.

34TD4, p. 303. Il corsivo & nostro. Bulgakov vede la posizione del figlio come eterna kenosi
come afferma in Lagnello di Dio, p. 155: “Il Figlio, in quanto Figlio, possiede se stesso non come
sé, ma come appartenente al Padre, nell'immagine del Padre. Lo stato di Figlio nello Spirito con-
siste anche in questo, che il Figlio si cancella nel nome del Padre. Lo stato del Figlio & gia un’e-

211



modo come [eterno accogliersi dal Padre, la sua perfetta espressione, sua
eterna Parola ed Immagine, in una estrema gratitudine che eternamente
fa eco al dono originario del Padre, rimettendosi, quindi, completamente
nelle sue mani con la stessa radicale totalita®.

4. La vita divina risulta in questa visione posseduta dal Padre total-
‘mente nel 7odus del dono e dal Figlio nel modus dell’accoglienza. Tale re-
ciprocita ¢ perfetta a tal punto che le due vicendevoli donazioni “cospira-
no” il comune Spirito. Lo Spirito qui appare come l'intimo accordo e la

~intima unita delle donazioni reciproche (“Lo Spirito infatti scruta ogni co-
sa, anche le profondita di Dio”: 1Cor 2,10) ma & anche contemporanea-
mente la sorpresa che scaturisce dall’'intimo di ogni reciprocita. Lo Spiri-
to & pertanto la personale unita di Dio e differenza tra le Ipostasi.

Pertanto si comprende perché per Balthasar il volto di Dio che emer-
ge dalla Kenosi & che Dio prima di essere potenza assoluta & amore assolu-
10, perché Dio esiste solo nella affermazione incondizionata dall’altro. Lal-
terita originaria in Dio fonda la bonta di ogni altra alterita creata, in quan-
to sard immagine e partecipazione di quella divina. Pertanto, per il nostro
autore, la differenza che la Kenosi in senso proprio attraversa, dalla forma
di Dio alla forma del servo, appare fondata dalla differenza e dalla unita
propria della vita divina. La differenza delle persone fonda la differenza
delle nature e la possibilita del loro misterioso attraversamento da parte di
Dio nella kenosi economica da parte del Figlio.

In tal modo von Balthasar interpreta il mistero della kenosi in Dio co-
me fondamento non solo della differenza positiva dall’essere creatura dif-
ferente da Dio, ma anche della stessa liberta dell'uvomo come auto movi-
mento. In un certo senso la stessa creazione di liberta finite ma reali costi-
tuisce a sua volta gia un grado della kenosi di Dio nei confronti della crea-
tura: uno svuotarsi per fare spazio all’altro e alla sua possibilita di auto mo-
vimento — autoexousion. Cosi la stessa idea di alleanza tra la liberta di Dio

terna kenosi”. Anche ibid, p. 167, “Lessere Figlio & gia di per se stesso una certa eterna kenosi, ab-
negazione di sé, nell'amore del Padre, Iipostatica sacrificalita dell’Agnello”. Notiamo come per
Balthasar spicchi maggiormente che in Bulgakov I'aspetto eucaristico del Figlio.

35 TD4, p. 303. Qui il pensiero balthasariano accarezza esplicitamente 'esemplarismo bona-
venturiano: cfr. A. GERKEN, Theologie des Wortes, Diisseldorf 1963.

212



e dell’'uomo implicherebbe I'idea di una kenosi di Dio, dall’alleanza sul Si-
nai fino all’eucaristico dono di sé della nuova alleanza. Qui Balthasar sem-
bra avvicinarsi ad una idea ebraica dello Zimzum riferito all’atto creativo
di Dio che si ritrae per fare spazio alla sua creazione. '

5. Ma laspetto pitt paradossale sta nel fatto che la visione kenotica del-
la vita divina proprio perché fondativa di creazione libera di liberta finite,
diviene anche la possibilita della loro effettiva autochiusura. Lateismo —
nel senso dell’antieucaristico misconoscimento dell’essere donati da un al-
tro e per un altro — sarebbe qui la drammatica equivocazione della diffe-
renza come assenza invece che come effettivo lasciar essere proprio dell’a-
more: “mi ha amato e ha dato se stesso per me” (Ga/ 2,20). Un rischio che
Dio non fa a meno di assumersi nella creazione di libertd; la quale per que-
sto non puo che essere effettivamente in Cristo.

6. La verita dell’io & I'altro, sembrerebbe affermare la teologia balthasa-
riana sia in sede trinitaria, cristologica che antropologica. La kenosi ¢ resa
possibile dalla perfetta estasi delle persone divine 'una nell'altra e per I'al-
tra. Allo stesso modo 'uomo ¢ piti se stesso quanto pit ¢ in Cristo e quan-
to pitt Cristo ¢ in lui che neanche quando sta presso di sé; come — detto
questa volta con san Giovanni — il Figlio ¢ se stesso in quanto ¢ trasparenza
del Padre: “Chi vede me vede il Padre” (Gv 14,9); “il Padre ¢ in me ed io
sono nel Padre” (Gv 10,38).

Riflessione conclusiva

Siamo partiti dalle considerazioni della teologia contemporanea ri-
guardo all'inno cristologico ai filippesi per approdare alla problematica
della modernita riguardo al tema dell'uomo come liberta. Abbiamo pro-
vato ad accostare il tema della kenosi per vedere come da esso possa sca-
turire una risposta all'uomo contemporaneo nella sua esigenza di essere li-
bero ma anche di poter trovare un fondamento e un compimento a tale
liberta, che altrimenti approda alle amare derive della alienazione o del
narcisismo autodistruttivo. Su questa strada abbiamo incontrato alcuni
compagni di viaggio, in particolare la comprensione teologica della keno-

213



si sviluppata da Balthasar fino ad evidenziarne le implicazioni antropolo-
giche.

In sintesi cid che Balthasar intende fare & mostrare che la kenosi di Ge-
st Ciristo, che preesiste ed & Dio, mostra che Dio stesso ¢ tale sono nell’a-
more che trans appropria sé all'altro in un atto che ¢ dunque di svuota-
mento e radicale affermazione dell’altro. In questo senso, nella kenosi Ge-
st Cristo non smette di essere Dio; piuttosto ¢ proprio il suo avere la con-
dizione divina a rendere possibile questo abbassamento che assume la con-
dizione del servo. In questo abbassamento e svuotamento Balthasar vede
la pits radicale affermazione dell’altro, resa possibile dal fatto stesso che la
vita divina, come vita trinitaria, & questa eterna affermazione positiva del-
l'altro. Dunque I'altro in Dio, come eterna generazione, diviene la condi-
zione dell’alteritd positiva dell’'uomo nei confronto di Dio. Per questo #na
visione kenotica di Dio non solo salva la concezione dell’uomo come liberta

ma propriamente la fonda.

La visione della kenosi non rivela una visione debole di Dio, ma rive-
la Dio come amore che vive solo in quanto amore assoluto, ossia come af-
fermazione gratuita ed amorevole dell’altro. In questo senso, per quanto
implicito il riferimento soteriologico, 'obbedienza di Cristo fino alla mor-
te e alla morte di croce dispiega questa forma kenotica nella concreta con-
dizione umana di Ciristo che aderisce alla volonta del Padre.

In tal modo in questa adesione 'umano di Ciristo viene esaltato ed il
riconoscimento del nome di Cristo come Signore costituisce l'atto che li-
bera anche la liberta dell'uomo stesso, senza che questa umana liberta ven-
ga abolita, ma piuttosto inverata. Il fatto che Dio si rivolga all'uomo nel-
'umanita kenotica del Figlio rispetta totalmente la sua libert, la provoca
all'adesione e nell’adesione a lui la stessa liberta si compie come libert fi-
liale.

Infine la stessa esaltazione viene attribuita alla umanita di Cristo, alla
quale Balthasar collega 'umano come tale. Pertanto nella esaltazione di
Gest ¢ tutta la realtd umana che viene esaltata e destinata a partecipare al-
la vita trinitaria.

Tutto questo pud rappresentare una proposta significativa per 'uomo
contemporaneo, geloso della propria libertd, che proprio per la paura di

214



perderla la conserva, rimanendo cosi strutturalmente incompiuto. Dallal-
tra parte, sentendo ogni affermazione di verita assoluta come avversa alla
propria soggettivita si espone a forme di relativismo che in realta lo espon-
gono a nuove dipendenze inautentiche. Di fronte a Gesit Cristo che vive
oggi nella comunita dei credenti, 'vomo contemporaneo vede una offer-
ta di relazione con Dio fatta a misura della propria liberta, conducendolo
fuori dalla palude di un relativismo e nichilismo che in realta appaiono in-
capaci di salvare 'uomo dalla perdita di se stesso.

II cuore dell’esperienza spirituale sta nell'incontro tra la liberta di Dio
e la liberta dell’'uomo nell'umanita di Gests; il cuore dell’esperienza pasto-
rale sta nell’assumere la forma della kenosi che non si impone mai alla li-
berta dell’altro ma che gli testimonia che 'uomo ¢ libero nell'obbedienza
al Dio che “mi ha amato e ha dato se stesso per me” (Ga/ 2,20).

215






