CATERINA SCHIARITI

Dominio di Dio, dominio dell’'uomo.
Pierre Jurieu ed il Traité de la Liberté de conscience
di Noél Aubert de Versé

Affrontare il problema della tolleranza in epoca moderna non ¢ cosa
semplice per chi voglia porsi innanzi ad esso cogliendone il peso ed il va-
lore prettamente storici: quel profondo mutare del volto del mondo cri-
stiano in seguito al rivoluzionario episodio della Riforma ed il conseguen-
te repentino evolversi della realta storica del continente europeo, chiama-
no lo studioso ad operare una necessaria scelta atta a delimitare il raggio
di indagine a momenti e contesti ben precisi al fine non gia di “ridurre” e
di conseguenza “snaturare” il fatto storico, ma proprio per rendere all'oc-
chio ed alla mente dell'indagatore contemporaneo la complessita di un di-
battito spesso divenuto vera e propria lotta. Si tratta di comprendere una
realt storico-culturale profondamente differente da quella di un mondo
come quello di oggi in cui alcuni principi o ideali vengono vissuti come
acquisiti, seppur troppo spesso solo teoricamente enunciati e ben pilt ra-
ramente messi in pratica. Si tratta di capire quella realtd in cui tali princi-
pi cominciavano a profilarsi all'orizzonte di un mondo che lentamente co-
minciava a maturare il desiderio di un concreto mutamento e nel quale
immergersi completamente si configura come necessario per coglierne,
per quanto possibile, le infinite sfumature.

La scelta di partire dalla diretta analisi di un testo nato ed apparso al-
le stampe negli Anni Ottanta del XVII secolo rispecchia il desiderio di
dare in questa sede solo un semplice esempio delle difficolta date dalla
necessita di porsi di fronte a determinate tematiche con un approccio
storico, ma soprattutto da quello di tentar di rendere la profonda com-
plessita di una linea di ricerca inevitabilmente orientata ad una continua
dilatazione dell'oggetto d’indagine e dell'orizzonte in cui esso viene a
collocarsi.




«Mon dessein étant de montrer que les hommes ne doivent jamais étre forcez
dans leur conscience, ni dans la Religion quils professent, je me voy obligé &
parler de atorité des Magistrats, et du droit quils ont pour le reglement des
choses de la Religion. Il faut donc examiner, si lautorité dont Dieu les a re-
vétus peut sétendre légitimement jusques a contraindre leur Sujets & ne point
professer d autre Religion que celle quil leur plait de prescrire. Cette question
est aujourd hui de la derniére importance, par rapport & létat present de tou-
te I'Europe partagée en je ne s¢ay combien de Sectes différentes, qui se con-
damnent toutes mutuellement, et principalment, par rapport & ['état des Pro-
testans de France, que Louis XIV vient presentement de forcer & quitter leur
premiére Religion, pour faire profession de la sienne, contre le mouvemens de
leur conscience, et au préjudice dés Traitez de Paix et de liberté que ses Pré-
décesseurs leur avoient accordez et que lui-méme jura solemnellement a son

avénement & la Couronne»!.

Cosi scriveva Noél Aubert de Versé catapultando sin da principio il let-
tore nel cuore del suo Truité de la Liberté de conscience apparso alle stam-
pe sotto falso nome nel 16872,

Pastore calvinista in Borgogna dal 1665, Aubert de Versé fu deposto
nel 1669 in seguito ad un’accusa di socinianesimo che lo spinse a lasciare
la Francia per rifugiarsi nella Repubblica dei Paesi Bassi dove, oltre alla
professione di medico, si diede alla produzione di numerosi scritti ed alla
collaborazione di riviste come la Gazette d’Amsterdam prima di far rientro
in Francia da cattolico negli anni Novanta del secolo. Personaggio decisa-
mente controverso, egli fu per qualche tempo’ precettore del figlio di
Adriaan van Paets, protettore di Pierre Bayle a Rotterdam* che, scrivendo
a Jacques Lenfant, lo indicava come l'autore che, celato dietro lo pseudo-
nimo di Léon de La Guittonniére’, aveva dato alle stampe uno scritto at-

1 N. AUBERT DE VERSE, Traité de la Liberté de conscience, ou de l'autorité des Souverains sur
la Religion des Peuples, opposé aux maximes impies des Hobbes et de Spinosa, adoptées par Sieur Ju-
rieu dans son Histoire du Papisme et dans son Systéme de I'Eglise, a Cologne, chez Pierre Marteau
[in realta si tratra dell’indicazione editoriale fittizia di molte opere dell’epoca: lo scritto fu, in-
fatti, pubblicato ad Amsterdam], 1687, pp. 1-3.

2 Nell’ Avertissement au Lecteur, egli affermava di averlo scritto oltre un anno prima ma di
non aver potuto procedere alla sua pubblicazione a causa di una forzata fuga dal Paese.

3 Era il 1681.

4 A tal proposito si legga la Correspondance de Pierre Bayle di cui ¢ oggi fruibile anche
un’edizione elettronica: http://bayle-correspondance.univ-st-etienne. fr

> La sigla L.D.L.G. con cui 'autore firmd il suo 774ité indicava proprio tale pseudonimo.



to a dimostrare la possibilita di faire une meme societé de religion des papi-
stes des calvinistes des sociniens des anababtistes des trembleurs etc®. Si tratta-
va del Protestant pacifique, che, edito ad Amsterdam nel 16847, faceva del
bersaglio della propria critica il Préservatife contre le changement de Reli-
gion® di Pierre Jurieu?, principale agguerrito antagonista dell’Aubert de
Versé che di lui attaccava la rigidita teologica, principale ostacolo ad una
pacifica convivenza all'interno del mondo cristiano, e quello spirito spic-
catamente “intollerante” che proprio nel 77aité de la Liberté de conscience
era divenuto il simbolo dell’atteggiamento non poco diffuso di un prote-
stantesimo che faceva della richiesta della liberta religiosa, non la lecita af-
fermazione del diritto d’ogni uomo a professar cio in cui credeva, ma una
pretesa fondata sull'identificazione della propria fede quale vera ed unica
ortodossia degna del diritto sopravvivere.

Il Traité portava con sé quello spirito fortemente irenista che aveva
contraddistinto I'opera del 1684: quello che I'autore voleva non era cer-
to negare le differenze tra i diversi gruppi cristiani, ma dimostrare come
una concreta liberta di coscienza potesse rappresentare il primo passo
verso la cessazione di ogni disputa. La realta umana, quell'inevitabile di-
versita che contraddistingueva ogni singolo individuo e che era alla ba-
se stessa della differenza d’opinione, non poteva esser cancellata, ma lo
spirito cristiano e la tolleranza potevano spingere a superarla persuaden-
do gli uomini che nessuna differenza, nessun disaccordo teologico, do-
veva far venir meno quella caritd cristiana che era necessario mostrare
P'un Paltro: la tolleranza, spiegava nell’ Avvertissemant mostrando al let-
tore i punti essenziali del proprio scritto:

6 1, 254, Pierre Bayle a Jacques Lenfant. La risposta del Lenfant a tal proposito era molto
severa: quell’autore avrebbe fatto meglio a riformare la sua vita privata prima di tentare di ri-
formare il genere umano (L 264, Jacques Lenfant a Pierre Bayle).

7 1. DE LA GUITONNIERE [N. AUBERT DE VERSE], Protestant pacifique ou traité de la paix de
Leglise dans laquel on fait voir par les principes des reformez que la foy de I'Eglise catholique ne cho-
que point les fondemens du salut et qu/ils doivent tolerer dans leur communion tous les chretiens du
monde le sociniens et les quakres méme dont on explique la religion, Amsterdam 1684.

8 Préservatif contre le changement de Religion ou ldée juste et veritable de la Religion Catholi-
que Romaine opposée aux portraits flattés que Lon en fait, et particuliarment & celuy de Monsieur
de Condom, s. 1., 1681.

9 L 254, Pierre Bayle a Jacques Lenfant: «Tous les sectaires de ce parti font grand cas du li-
vre et il faut avoiier qu'il y a de Pesprit en bien des endroits.» scriveva il Bayle a proposito del
Protestant pacifique.




«est aujourd hui la seule chose capable de rendre la paix & I'Eglise, et de gué-
rir les maux que les Héresies et les Scismes y ont apportez. Car il ne faut pas
simaginer que lon puisse jamais venir & bout de reiinir tous les esprits des
Chrétiens dans luniformité des sentimens. Les préjugez et les erreurs ont pris
de trop profondes racines dans leurs coeurs, pour permettre quon puisse se flat-
ter de ['espérance de les ramener tous i cette sorte dunité. Otre que naturelle-
ment la diversité des esprits produit la diversité d'opinions. Il n'y a que la cha-
rité et la tolérance qui soient capables de les rétinir. Cest pourquoy il faut leur
persuader efficacement que les differens sentimens qui nous partagent tous, ne
sont pas tels quils nous doivent diviser, ni rompre la charité Chrétienne, que

nous nous devons mutuellement»10.

Queste pagine dell’Aubert de Versé si mostravano come pervase da
un’innegabile spinta irenica non priva, perd, di quel realismo che lo por-
tava, da un lato a comprendere la difficile se non impossibile riduzione al-
la totale uniformita teologica dell'intero mondo cristiano, dall’altro a scor-
gere nell'intervento del potere istituzionale il primo vero passo verso la rea-
lizzazione di quella che la storia, soprattutto quella degli ultimi due seco-
li'!, mostrava esser non solo una possibilith, ma una reale necessita: la re-
ciproca tolleranza fondata sulla comune radice cristiana. In questottica &
semplice comprendere non solo le motivazione che avevano spinto I'Au-
tore ad indirizzare I Epistola Dedicatoria dell'opera a “Tutti i Re, Principi,
Sovrani e Potentati” d’Europa, ma anche quell'impostazione dello stesso
scritto che concentrava la propria attenzione in particolar modo sulla
comprensione di quale dovesse esser il giusto rapporto tra il mondo inte-
riore del singolo individuo ed il potere costituito.

LEpistola ai sovrani, che al richiamo a motivazioni di carattere pura-
mente utilitaristico, atte a mostrare non solo il risultato “distruttivo” di
una politica di intollerante repressione delle minoranze religiose ma anche
il positivo risultato di una politica di liberta e tolleranza!? univa I'appello

10 AUBERT DE VERSE, Tiuité, Avertissement. Le pagine dell’ Avertissement non presentano
numerazione.

" Ivi, Epitre. Le pagine dellEpistola Dedicatoria e dell’Avviso al lettore non presentano
numerazione.

12 Sj trattava di un tema classico negli scritti dell’epoca dedicati all’argomento e chiamati
naturalmente a dimostrare I'infondatezza di quel pregiudizio che vedeva nella molteplicit dei
credi religiosi all'interno di un medesimo Stato la causa del disordine sociale. In quest’ottica la



alla loro coscienza di cristiani!?, rappresentava, in effetti, lo specchio del
pensiero di un Autore consapevole del fatto che un mutamento della real-
ta storica potesse avvenire solo partendo dall’alto, da quei Principi che so-
li avrebbero avuto la possibilita e l'autorita di porre fine ai dissidi e alle
cruente dispute. Il richiamo ad una sovranita che si ergesse al di sopra de-
gli interessi di parte e che non si facesse condizionare dagli umori di un
clero troppo potente, non rappresentava solo un modo per mostrare ad un
Luigi XIV autore della Revoca dell’Editto di Nantes!4 quanto una politi-
ca intollerante fosse sintomo di un potere sovrano soggetto in realta alle
volontd ecclesiastiche!®, ma anche l'esplicazione del desiderio dell’affer-
mazione di unautorita che, facendosi veramente Maitresse de [’Ftat, por-
tasse alla realizzazione di quello che egli definiva le temps du trionphe de
[Eglise sur la terre'®:

«Vous étousserez encore en un moment toutes les semences des division qui dé-
chirent le Christianisme; et vous éteindrez pour todjours ces noms odieux de
Calvinistes, Papistes, Luthériens, et Sociniens, noms de Schisme et de faction

qui sotitllent celui de Chrétien, qui doit tout seul faire toute notre gloire, et
nous distinguer des Peuples ]nﬁ‘de’/ex.%17

chiedeva ai destinatari dell’Epistola spronandoli a riappropriarsi di un po-
tere che spettava loro di diritto ma che I'appoggio di una singola “parte”
sulle altre non sembrava, agli occhi dell’autore, che ledere!8.

floridezza della tollerante Olanda veniva sempre contrapposta alla situazione di Paesi come la
Spagna o la Francia ove le persecuzioni delle minoranze religiose spingevano alla fuga di una
parte di popolazione di non scarsa importanza per la stessa economia interna.

13 Nonché alla loro ragione.

14 DEditto di Fontanebleau, che segnava tale Revoca, era stato firmaro dal sovrano nell’ot-
tobre del 1685.

15«/La France] s précipite & sa ruine, et le suites de la violence qu'on y exerce sur le conscience
seront encore plus ficheuses, si le Monarque qui ['autorise ne rentre en lui-méme, et ne vient & ap-
percevoir qion trompe sa Religion, et que le gens d’Fglise abusent cruellement de sa piété et de son
zéle, en le faisant dégénérer en dureté et en inhumanité pour des Sujets qui contribuoient si fort au
bonbeur de ses Etats, & la gloire de son nom, et & lagrandissement de ses Conguéter. scriveva rife-
rendosi alla situazione di una Francia il cui sovrano sembrava ormai esser divenuto vittima di
una necessita di salvare il proprio onore che gli impediva di porre fine ad un’impresa ormai av-
viata AUBERT DE VERSE, Traité, Epitre.

16 Ihidem.

17 Ibidem.

18 La concessione di una politica tollerante era posta dall’Autore anche in termini pura-

e



Si trattava di un potere che era al contempo un dovere: quello di ga-
rantire la liberta religiosa d’ogni suddito concedendo tolleranza ed inter-
venendo allorquando Pesercizio di tale liberta da parte di un individuo o
gruppo divenisse lesivo del diritto di un altro. Lautorita politica, dunque,
non solo diveniva una “pura garanzia” ma veniva anche ad esser vincolata
da limiti ben precisi e coincidenti con quel confine oltre il quale la giuri-
sdizione umana perdeva ogni diritto in favore di Dio. La sovranita veniva
strettamente vincolata a cid che avesse una diretta incidenza sullo svolgi-
mento della vita all'interno della Societ civile escludendo in tal modo dal-
la sua sfera di competenza quella riguardante la professione da parte dei
sudditi del proprio credo religioso che, spiegava, non aveva rien en com-
mun avec la Société civile®. A colpire & soprattutto il modo in cui I'’Aubert
de Versé fondava tale principio: egli, infatti, non faceva della fede religio-
sa semplicemente qualcosa di intimamente individuale, ma anche qualco-
sa di totalmente indipendente dalla volonta umana poiché anch'essa pri-
va di qualsivoglia potere su quella sfera della coscienza ove solo Dio eser-
citava il proprio dominio. Facendo propria I'idea di una nascita del pote-
re civile dalla libera rinuncia dei singoli uomini ai propri poteri in nome
di un’autorith che dall’alto ne regolasse la vita sociale (tra I'altro renden-
dola possibile), I'Autore poneva in evidenza la totale impossibilita che cia-
scun individuo si spogliasse di un potere che non possedeva a vantaggio
dellautorita politica?®. Limposizione di un credo non solo rappresentava

mente utilitaristici: essa avrebbe, infatti, garantito al sovrano 'appoggio della maggior parte (ed
anche la parte “migliore”, quella che credeva nei pii1 alti valori) dei sudditi contro le eventuali
rivolte.

19 AUBERT DE VERSE, Trwité, p. 5. Essa, proseguiva, «est une chose qui lui est absolument in-
differente et accidentelle. Puis qu'elle [la societi civile] subsiste également parmi la variésé infinie
des religions, et des opinions qui divisent 'Univers». Ivi, pp. 5-6.

20 [l est certain encore que le Souverain n'a point d autre droit, ni d'autre pouvoir sur ses Peuples
que celui dont ils ont bien voulu se dépoiiller en sa faveur, et augquel ils devoient étre censez avoit re-
noncé, afin de l'en revétir. Or il ny a point dhomme sur la terre, qui veiiille, ni qui consente jamais, ni
méme qui puisse vouloir ou consentir, détre depoiiillé du droit, et de la liberté naturelle qu'il a de croi-
re ce quil voudra, et ce quil jugera de plus raisonnable, et d'en faire ouverte profession» Ivi, p. 4. Il bra-
no & di grande rilevanza non solo per cid che concerne quella che potremmo definire la “teoria del
potere sovrano” dell’Autore, ma anche perché pone in evidenza da un lato il rapporto, essenziale
per un sociniano, tra il credo religioso e la ragione come mezzo per pervenire ad esso, e dall’altro
la basilare importanza di quella dimensione che potremmo definire “pubblica” del credere e che,
come si avra modo di esporre, lo scritto oppone con forza al pensiero del Jurieu.



un potere spettante esclusivamente a Dio?!, ma era anche un potere che
Dio stesso non esercitava lasciando gli uomini liberi di abbracciare quel
credo che si fosse presentato di fronte alla coscienza come “piti ragionevo-
le”22: come pretendere, dunque, di sostituirsi a Dio usurpandolo del pro-
prio dominio e giungendo laddove nemmeno Lui imponeva la propria
volonta??3 Come avrebbe potuto, Dio, concedere a qualcuno un potere
che avrebbe condotto gli uomini a rendergli un culto forzato e di conse-
guenza a lui non gradito?4?

Il sovrano non aveva, dunque, diritto di operare alcuna costrizione o
violenza sulle coscienze dei propri sudditi al fine di portarli ad abbraccia-
re il suo credo religioso, e cid anche in base allo stesso principio evangeli-
co che imponeva al cristiano di non fare agli altri cid che non avrebbe vo-
luto fosse fatto a lui o alla stessa constatazione del fatto che un tale dirit-
to avrebbe creato una realtd in cui ad ogni mutamento di sovrano il po-
polo si sarebbe ritrovato nella possibile necessita di mutare anche la pro-
pria religione®. Egli, perd, aveva senza alcun dubbio quello di vietare qua-
lunque manifestazione pubblica che si presentasse come lesiva dell’ordine
pubblico, come ad esempio cerimonie “segrete e particolari”®.

LAubert de Versé si muoveva, dunque, come molti altri scritti dedica-
ti all'argomento comparsi sulla scena del dibattito culture dell’epoca, ad
esempio quel Commentaire Philosophique?” apparso 'anno precedente ma

21 Gia nell’Epistola Dedicatoria, facendo riferimento alla sicura ribellione di un popolo
contro un’autorita vista come colpevole di “abuso” nei propri confronti, aveva scritto: «Vous
Warracherez jamais ces sentimens-lit du coeur des Peuples, tant ils sont intérieurement convaincus
quiil 'y a pas que Dieu seul qui puisse commander & la conscience, et que cest entreprendre par un
horrible sacrilége sur les droits de Dieu, que de vouloir le forcers. Ibidem.

22 1vi, p. 8.

23 1yj, pp- 8-9. La costrizione avrebbe portato, diceva, solo alla creazione di un enorme nu-
mero di ipocriti.

24 «Dieu ne veut point une profession forcée de Religion. Au contraire il la maudit et la déteste.
Et par conséquent Dieu ne peut autoriser un Magistrat ni un Souverain & lui offrit de pareils sa-
crifices» Ivi, p. 11.

25 Tvi, p. 11.

26 Tyj, pp- 9-10. E interessante notare che in base a tale principio egli giustifichi, dal pun-
to di vista prettamente politico, il divieto dell’esercizio pubblico della fede cristiana da parte
delle autorita dell’'Impero romano.

27 J. Fox DE BRUGGS [P. BAYLE], Commentaire Philosophique sur ces paroles de Jesus Christ:
Contraine-les d’entrer, oi ['on prouve par plusieurs raisons démonstratives qu'il ny a rien de plus




del quale nonostante i numerosi punti in comune il 77zi#¢ non eguaglia-
va la profonditd, su una linea di pensiero tendente a porre limiti ben de-
terminati all’autorita politica in nome dell’affermazione dell'esistenza di
una sfera, quella del credere, nei confronti della quale ogni intervento non
avrebbe potuto esser considerato che un abuso, ma costruiva i punti di
maggior forza della propria teoria sulla tolleranza entrando in scontro
aperto con le idee espresse da Pierre Jurieu nell’ Histoire du Papisme*® e nel
Systeme de ['Eglise®.

Ad esser messe sotto accusa erano le affermazioni che il teologo calvi-
nista aveva avanzato nei riguardi del problema, all'epoca fortemente di-
battuto, della punizione dell’eresia: nell'opera che nel 1683 era comparsa
alle stampe come risposta all’ Histoire du calvinisme del Maimbourg™® egli
aveva fortemente combattuto quel preteso potere di uccidere gli eretici —
fondato dall’avversario su “ragioni scritturistiche” che andavano dalla pu-
nizione dell'idolatria con I'estremo supplizio da parte di Mose¢3! al com-
portamento assunto da Pietro nei confronti di Anania e Saffira (compor-
tamento tra l'altro, si sottolineava, molto meno grave dell’eresia), giun-
gendo alle lettere di Agostino a Vincenzo e Bonifacio e alla stessa legisla-
zione imperiale in materia3? — che i cattolici tra Ialtro sottolineavano es-
ser stato fatto proprio da Calvino nel famoso “caso Serveto”, con armi che
erano apparse agli occhi dell’Aubert de Versé non semplicemente inade-
guate ma anche pericolose perché facilmente interpretabili come una giu-

abominable que de faire des conversions par la cointrante, et oix Lon réfute tous les sophisms des Con-
vertisseurs i contrainte, et [’Apologie que Saint Augustin a faite des persecutions. Traduit de ['An-
glois du Sieur Jean Fox de Bruggs, a Canterbury, chez Thomas Litwel, 1686. Ovviamente si trat-
tava di una falsa indicazione, I'opera era, infatti, edita ad Amsterdam presso la tipografia di A.
Wolfgang ed era composta in questa edizione di due volumi. Il terzo volume sarebbe apparso
nel 1687.

28 P. JURIEU, Histoire du Calvinisme et celle du Papisme mises en parallele, ou Apologie pour
les reformateurs, pour la reformation et pour les reformez divisée en quatre parties contre le libelle
intitulé L'Histoire du Calvinisme par mr. Maimbourg, Troisieme Partie, Rotterdam, R. Leers,
1683.

291D, Le vray Systeme de I'Eglise et la veritable Analyse de la foy, ot sont dissipées toutes les II-
lusions que les Controversistes Modernes, Pretendus Catholiques, ont voulu faire au public sur la na-
ture de ['Eglise, son Infallibilité et le Jege des Controverses, Dordrecht, C. et T. Goris 1686.

30 L. MAIMBOURG, Historire du Calvinisme, a Paris, chez S. Mabre-Cramoisy, 1681.

31 JurIEU, Histoire, pp. 246-247.

32 Ty, p. 248



stificazione di qualunque persecuzione, anche quella degli stessi ugonotti
in Francia. Jurieu, infatti, che “giustificava” il rogo ginevrino dell’antitri-
nitario spagnolo quasi liquidandolo come un “perdonabile residuo di pa-
pismo”? pur affannandosi a negare categoricamente quello che potrebbe
esser definito come il preteso diritto/dovere di uccidere gli eretici definen-
dolo come un barbaro zelo radicalmente contrario ad ogni principio evan-
gelico’® ed ad ogni dettame contenuto nelle Sacre Scritture?, sottoli-
neando tra I'altro come esso fosse contrario ad ogni principio religioso ed
ai fini stessi che la religione si proponeva®, fondava tale sua posizione su
ragioni che ad uno spirito quale quello di un “apostolo della tolleranza
universale” come il sociniano autore del 77uité de la Liberté de conscience
non potevano che apparire talmente deboli e insufficienti da rivelarsi to-
talmente inconsistenti. Leretico non avrebbe dovuto divenir oggetto di
condanna all’estremo supplizio poiché cid avrebbe implicato, data la mi-
nor gravita del peccato da questi commesso, anche la necessaria uccisione

33 «L'on doit bien pardonner aux orthodoxes ['opinion quils ont eiie qu'on pouvoit bruler cer-
tain heretiques. C'estoit un reste de Papisme qui leur estoit demeuré. Au reste cette erreur chés eux
ne pouvoit produire autant de mal qu'ailleurs, parce que nous ne faisons pas des heretiques et des
gens brulables & si bon marché que 'Eglise Romaine, nous distinguons les heretiques et les haresies,
et tout au plus nos anciens Theologiens n'auroient consenti qu'x la mort de ceux qui noient les prin-
cipaux articles du Symbole; comme sont la providence, Jesus Christ Dieu et homme, la trinité, la re-
surrection de la chair et immortalité de lame». Ivi, p. 252

3% «Je suis parfaitement persuadé que rien west plus opposé i lesprit de I'Evangile que ce cruel
et ce barbare zele qui massacre et brule ceux qui ne voulent pas se soumettre i ses loix. C'est une cho-
se estrange quon soit dans la necessité de prouver une verité si recogniie et si confessée [...] Jesus
Christ west point venu par regner par Ueffusion du sang humaine...» Ivi, p. 253.

35 Ivi, p. 256. Egli inoltre richiamava I'attenzione del lettore a riflettere sull’esperienza del-
la Chiesa antica che non aveva mai ucciso gli eretici (a tale argomento dedicava I'intero capi-
tolo IX della Seconde Recrimination). Si trattava, ovviamente anche di quel classico richiamo al
passato al fine di dimostrare la corruzione dell’originario messaggio cristiano da parte della
chiesa di Roma. Ivi, p. 261.

36 Tyi, p. 260: il fine della religione, affermava, infatti, non era altro che la conversione del-
le anime e la salvezza degli uomini. Egli metteva in evidenza in questa sede come la tortura fi-
nalizzata alla conversione non avrebbe avuto altro risultato se non quello di rendere gli uomi-
ni ipocriti: se essa avesse portato alla morte 'uomo sarebbe giunto di fronte al giudizio divino
da eretico ed ipocrita, «si on luy donne la vie on le fait vivre dans Uhypocrisie continuée, et la vio-
lence qu’il est obligé de fair & sa conscience le despere, le fait vivre dans une espece d'enfer, et aug-
mente infiniment la haine qu'il avoit pour la verité. Leretico, questo doveva esser il vero scopo
della Chiesa, doveva esser lasciato vivo nella speranza che Dio operasse la sua conversione alla
verita




degli infedeli¥”; né avrebbe dovuto esser ritenuto reo di depravazioni mo-
rali alla stregua di un sodomiti o impostori e di conseguenza come questi
non esser ritenuto degno di stipulare patti o trattati con l'autorita sovra-
na38, cosa che la storia dimostrava non esser vera®’; ma l'uccisione degli
eretici era combattuta anche in base alla necessita di distinguere tra un cri-
mine commesso par ignorance € quello commesso per esprit de rebellion. Si
trattava di una distinzione di grande rilevanza poiché Jurieu affermava, in
questo luogo, la “possibile” buona fede dell’eretico che peccasse per vera
ignoranza:

«Or les heretiques qui sont dans la bonne foy pechent absolument par igno-
rance. Je ne pretends pas que cette bonne foy dans laquelle sont les heretiques,
les excuse absolument devant Dieu, comme disent quelques uns. Mais au
moins cela diminue leur peché davant les hommes. Il ne faut se persuader que
Lon soit en droit de bruler sur la terre ceux que la justice divine peut bruler
dans les enfers. [..] il west pourtant pas permis selon les loix divines et lumai-
nes de leur donner la mort et de leur produire au dernier supplice. Les pechés
du coeur sont reservés & Dieu qui est le juge des coeurs et qui le sonde, [here-

sie est indubitablement le peché du coeur et de | ‘entendement™.

11 brano mostra il teologo pronto a considerare I'eresia frutto dell'igno-
ranza ma non per questo giustificabile di fronte a Dio: essa poteva dimi-
nuire il peso del peccato solo dinanzi agli uomini che avrebbero dovuto la-
sciare la sua punizione a Dio, al quale solo spettava il giudizio del cuore
umano. In questo contesto Jurieu si trovava a schierarsi, per un verso con-
tro la Chiesa Cattolica, per I'altro contro quegli espriss forts i cui principi, a
suo parere, non avrebbero condotto alla Tolleranza Universale, ma al puro
indifferentismo religioso e all'irreligione. Alla loro “pretesa” di far di ogni
eresia un’eresia “scusabile” perché accompagnata da buona fede, egli con-
trapponeva il pericolo, o meglio la vera e propria necessaria conseguenza
che avrebbe portato a tollerare anche quelle eresie che giungevano a nega-

37 Ivi, p. 256.

38 Tale argomento era di fondamentale importanza poiché legato alla polemica ugonotta
contro I'allora solo profilata definita revoca di un editto, quello di Nantes, ripetutamente vio-
lato dal sovrano francese.

39 Juriev, Histoire, p. 257.

40 Ty, p. 259.



re principi fondamentali della fede cristiana, quali la provvidenza e la stes-
sa divinita del Cristo, ed a giustificare peccati quali 'ateismo o I'idolatria“!:

«Ce principe de la tolerance universelle fondé sur cette maxime quaucune er-
reur de creance ne damne, est, dit-on, la seule chose qui puisse conserver la
paix de [Eglise; parce qualors on ne se battroit plus sur des erreurs et sur des
opinion qui sont de pure speculition. On rameneroit, disent ces messieurs, le
siecle d'or de I'Eglise, et on y verroit regner une perfaite tranquillité, si on lais-
soit & tout le monde la liberté de croire ce que l'on voudroit, sans se fraper mu-
tuellement d'anathemes*?.,

Nulla, dunque, di piti assurdo agli occhi del Jurieu, e nulla dalle pitt
atroci conseguenze. Per lui non era possibile considerare le eresie come se
fossero tutte uguali, ma era necessario distinguerle. Cid non per quel che
riguardava il ruolo della Chiesa, che avrebbe dovuto imporre il suo domi-
nio su di esse, ma per cid che concerneva il comportamento che il Magi-
strato (inteso come autoritd civile) avrebbe dovuto assumere nella lotta
contro di esse. Questi diveniva, nel pensiero del teologo francese, I'istitu-
zione addetta alla salvaguardia della pace non solo dello Stato ma anche
della Chiesa nei confronti della quale esso si trovava a dover svolgere quel-
lo che egli definiva non un semplice dovere, ma un obbligo: quello di
«conserver la verité et la defendre»®3. Un obbligo che il Magistrato non

41 Il 'y a un principe dangereux que les esprits forts de ce siecle essayent d'establir, cest que les
erreurs de creance de quelque nature qu'elles soyent ne damnent pas. Principe dangereux disje, car il
conduit infailliblement & 'indifference des religions er au libertinage. Il est faux ce principe, car nous
sommes obligés de respondre & Dieu des fautes de notre esprit aussi bien que celles de notre coeur. Et
si toutes les heresies estoyent tolerables quand elles sont accompagnées de bonne foy, les Apotres auro-
yent eu grand tort de maltraitter si fort les heretiques de leur temps. [..] Selon cette malheureuse ma-
xime que nous combattons, il ny a point d’heretique & rejerter, car on doit tolerer les plus honteuses
heresies; nier Dieu, sa providence, et en general 'Evangile, sont les seules choses qui damnent selon
ceux qui soustiennent ce principe. Or ce nest pas estre heretique que de nier cela: cest estre payen ou
infidele. [...] Si la bonne foy empesche que les erreurs ne soyent mortelles, pourquoy ne mettra-r-el-
le pas aussi en seureté un athée, un juif, un idolatre, un infedele, qui croir de bonne foy que notre
Jesus est un imposteur et notre Diew une chimere» Ivi, pp. 276-277.

42 1vi, p. 277.

45 «Le Magistrar Chretien est obligé de travailler & la paix de I'Eglise aussi bien qu'a celle de
[Estat, cest pourquoy il doit interposer son autorité pour arrester les suitter de la division: il est 0bli-
gé de conserver la verité et de la defendre, et ainsi il ne doit pas l'abandoner en proye a Uinquietu-

de et i lorgueil des hereriques». Ivi, p. 278.




avrebbe dovuto, nell’'ideale del Jurieu, assolvere facendo ricorso alla vio-
lenza fisica o infliggendo la morte, ma solo con la “messa a tacere” dell’e-
retico, consentendo, perd, 'uso di “maniere piis forti”, peraltro non ulte-
riormente specificate, laddove fosse ritenuto necessario, ad esempio per la
soppressione di eresie atte a sovvertire gli stessi principi della religione cri-
stiana: il magistrato era obbligato dalle stesse leggi del Vangelo ad

«imposer le silence & un heretique, luy defendre de dogmatiser sur des peines; et
si Uheretique viole cette defense, il peut estre punit tres legitimement non plus
comme heretique, mais comme violateur des ordres et des loix du Souverain. Le
Magistrat il est vray n'a point de pouvoir sur lesprit et sur le coeur, et il nest
pas plus en droit de chastier un heretique & cause de son heresie, qu'un hypo-
crite & cause de son hypocrisie. Mais il a powvoir sur la langue comme sur le
mains, tellement quil est en droit de chastier un heretique qui dogmatise con-
tre la defense, comme il est en droit de chastier un homme qui derobe ou qui
tue. [...] Certament lempire sur la conscience nappartient quir Dieu, il mest
permis de croire tout ce qu'il me plaira sans que les hommes soyent en droit de
sen meler. Mais il nen est pas de la langue comme du coeur. La langue est du
nombre de ces membres sur lesquels le pouvoir des hommes sestend. [...] Il est
donc clair quun heretique qui sen tiendra & dire sans mystere ses opinions, ne
peut estre puni comme coupable; mais sil travaille & parsuader les autres, par-
ce que cela gaste la societé religieuse dont le Magistrat est conservateur, le Ma-
gistrat sans doute aura le droit de le chastier. Et mesme il pourra estre puni d a-
voir communiqué simplement sa pensée sans travailler & la persuader si cela luy
a esté defendu. Je dis si cela luy esté defendu, car un heretique ne peut estre sou-
mis & aucun peine civile pour avoir confessé et declaré son erreur, jusqua ce que
cela luy ait este defendu, parce qu'il est naturel de produir ses penséesr®.

Lopposizione del pensiero di Jurieu a quello dei fautori della tolleranza
non poteva esser piit netta: agli occhi dell’Aubert de Versé le affermazioni
dell’avversario non erano affatto degne di un teologo ma piuttosto di un
Inquisitore spagnolo. Come non comprendere, si chiedeva il sociniano, che
un eretico pronto a subire la punizione inflittagli dall’autorita civile per il
proprio credo lo faceva in base a quel principio tutto cristiano secondo cui
bisognava obbedire a Dio prima che agli uomini?*> Nel Traizé Jurieu era

44 Ivi, pp. 278-279.
45 AUBERT DE VERSE, Traité, p. 72.



combattuto ponendo in evidenza le contraddizioni di un pensiero che ve-
deva l'autore negare 'uso della violenza, tra I'altro come se essa potesse es-
ser solo “fisica’, contro gli eretici da parte dell’autorita civile e al contempo
attribuire a questa la possibilita di punire 'eretico non semplicemente co-
me tale ma come “criminale”, in una sorta di sovrapposizione delle due fi-
gure in nome non solo di quell’assurda pretesa di fare d’ogni “manifesta-
zione verbale” d’eresia un reato punibile dal tribunale umano perché ad es-
so soggetto, ma anche in base a quella sorta di identificazione dell’ortodos-
sia con il credo abbracciato da coloro ai quali era demandata la sfera del po-
tere politico, dunque da quell'autorita che di conseguenza non diveniva
semplice “garante” della veriti religiosa, ma anche la sua stessa fonte.

Negli scritti di quell’ Znguisiteur nouveau, non vi era solo il folle delirio
di ridurre il dominio di Dio alla pura sfera interiore, alla sola coscienza,
vincolando il suo potere di giudizio ed eventuale punizione a cid che ri-
maneva confinato all'interno di essa, ma vi era l'altrettanto folle pretesa che
anche la semplice espressione del proprio credo, pur se non finalizzata a far
proseliti, potesse divenire dominio dell’autorita civile in base al suo esclusi-
vo arbitro. La coscienza non poteva esser governata dal sovrano, ma ogni
sua manifestazione poteva venir strappata alle mani di Dio: quello del Ju-
rieu diveniva agli occhi dell’Autore del 77zit¢ un pensiero atto a creare una
vera e propria tirannide finalizzata a creare ipocriti e ad usurpare i diritti del
Creatore, ed orientata a far dell’eresia, 0 meglio del credere in qualcosa di
diverso da cid in cui era imposto credere, un crimine di per se stesso che,
causando la morte dell anima, il potere civile avrebbe avuto I'obbligo di ster-
minare scongiurando in tal modo il pericolo di una sua propagazione.

Il problema stava proprio in quel limite oltre il quale “dogmatizzare”
sarebbe divenuto un crimine, un limite che Jurieu, tra I'altro irrigidendo
la propria posizione nel Systeme de [’Eglise, poneva nello stesso confine che
vi era fra la parola ed il silenzio, e che invece, nell’ideale dell’ Aubert de

46 «Un Magistrat west pas non plus en droit de punir un heretique qui nourrit en son sein de mor-
telles heresies, ce sont des pensées elle sont du reffort de Dieu seul. Mais si cét heretique dogmatise, en-
seigne, parle, ecrit, afin de corrompre les autres le magistrat est en droit de le defendre, e sil le fait il le
peut punir; Ce sont des actions et des parolles et cela est de son reffors». JURIEU, Le vray Systeme de lE-
glise, p. 199, in quest’opera, inoltre, la stessa opposizione dell’Autore contro la repressione vio-
lenta dell’eresia appare un po’ meno convinta rispetto a quella assunta nell’ Hiszoire.




146

Versé e di altri fautori della tolleranza, avrebbe dovuto esser posto in quel
confine oltre il quale la predicazione del proprio “credo” diveniva corru-
zione dei costumi e violazione delle leggi di giustizia e d’onesta, in breve
atto lesivo della pacifica convivenza civile. E bene chiarire che in questo ca-
so la parola “credo” ¢ stata posta fra virgolette poiché, al di 1a di ben po-
chi casi ristretti a coloro che avrebbero voluto riportare in auge gli “erro-
ri” dei priscillianisti o degli gnostici (all'epoca simbolo di condotta im-
morale?’) 'Autore si dichiarava convinto che la stessa fede in Dio rappre-
sentasse una garanzia di rettitudine morale, a differenza di cio che affer-
mava riguardo ad atei e libertini, per i quali non prevedeva alcuna tolle-
ranza poiché considerati come dei corruttori di costumi dediti alle prati-
che pit1 lascive, come individui privi di ogni idea di morale poiché privi
dell'idea stessa di Dio che tale morale fondava®®, e portatori di principi
che minavano le stesse fondamenta della societa civile®? oltre che inclini
per natura a commettere crimini che pensavano di non dover scontare
eternamente’.

La realta era che le abominazioni di quel Brilleur d’Heretiques, pur par-
tendo da una ben chiara idea di veritd coincidente con la sua e niente af-
fatto disposta a ceder nulla ad alcun’altra persuasione riguardo alla fede —
elemento, questo, che il sociniano considerava proprio il principale osta-
colo che impediva alla mente dell’avversario di comprendere non solo la
necessita della liberth di coscienza ma anche le stesse pericolose conse-
guenze del suo stesso pensiero —, non avrebbero potuto che portare ad una
realta in cui 'ortodossia religiosa sarebbe stata dettata dall’arbitrio del de-
tentore del potere sovrano e la fede avrebbe perso la sua stessa essenza il

47 In pitt luoghi delle sue opere Jurieu adoperava 'esempio degli gnostici per dimostrare
come quel “paradosso” del diritto della coscienza erronea potesse portare alla giustificazione di
qualunque aberrazione in nome del proprio credo religioso: gli gnostici, diceva I'autore, erano
fermamente convinti che la qualita di “eletti” permettesse agli uomini di assumere qualunque
condotta, anche la pilt deplorevole a libello morale.

48 AUBERT DE VERSE, Trzité, pp. 16-17.

49 Tvi, p. 13.

50 Tvi, p. 17. Latteggiamento dell’Autore nei riguardi di atei e libertini, perd non & del tut-
to univoco: egli tende a porre in evidenza la pericolosita sociale in contrapposizione all’eretico
del quale sottolinea la superiorita morale in risposta alla semi-assimilazione delle figure opera-
ta da Jurieu, ma non manca di affermare che i libertini non siano necessariamente rei di com-
portamenti lesivi della pace sociale (Ivi, p. 26).



cui fulcro risiedeva nell’attuazione pratica dei dettami della coscienza in-
dividuale che, pur se nell’errore, avrebbe dovuto godere del diritto di es-
ser ascoltata®!. Un diritto che Jurieu aveva duramente contestato attac-
cando la difesa avanzata da Pierre Bayle nelle sue Nowuvelles lettres criti-
ques’? del diritto della coscienza erronea.

Ad esser messo sotto accusa, nel Systeme de ['’Eglise>, era il contenuto
di quella Lettre sur la Conscience erronée che uno dei maggiori scrittori di
quel tempo, come egli definiva il filosofo da poco giunto con lui in terra
olandese, aveva inserito nella propria opera in difesa di quella massima se-
condo cui un homme nest pas moins obligé dagir selon les motifs de sa Con-
sience erronée, que selon les motifs de sa consience bien éclairée™: si trattava
dell’affermazione del diritto dell’'uomo di seguire la propria coscienza pur
se nell’errore in base ad un principio che faceva della conoscenza la condi-
zione assolutamente necessaria al rispetto della veritd, alla sua stessa esisten-
za di fronte all'uomo?. Lidea era quella di dimostrare che ogni errore, se
conosciuto dagli occhi della ragione e della coscienza umana quale verita,
avrebbe dovuto assumere, come un padre putativo nei confronti del figlio,

51 «Cet homme simagine-t-il donc, qu'il n'a qu’s parler et & décider en Souverain des choses de
cette nature, et quon l'en croira comme un Oracle? On lui avoir encore presenté, que ses maximes
autorisoient tous les autres Souverains & exterminer ses Réformez. Il croit se tirer en repliquant, que
les Réformez ne sont pas Hérétiques et que le fausse opinion quon a qu'ils le sont, ne donne pas le
droit d'agir contre eux, la verité seule donnant droit d'agir contre I'Hérésien. Ivi, p. 73.

52 BAYLE, Nouvelles lettres de l'auteur de la Critique générale de I'Histoire du calvinisme de M.
Maimbourg, A. Wolfgang, Amsterdam 1685. Ai fini del presente lavoro si & consultata I'opera
nella sua edizione contenuta nelle Oeuvres diverses de M. Pierre Bayle, Compagnie des Librai-
res, La Haye 1737, pp. 161-335.

53 Largomento veniva affrontato dall’Autore nei capitoli XXIII e XXIV dell’'opera. JURIEU,
Le vray Systeme de I’Eglise, pp. 183-204.

54 BAYLE, Critique générale de I'Histoire du calvinisme de M. Maimbourg, 3 Amsterdam chez
A. Wolfgang, 1682 [OD 11, 1-160]. OD I, p. 86. La Lettre rappresentava non solo la difesa di
tale principio gi2 espresso nell’'opera precedente e della quale le Nouvelles lettres critiques erano
la continuazione, ma anche lo sviluppo di quell'idea che sarebbe stata poi alla base del Com-
mentaire Philosophique.

55 «Lessence d'une chose est un attribut qui étant 6té, fuit cesser d'étre cette chose, quand méme
tous les autres attributs demeureroient; et qui étant posé, fait étre la chose, quand méme tous les aun-
tres attributs seroient dtez. Or cette condition, paurvu qu'elle soit connué, est un attribut des droits
de la verité, qui étant 616 les fair cesser d'étre, quand méme tous les autres atributs demeureroient;
et qui étant posé les fait étre quand méme tous les autres astributs seroient dtez». BAYLE, Nouvelles
lettres Critigues, in OD II p. 222.




il ruolo di veritd non semplicemente rivestendosi dei suoi abiti, ma assu-
mendone ogni diritto: ogni individuo era obbligato a cercare, con tutte le
armi che Dio stesso aveva fornito al suo intelletto, la verita e una volta tro-
vata egli avrebbe dovuto amarla e rispettarla a pena di precipitare nel peg-
giore dei peccati, quello commesso contro la coscienze e di conseguenza
contro Dio. E che il risultato della ricerca fosse la veriti assoluta o U'errore
assoluto non aveva alcuna importanza perché per la sua coscienza esso
avrebbe fatto le veci della verita®S: «['erreur travestie en verité nous oblige aux
mémes choses que la veritéy’.

Ad obbligare 'vomo, dunque, non era che cid che egli credeva fosse ve-
ritzy, il traguardo di quella ricerca vista come profondo sforzo della mente
nei confronti del vero, e cid indipendentemente da cid che fosse in sé: a
dar ragione del dovere che 'uomo avrebbe sentito in coscienza nei con-
fronti di quella sua verita non era il suo essere in senso assoluto, ma il suo
apparire di fronte all'individuo stesso. La sembianza, I apparenza, in rap-
porto alla coscienza del singolo, diveniva essenza, diveniva essere. Lesisten-
za di una veriti assoluta, una veriti metafisica assoluta, non veniva affatto
negata ma ad esser posta in dubbio era la possibilita umana di affermarla
con assoluta certezza e con prove tangibili: la fede era riscoperta in quel
suo valore di frutto del personale cammino interiore dell'individuo, la co-
scienza diveniva al contempo giudice, nei riguardi dell'uomo, e giurisdi-
zione, rispetto a Dio. Ogni violazione del dettame della coscienza, pur nel-
Perrore, diveniva peccato, diveniva tradimento del dettame divino e per-
cid punibile da Dio quale violazione d’'un proprio comando. La coscienza
erronea, dunque, quella coscienza che pur nell’errore non poteva che esser
in buona fede3, obbligava 'uvomo di fronte alla verizi putativa (ossia cio
che I'individuo credeva fosse veritd) con lo stesso diritto con il quale la co-
scienza ben illuminata, quella ortodossa (in senso assoluto), obbligava I'in-
dividuo nei confronti della verita assoluta; in una realta in cui I'esperienza
concreta aveva mostrato con innegabile chiarezza la certezza di ogni uomo

56 (I est évident quaussi-tot que la vérité nous est inconnué, elle perd tour son droit & notre
égard, et qu'aussi-tot que L'erreur est connué sous la forme de la vérité, elle en acquiert tous les droits
& notre égardy. Ivi, p. 219.

57 Ivi, p. 221.

58 11 Bayle sottolineava spesso I'impossibilita dell'uomo di errare consapevolmente: I'erro-
re era, sempre, frutto di buona fede.



di aver fede nel vero, ma anche l'infinito moltiplicarsi di veritd opposte,
I'unica via da percorrere sarebbe stata quella del rispetto del diritto della
coscienza dell’altro, nella consapevolezza della profonda inadeguatezza
della mente umana rispetto al divino e nella certezza di non poter forzare
alcuno in un atto che, per sua stessa natura, non poteva che esser libero, e
la realtd mostrava esser totalmente svincolato dalla stessa volonta umana:
quello della fede.

Estremizzando I'ideale bayliano, il rigido Jurieu portava all’eccesso le
conseguenze dell’affermazione di idee che nella sua ottica avrebbero inevi-
tabilmente condotto alla giustificazione di qualunque eresia non semplice-
mente di fronte agli uomini ma addirittura davant a Dio, finendo per dar
vita ad un’aberrante visione in cui qualunque atto, anche criminale, sareb-
be stato considerato lecito se dettato dalla coscienza®. Il teologo non si fer-
mava alla netta contestazione del preteso diritto della coscienza erronea in
base a quell'idea che faceva d’ogni diritto usurpato null'altro che una ti-
rannide, ma contestava quello stesso principio fondamentale che faceva
della conoscenza la necessaria condizione al rispetto della verita®. Lerrore,
sottolineava, stava nella pretesa che la verita assoluta fosse sconosciuta, in
quella che, in fondo, sembrava una negazione della Rivelazione cristiana
che tale veriti aveva posto innanzi agli occhi degli uomini®!, ma soprattut-
to in quella di credere che ad imporre il proprio dominio, la propria auto-
rict sul’'uomo non fosse Dio ma la coscienza®?. Una coscienza che, se er-
ronea, non avrebbe potuto che esser considerata come Luogotenente del
Diavolo, come mezzo attraverso il quale egli esercitava il proprio dominio
sulluomo rendendo, dunque, pura follia I'idea stessa della giustificazione,
da parte di Dio, di una qualunque attuazione di un ordine proveniente da
essa. Fra le mani del Jurieu la coscienza erronea, dunque, diveniva di per sé
criminale e rispettarla, seguirne i dettami mutandoli in atti concreti non
avrebbe potuto che rappresentare un altro crimine®?.

Quell’obbligo dell'uvomo nei confronti della verita che nel Bayle e nel-
lo stesso Aubert de Versé era obbligo di ricerca e rispetto vincolante del

59 JURIEU, Le vray Systeme de I’Eglise, pp. 183-184.
60 Tyi, p. 185.
61 Ivi, p. 189.
62 Tvi, p. 193.
63 i, p. 192.




frutro di essa, qualunque ne fosse la natura iz senso assoluto, nel Jurieu di-
veniva obbligo di conoscenza®: si trattava di posizioni rese radicalmente
inconciliabili dalla visione stessa che questi autori avevano della verita stes-
sa e della capacitd umana di coglierla nella sua stessa essenza, dalla diffe-
rente concezione della coscienza umana e del suo rapporto con Dio, ma
soprattutto del diverso valore dato da essi a quei termini di eresia ed orto-
dossia che i fautori della tolleranza universale vedevano ormai come svuo-
tarsi di significato ma ai quali il Jurieu attribuiva ancora un peso sostan-

ziale.

«ll ne sufffit pas de croire avoir dyoit pour pouvoir faire legitimement une cho-
se, il faut effectivement avoir le droit quon croit avoir. Ce nest pas assés de
croire avoir la verité pour avoir droit de sopposer & ['etablissement des opinions
contraires, il faut [avoir en effet cette verité. Mais qui est ce qui jugera de ce-
la? Qui sera Juge entre le souverain Magistrat et ['heretique prétendu, pour
seavoir qui a droit dans le fonds? Je reponds que ce sera le souverain magistrat
luy mesme, a la damnation sil juge mal. Un Magistrar qui est persuadé de
cette verité, quiil est obligé de supprimer par ses loix toutes les heresies mortel-
les qui sont capables de damner les hommes, doit bien prendre garde & ne pas
faire une manvaise application de ce principe, parce quil y va de son salut
eternel. S’il se sert de cette verité contre la verité mesme, et quil travaille & sup-
primer la veritable religion en supposant quelle est fausse, il commet un cri-

me morme»GS .

Un crimine che, perd, non avrebbe leso in alcun modo il diritto di im-
porre quella che egli pensava fosse la veritd, nemmeno nel momento in cui
la conseguenza sarebbe stata I'imposizione dell’eresia sulla vera fede.

Una teoria, quella espressa dal Jurieu, che agli occhi dell’Aubert de Ver-
sé non solo si mostrava contraria ad ogni principio della ragione ma con-
duceva al totale sovvertimento dei principi stessi della religione, attri-
buendo in definitiva ad un solo uomo, il sovrano, il diritto/dovere di de-
cidere quale fosse la stessa veritd, come della societa civile che diveniva uno
strumento di soppressione d’ogni azione come d’ogni pensiero.

Quella del teologo, affermava Aubert de Versé, non era che la perfetta
interpretazione o meglio lo sviluppo deteriore in termini intolleranti e ti-

4 Ivi, p. 194.
6 Ivi, p. 197.



rannici del pensiero politico di Spinoza che, pur dando al potere tempo-
rale la completa gestione degli affari religiosi, si era dimostrato ben pil1
moderato del teologo francese e un pilt acuto osservatore della realta e del-
la natura umana®. Egli, sottolineava I'Autore, non solo non aveva negato
la liberta d’espressione considerando ogni restrizione ad essa come un sin-
tomo di tirannide, ma aveva anche affermato che ogni uomo, rinuncian-
do a favore dell’autorita sovrana al proprio diritto d’agire, non avrebbe
mai potuto fare altrettanto di quello di pensare e di esprimersi®. Cosi,
proprio quell’Autore che, insieme ad Hobbes, Aubert de Versé pretende-
va esser la base stessa, l'ispirazione primaria di quelle folli ed irragionevoli
massime pronunciate dal Jurieu®®, diveniva I'antidoto alle abominazioni
del teologo che, sul piano morale, veniva addirittura “battuto” da un em-
pio ateo®.

Ad un siffatto potere che tendeva a cancellare la stessa dimensione in-
dividuale dell'uomo a vantaggio di quella sociale giungendo addirittura a
negare i diritti stessi della veritd, intesa nel suo senso assoluto come Jurieu
stesso pretendeva, in nome di un errore che fosse imposto dall’alto (idea
che nel pensiero del rifugiato poneva la propria radice nella convinzione
che il potere “religioso” fosse concesso da Dio stesso all’autorita terrena),
I’Autore del Trzité rispondeva ribadendo I'impero della coscienza quale di-
retto tramite fra Dio e 'uomo ed il naturale diritto di questo ad esprime-
re le proprie convinzioni traducendo in atto pratico il dettame della pro-
pria coscienza. Quasi ricalcando il discorso bayliano della Zestre come del
Commentaire, egli faceva propria la lotta in nome della coscienza erronea
e della sua buona fede’?, di quel diritto dell'uomo a non peccare nei con-
fronti della propria coscienza precipitando nell’ipocrisia frutto della vio-
lenza e dell'imposizione dell’adozione di un credo e di pratiche contrarie
a quella che era la propria persuasione interiore’!, in nome di quel dove-

66 AUBERT DE VERSE, Traité, pp. 56-57.

67 Ivi, p. 58. «Il [Spinoza] remarque que plus on retranche del la liberté de juger plus on
s'éloigne de I'état de nature, et que par conséquent Cest régner avec d’autant plus de violence»
Ivi, p. 62.

68 Ivi, pp. 55-56.

9 Tvi, p. 64.

70 Ivi, p. 83.

"1 vi, p. 88.




re che individuo aveva nei confronti di Dio e che la sola idea di violare
ne avrebbe divorato 'anima. Ma soprattutto poneva I'accento sull' impos-
sibilita di qualunque uomo di imporre il proprio credo come il solo “ve-
ro” in base a quella realta della natura stessa dell'uomo che ne faceva una
creatura fallibile’? seppur convinta di non cader mai in errore’.

«La conscience n'est pas autre chose que la persuasion intérieure de n6-
tre ame, ses lumiéres, ses jugemens vrais ou faux, justes ou injustes»’%: la
verit}, assoluta o meno che fosse, diveniva dono di Dio, la coscienza giu-
dice, la liberta necessita.

In un’epoca in cui lentamente e a fatica cominciava a profilarsi il deli-
neamento di un confine ancora non nettamente tracciato tra quelle che
oggi definiamo “sfera religiosa” e “sfera politica’, un periodo in cui I'Eu-
ropa cristiana si mostrava come scissa al proprio interno fra mondi oppo-
sti ed il cui consolidamento non aveva affatto posto fine al continuo scon-
tro, un mondo caratterizzato da quella che oramai sembrava volersi affer-
mare come una “molteplicita di ortodossie” ma in cui professare il mede-
simo credo religioso del proprio sovrano era ancora considerato come una
fondamentale “garanzia di fedelta politica”, il problema della tolleranza e
della liberta di coscienza si configurava non semplicemente come un pro-
blema di semplici “dichiarazioni di principio”, ma come la ricerca di una
risposta a concrete esigenze di convivenza civile.

1l Traité de la liberté de conscience & frutto di questa esigenza, del desi-
derio di mutare questo mondo. Esso rappresenta, in fondo, solo un pic-
colo frammento di quell'immenso orizzonte cui al principio si era fatto
cenno ma che, fra le sue pagine, non ¢ difficile scorgere: il mondo inte-
riore di un uomo dallo spirito controverso, convinto che la ragione possa
condurre 'uvomo alla comprensione della possibilita di andare oltre lo
scontro teologico per giungere ad un nuovo incontro dell’intero mondo
cristiano, ma anche il mondo caratterizzato da quell’infinito dibattito, a
tratti anche aspro, fra tendenze a volte solo in apparenza radicalmente op-
poste. Si tratta di un’opera che, insieme al di poco precedente Prozestant
Pacifique, da il via all'infinito duello fra I'Aubert de Versé e il Jurieu nel

72 Ivi, p. 85.
73 Ivi, p. 87.
74 1vi, p. 103.



nome di visioni teologiche inevitabilmente destinate ad opporsi irriduci-
bilmente I'una all’altra, ma annuncia anche quello che avrebbe lasciato il
segno pilt indelebile nella storia del pensiero sulla tolleranza, quello che
avrebbe portato il rigido teologo a far condannare Pierre Bayle per i prin-
cipi esposti nelle sue opere. Si tratta di un'opera che mostra allo studioso
di oggi quel complicato intreccio di pensieri e di lotte che portarono il
mondo europeo a quella sorta di rivoluzione del pensiero che dalla sem-
plice richiesta di tolleranza avrebbe portato alla rivendicazione del diritto
alla liberta di coscienza, rivoluzione in cui, quel Commentaire Philosophi-
que elogiato nell’ Avertissement au Lecteur del Traité, avrebbe rappresentato
un passo determinante. Si trattava di una rivoluzione che chiamava inevi-
tabilmente a ripensare il significato stesso della Religione e di quello che
avrebbe dovuto esser il suo ruolo all'interno della vita sociale, ma anche
quello dello Stato nei confronti di quelli che da sudditi cominciavano a di-
venir uomini. Una rivoluzione che voleva esser innanzitutto riscoperta di
una nuova sfera di dominio che non appartenesse ad alcuno fuorché al sin-
golo individuo.
Una rivoluzione per la quale, forse, il mondo non era ancora pronto.







