Mons. AURELIO SORRENTINO*
La carita, genio operativo della Chiesa*

Nell’'ultimo giorno dell’anno liturgico risuona ancora una volta
I’'ammonimento di Gesit: «Vegliate e pregate» (Lc. 21,16). La vigilanza
evangelica non ¢ l'attesa inerte e passiva. L'uomo tende facilmente
ad addormentarsi come le fanciulle della parabola e come gli Aposto-
li nel Getsemani. La vigilanza ¢ la ricerca costante del volto di Dio, &
l'attesa operosa del Figlio dell’'Uomo, perché non ci sorprenda con le
lampade spente e con le mani vuote. Cristo, il vigilante per eccellen-
za, rimane il modello piu perfetto: sempre pronto a fare la volonta
del Padre, unito a Lui in filiale colloquio, immerso nella storia
dell’'uvomo per comprenderne i bisogni e sanarne le ferite.

Cristo da sempre all’'uomo, mediante il suo Spirito, luce e forza
per rispondere alla suprema sua vocazione (Gaudium et spes, n.
10/1351), in Lui l'uomo trova una risposta al mistero che lo avvolge
(Ivi, n. 22/1385), in Lui l'uomo si fa pitt uomo (Ivi, n. 41/1446), mentre
senza di Lui diventa meno uomo (Ivi, n. 13/1361).

Quali sono le piu profonde aspirazioni dell'uomo? L'uomo anela ad
una vera liberta, alla giustizia, alla pace, a vivere responsabilmente
la sua avventura, ad essere in comunione con Dio e coi fratelli.

Il messaggio, dunque, che la Chiesa annunzia ¢ in piena sintonia
con queste aspirazioni, anzi, lungi dal distogliere gli uomini dal
compito di edificare il mondo, li impegna con un obbligo ancora pit
stringente (Gaudium et spes, nn. 21/1384, 34/1427). Siamo noi colpe-
voli se questo messaggio non appare sempre come annunzio di li-
berta, di giustizia, di pace, di fraternita, di comunione.

E significativo che al centro della religiosita greca c’e I'idea della
comunione. Platone parla nel suo Simposio della reciproca comu-
nione tra gli dei e gli uomini (e peri theotis kai andhropous pros alle
lous — la comunione con gli dei realizza la comunione tra gli uomi-
ni!) e spiega che questa comunione & l'ultima intenzione e il conte-
nuto piu profondo dei sacrifici e del culto.

Il sogno di Platone diventa realta nel cristianesimo: I'incarnazio-

*Arcivesco Metropolita di Reggio Calabria-Bova.
Omelia pronunciata nella concelebrazione.

103



ne ¢ la comunione tra Dio e gli uomini; I’essere cristiano fondamen-
talmente non & che la partecipazione al mistero dell’incarnazione,
0, usando una formula cara a S. Paolo, la Chiesa, in quanto Chiesa, &
il corpo di Cristo. «Se accettiamo questa verita, scrive il Card. Rat-
zinger, l'inseparabilita tra Chiesa ed Eucaristia, tra comunione e
comunita, ¢ assolutamente chiara. Alla luce di queste costatazioni
si aprono senza difficolta le parole fondamentali di S. Paolo riguar-
do al nostro problema o meglio, il nostro mistero: il calice della be-
nedizione, che benediciamo, non ¢ comunione (koinonia, Vg com-
municatio) con il sangue di Cristo? Il pane che spezziamo non & co-
munione (koinonia, Vg participatio, Neo-Vg communicatio) con il
corpo di Cristo? Poiché c’¢ un solo pane, noi, pur essendo molti, sia-
mo un corpo solo, cio¢ partecipiamo tutti allo stesso pane (I Cor.
10,16 ss.). Per S. Agostino questi versetti formavano un centro della
teologia: le sue omelie della notte di Pasqua sono, infatti, una esege-
si di queste parole. Mangiando lo stesso pane diventiamo cio che
mangiamo» (J. Card. Ratzinger, L’Eucaristia al centro della comu-
nione e della sua missione, Collevalenza, 1982, pp. 9-11). Avviene
con I'Eucaristia il contrario di quanto si verifica con gli alimenti
presi dall'uomo: questi sono assimilati nell’organismo di chi li man-
gia, 'Eucaristia, data a noi come cibo e bevanda, & piu forte dell’uo-
mo: l'uomo viene assimilato da Cristo, diventa pane come lui:
«Unus panis, unum corpus sumus multi». La conseguenza & questa:
I’Eucaristia non € un dialogo a due soltanto, un incontro privato tra
Cristo e me; la comunione eucaristica € una trasformazione totale
della mia vita. Questa comunione apre l'io dell'uomo e crea un nuo-
vo «Noi». La comunione con Cristo € necessariamente comunicazio-
ne anche con tutti i «suoi»; io cosi divento parte di questo pane nuo-
vo, che lui crea nella transustanziazione degli esseri terreni.

Nell’Eucaristia, dunque, la radice dell’'unita, che ¢ il primo enun-
ciato del programma di questo seminario di studio.

Qualche riflessione sul secondo enunciato del programma: I’Eu-
caristia radice di fraternita.

L’Eucaristia radice di fraternita

Chiedo scusa se anche qui mi rifaccio a uno scrittore non catto-
lico.

C’¢ sempre qualcuno che si domanda a che serve la Chiesa in una
societa diventata ormai matura, che basta a se stessa. A che serve la

104



Chiesa quando il mondo di oggi ¢ in grado di rispondere all’esigen-
za di amore, di giustizia, di pace, di liberta, di fraternita? Anzi, a
che serve la religione, Dio stesso? Dio puo essere un’ipotesi inutile,
e assurda, addirittura dannosa alla promozione dell’'uomo. Se Dio
esiste io sono nulla, diceva Sartre. «Tu sei dio», grida Nietzsche
all'uomo. «Poiché 'ordine del mondo ¢ regolato dalla morte, scrive
Camus nella Peste, ¢ meglio per Dio che non si creda in lui e che si
lotti con tutte le forze contro la morte senza alzare gli occhi verso
questo cielo che tace. Nessuno risponde alle disperate invocazioni
dell'uomo: il male non ha spiegazioni».

«Eppure — continua Camus — una soluzione bisogna pur trovar-
la, anche se assurda e contigente». Camus crede di trovare la solu-
zione nel dovere della fratellanza fra tutti gli esseri soggetti a que-
sta condanna. Dira nell’Uomo in rivolta: «I1 male che prova un solo
uomo diviene peste collettiva».

Dal che si rileva che anche il piu spregiudicato e senza fede sente
il bisogno di una certezza, di un sostegno cui appigliarsi, sia pure il-
lusorio. Uno di questi bisogni, secondo Camus, ¢ la fraternita, non
sentirsi soli e isolati, avere qualcuno con cui dialogare, comunica-
re, confrontarsi. Cosi alcuni valori cristiani, espulsi dalla porta,
rientrano dalla finestra, sia pure sotto forma di verita impazzite e
con etichetta secolarizzata.

Noi non possiamo appigliarci a un’illusione, perché in questo ca-
so il dubbio atroce ritornerebbe a tormentarci e ad inquietarci. Ab-
biamo bisogno di qualcosa di certo, di solido, per evitare la sensa-
zione del vuoto, del nulla, per evitare di cadere nella disperazione.
Questo punto fermo, questa rocca solida, come lo chiama la Scrittu-
ra. ¢ Dio: «Tu sei la mia rocca di difesa: non potro vacillare» (Sal.
61). E non un Dio lontano, indifferente, felice nella sua solitudine,
ma un Dio che € Padre, un Padre che ama, che ascolta, che entra nel-
la mia storia, che mi risponde se io grido, un Dio che & amore, che &
carita.

Una fraternita senza un Padre non ha senso, & una parola vuota, &
un'’illusione, appesa nel vuoto, che non toglie la sensazione dell’an-
goscia e della tremenda solitudine.

La Trinita & il pitt grande mistero dell’amore (I’eterno Amante,
I'eterno Amato, 'eterno Amore; S. Agostino, De Trinitate, 8,10,14);
Cristo, che ¢ la pit1 grande epifania dell’amore del Padre, ha sinte-
tizzato tutto il messaggio nel comandamento dell’amore del Padre e
dei fratelli, della carita ha fatto la nota caratterizzante dei suoi se-
guaci.

105



La Chiesa, e in essa I’Eucaristia, ¢ il dono dell’amore di Cristo,
¢ anzi Cristo stesso che in essa vive ed opera e cammina con ['uo-
mo, con ogni uomo Cristo si identifica, in ogni uomo Cristo vive,
ama e continua a soffrire. «Si diventa capaci di amare — scrive
D. Bruno Forte — quando ci si scopre amati per primi. Solo I'ani-
ma amata da Dio puo accogliere il comandamento dell’amore del
prossimo fino a dargli adempimento» (Bruno Forte, La teologia
come compagnia, memoria e profezia, Edizioni Paoline 1987, pp.
53-55; cfr. Giovanni Paolo II, Enc. Redemptor hominis, n. 10).

Alla domanda che fa la Chiesa, a che serve la Chiesa, la rispo-
sta non puo essere che questa: la Chiesa ama, insegna ad amare,
rivela I’Amore, che & Dio, che & Cristo. Tutta la storia della Chie-
sa & una storia di carita, una storia che si fa fraternita, che vede
in ogni uomo, e specialmente in ogni povero e in ogni bisognoso,
un fratello, un figlio di Dio, in cui, incaccellabilmente, & riflessa
la sua immagine e il suo volto. «Finché ci & dato di farlo, visitia-
mo Cristo, curiamo Cristo, alimentiamo Cristo, vestiamo Cristo,
ospitiamo Cristo, onoriamo Cristo» (P. Gregorio Nazianzeno,
Disc. 14).

«La Chiesa dimostra I'intelligenza dei bisogni umani come nes-
sun altro organismo sociale ancora ha potuto fare, anche se oggi
la civilta dispone di sviluppi meravigliosi. Un’intelligenza che
previene: quante istituzioni benefiche sono sorte appunto dal
cuore della Chiesa, quando ancora la societa non pensava a por-
tarvi soccorso! La Chiesa ha la percezione del dolore dell’'uomo,
in ogni condizione, ad ogni eta, in ogni Paese, dove essa sia am-
messa ad esercitare la sua missione umanitaria... Non vi & mise-
ria umana che non abbia avuto nella Chiesa un Istituto suo pro-
prio che vi abbia consacrato delle vite intere, di religiosi e reli-
giose specialmente, con indicibile pazienza, con silenzioso amo-
re». (Paolo VI, udienza generale Oss. Rom. 22 settembre 1977).
Non c’¢ bisogno di fare dei nomi. Basti citare per tutti Padre Da-
miano, lebbroso fra i lebbrosi alle Molucche, Suor Teresa di Cal-
cutta, i Petits Fréres e le Petites Soeurs de Charles de Foucauld, le
Figlie e le Suore e le Ancelle della Carita di innumerevoli Fami-
glie religiose, le Dame di Carita, le Compagnie, le Conferenze di
S. Vincenzo de’ Paoli, e innumerevoli e sconosciuti buoni cristia-
ni che dappertutto nel mondo vanno cercando il Povero, dovun-
que si trovi, per scoprire il volto umiliato di Cristo: «Ogni volta
che avete fatto opera di carita anche ad uno solo dei miei fratelli
piu piccoli, 'avete fatto a me» (Mt. 25,35-45). Questo Me «¢ il Cri-
sto che ispira, guida, sostiene, trasfigura, santifica il programma,

106



nella sua parte pit impegnativa ed espressiva, della sua Chiesa; per-
ché tale ¢ il suo programma, tale il suo genio: amare e servire
Cristo-Dio nell’'Uomo che soffre» (Paolo VI, disc. cit.).

107






