DOMENICO MINUTO

Lettura di un volume sull’Ortodossia
e di un libro sugli asceti della Calabria romaica

Ho volentieri accolto I'invito del mio solito amico a riflettere su un
recente libro che patla dei nostri asceti italo greci, scritto da un dia-
cono della santa Chiesa di Bologna e docente di storia medievale
dell'Oriente europeo presso 1'Universita degli studi di quella citta:
ENRICO MORINI, Monachesimo greco in Calabria. Aspetti organizzativi e
linee di spiritualita, Bologna 1996 (Quaderni della Rivista di Studi
Bizantini e Slavi, 15), 99 pp. A dire il vero, non soltanto 7o era gia per
me stesso tal qual ei volea, ma, anzi, desideravo parlare anche di un’altra
opera, particolarmente ponderosa, un volume dello stesso studioso,
uscito quasi in contemporanea con il libro indicato: ENRICO MORINI,
La Chiesa ortodossa. Storia. Disciplina. Culto, Edizioni Studio Domeni-
cano, Bologna 1996, 511 pp. Inizierd presentando proprio questo
volume, non con mie riflessioni, ma attraverso continue citazioni.

k) ok ok

La preghiera di s. Efrem il Siro Signore ¢ Padrone della mia vita. ..
nel finale chiede al Signore che mi faccia vedere i miei peccati e non incri-
minare il mio fratello. Da questo punto di vista, il Signore mi ascolta
con meravigliosa parsimonia e mi fa vedere un pezzettino di me
stesso soltanto quando mi sono acclimatato al disagio della parte
nota. Un’altra rivelazione mi ¢ stata data con questo libro: prima di
leggerlo, non sapevo di essere ancora pagano nella testa.

Enrico Morini, dice I'ultima pagina di copertina, presenta in que-
st'opera «un’introduzione all’esperienza religiosa del cristianesimo
ortodosso». Ed & vero: dopo la lettura, ho cominciato ad avvertire qual-
che barlume lontano della vivida luce dell’Ortodossia. Ma, a parte la
speciale predilezione di un ‘romeo di Calabria’ per la Chiesa d’Oriente,
a livello di luce, I'esperienza cristiana & un’unita, alla quale convergono
per grazia di Dio le infinite spiritualita e i diversi linguaggi con cui

215



invochiamo e proclamiamo l'avvento del Regno. Percid questo libro
ricchissimo e meraviglioso serve ad approfondire la consapevolezza
della santita, quale che sia la vita personale in cui si incarna.

Comincia come un vocabolario e finisce come un almanacco: le
prime pagine disquisiscono sui nomi dati alla Chiesa Ortodossa, spe-
cialmente dalla cultura occidentale; le ultime sono vivide di santi, per
ogni giorno dell’anno, sia che si voglia considerare il calendario gene-,
rale, sia quello della Chiesa ortodossa di Grecia, o del Patriarcato di
Mosca o di quello di Serbia; con brevissime notizie per alcuni santi:
per gli altri bastano i nomi. Questo & il cammino proposto: dalla
riflessione attenta, minuziosa, sugli atteggiamenti intellettuali, alla
preghiera litanica, di ringraziamento a Dio per la folla dei suoi Santi
gia riconosciuti. Perché «il Sinassario della Chiesa ortodossa risulta. ..
un santorale estremamente affollato. Alla memoria principale infatti,
se ne affiancano altre, alcune pitt dilatate nella forma... ed altre,
invece, estremamente concise, sino al punto da ridursi ad una sem-
plice menzione. Non si tratta perd di un elenco steso con finalita sto-
rico-didattiche; infatti tutte le memorie giornaliere sono integral-
mente recepite nella commemorazione liturgica, inserite al mattutino
tra la sesta e la settima ode del canone». Invece la Chiesa cattolica
«gia da tempo sfavorevole alla fusione nel culto di due memorie coin-
cidenti, dopo il concilio Vaticano II ha adottato un criterio di grande
parsimonia, se non di aperta reticenza, nel riformare il proprio calen-
dario alla celebrazione dei santi. Ha lasciato infatti un cospicuo
numero di giorni all’anno senza alcuna memoria (sempre in ossequio
al principio di evitare sovrapposizioni con le eventuali memorie di
Chiese particolari e di famiglie religiose) ed ha persino delegato alla
scelta del celebrante (e non alla Chiesa locale, come se il culto litur-
gico dei santi fosse una devozione personale e non I'espressione dell'u-
nita di una Chiesa particolare, diocesana 0 nazionale) quale santo
commemorare quando pill memorie facoltative sono previste in uno
stesso giorno» (p. 368). E «inconcepibile, per il sentire di un fedele
ortodosso, che anche solo alcuni giorni dell’anno possano essere privi
della commemorazione di qualsiasi santo. Cid infatti comporterebbe
I'implicita ammissione che la grazia dello Spirito santo, effusa con
pienezza nei tempi nuovi ed incessantemente all’opera nella Chiesa,
possa restare sterile e cessare di produrre, fosse anche per un solo
giorno, i suoi frutti pit fecondi, visibili nel continuo e perenne fiorire
della santita» (p. 370).

216



Nel capitolo conclusivo I’A. riflette sull’«apporto peculiare che oggi
I'Ortodossia puo... dare al cristianesimo, nella sua pluralita di espres-
sioni storiche e di tradizioni culturali», nell’ambito liturgico, in quello
antropologico ed in quello etico (p. 419). Per il primo ambito, osserva
come nella Divina Liturgia, cioe nel culto eucaristico, sia al primo
ingresso (con l'intronizzazione del Vangelo), sia al grande ingresso (1’a-
scesa all’ Altare dei sacri Doni), si evochi la presenza degli Angeli. Anzi,
nel secondo ingresso, I'inno ci invita ad essere noi gli Angeli. Il «reali-
smo tremendo» con cui, durante la preparazione dei Doni, «il sacerdote
capovolge sul discos 'agnello» e il diacono lo esorta ad ‘immolare’, a
‘trafiggere’ «con un coltello liturgico che si chiama lancia», mentre
viene recitato il versetto di Giov. 19,34, lo induce a concludere:
«Dunque anche gli angeli sono presenti davvero, anche i concelebranti
e i ministri sono davvero angeli; dunque le liturgie terrene sono imma-
gine di quella celeste, l'unica grande ed eterna liturgia celebrata da
Cristo, con I’ offerta del suo corpo e del suo sangue, davanti alla Maesta
divina. Non riflesso, pallida rappresentazione, anche solo copia
conforme, ma immagine perfettamente consustanziale al prototipo,
perché ne costituisce la riattualizzazione dall’oggi eterno di Dio nei
tanti oggi dell'uomo» (p. 421). Percid la Chiesa ortodossa, con la sua
esperienza di fede, non soltanto pud ricordare alla cristianita occiden-
tale che «la liturgia non & uno spazio libero all'improvvisazione», ma
anche, in «un momento culturale in cui il secolarismo dilagante non
solo restringe sempre di pitt 'ambito del sacro, ma persino in una con-
cezione religiosa del mondo delimita sempre pili rigorosamente lo spa-
zio del sacro da quello profano, essa presenta una prospettiva radical-
mente alternativa a quella della secolarizzazione. Essa comporta infatti
che, con l'ingresso del Verbo nel mondo, tutto & stato sacralizzato ed &
proprio la dimensione profana delle cose a trovarsi, con il principe di
questo mondo, cacciata fuori: tutto & sacro, niente piti & profano. Il
senso autentico delle cose, anche delle piti comuni, ¢ quello di essere
diventate elementi trasfigurati per trasfondere la grazia increata nelle
creature: l'acqua, ancor pil che per dissetare, ¢ stata creata come mate-
ria della rigenerazione battesimale, il pane e il vino per trasformarsi nel
divino mistero del corpo e del sangue del Signore, l'olio per conferire,
nell'unzione crismale, il sigillo dello Spirito» (pp. 422-423).

Nell’ambito antropologico, all'uvomo che si interroga sulla sua
essenza, la tradizione ortodossa risponde, dice I’A., in maniera stupe-
facente: «l’'uomo, che gia la Genmesi (1,26-27; 5,2) dice creato ad

215



immagine di Dio, & pili precisamente I'immagine di Cristo, il Verbo
incarnato. Se Dio in Cristo ha assunto la natura umana, questa a sua
volta era stata creata avendo come modello il Cristo futuro, anzi il
Cristo preesistente all'uomo nell’oggi eterno di Dio»; infatti «!’incar-
nazione non & determinata dal peccato, ma fa parte di un disegno di
Dio deificante 'nomo: I'aggiunta traumatica dovuta al nostro peccato
& stata piuttosto la croce». Pertanto «la verita profonda» dell'uomo
non sta né nel suo corpo, né nella sua anima «e neppure nella persona,
secondo il moderno personalismo», ma nel suo archetipo, che ¢
Cristo. Lincarnazione assume e salva I'uvomo e «l’estendersi della
Chiesa nel mondo non & che il dilatarsi di questa creazione incorpo-
rata a Cristo e vivificata dallo Spirito, perché a questa trasfigurazione
del mondo in Chiesa, la Chiesa stessa & teologicamente ordinata» (pp.
423-425).

Letica, infine, non & «del fare, ma dell’essere» e «mira piu alla
veritd che alla virtd... E letica dell'uomo divinizzato: Dio si & fatto
uomo perché I'uvome diventasse Dio, come dicono i Padri, cioé perché
tutta la natura dell’'uomo -il suo cuore, la sua mente, le sue sensa-
zioni- si trasfigurasse mediante la completa trasformazione del nostro
essere nell’esistenza divino-umana del Cristo» (p. 425). Pertanto
«tutto & del tutto diverso dalle nostre categorie puramente umane; la
misericordia, ad esempio, & ben altro che altruismo e solidarieta: e
assimilazione ai sentimenti di Dio». <E il peccato, a sua volta, non &
pura e semplice infrazione ad un precetto, ma il frutto di un’auto-
affermazione di sé che & radicale alternativa alla divinizzazione. E per-
ci0 in realtd un’auto-alienazione, il fallimento dell’esistenza umana...
» (p.4 26). Lincarnazione salvifica di Dio & «[’assunzione nella carne
divino-umana del Cristo di tutte le conseguenze della ribellione del-
I'uomo»; a questo suo momento discendente, & «inseparabile il movi-
mento ascendente, cioé¢ l'intronizzazione della natura umana nello
spazio della vita di Dio, Tintronizzazione dell’argilla sul trono di
Dio’(s. Giovanni Climaco)». Leconomia di salvezza si attua preferen-
zialmente attraverso i sacramenti, mentre «il nostro contributo consi-
ste nell’accettare di vivere come amati e come amanti. In questo
nostro si all’'amore folle di Dio per noi, si situa l'ascesi, che tanta
parte ha nella vita spirituale del cristiano ortodosso. E di conseguenza
si spiega il ruolo del monachesimo... ». Essa non puo essere «astiosa
mortificazione di un corpo disprezzato nella sua carnalita, ma & lotta
della persona redenta contro la natura umana in rivolta... - contro la

218



morte mescolata oggi alla natura dell’'uomo» (p. 427). Lascesi, «che
non & neppure fatta di atti individuali meritori», & «il nostro apporto
in questa lotta cosmica vittoriosa che tuttavia si decide al di fuori di
noi e ci trascina con sé, perché, come ancora ricorda s. Giovanni
Climaco, ‘non sarebbe delle cose possibili che 'nomo vinca la propria
natura’. Siffatta concezione & la negazione di qualsiasi etica legalistica
e di ogni umanesimo idealistico», mentre nella societa odierna molto
spesso si ha «l'impressione che la vita cristiana, anziché manifesta-
zione della rinascita dell’'uvomo in Cristo, si esaurisca in un codice di
buona condotta» (p. 428).

Fra la premessa e la conclusione, il corpo dell’opera si compone di
tre capitoli, di cui il secondo si divide in due parti e il terzo in quat-
tro. Il primo capitolo, intitolato La fisionomia dell’Ortodossia, illustra
alcuni suoi caratteri salienti fra quelli emergenti a livello sociale e
culturale: come la consapevolezza di essere erede della cultura greca e
dell'impero romano e la concezione dell’indispensabile servizio del-
I'impero, in collaborazione con il sacerdozio, per l'attuazione nel
mondo del piano di salvezza divino. Il secondo capitolo & I/ divenire
storico dell’Ortodossia. Nella sua prima parte (Le dinamiche interne) viene
innanzi tutto presentato uno spaccato del pensiero ortodosso attra-
verso il difficile rapporto fra condiscendenza (iconomia) e intransi-
genza (acrivia) («la condiscendenza misericordiosa... in sintonia con
la filantropia divina... pone le esigenze della salvezza individuale al
di sopra del rigore della legge». Lintransigenza «esprime invece l'a-
more assoluto per la verita, in una confessione della vera fede — e nel
conseguente retto agire —, spinta sino al martirio» (pp. 62-63).
Scorrono in tal modo le figure, e le vicende appassionate e talvolta
drammatiche, di grandi servitori dell’Ortodossia, come s. Teodoro di
Studion, Fozio, s. Gregorio Palamas. Viene considerata, poi, I'espan-
sione missionaria, sia nell'impostazione metodologica, sia nella diffu-
sione dell’evangelizzazione fra i popoli circostanti, specialmente fra i
Bulgari e i Russi. L'ultima sezione di questa parte ¢ dedicata ai grandi
missionari Cirillo e Metodio. La seconda parte (Ortodossia e naziona-
lit3) considera le Chiese di Bulgaria, Russia, Serbia, Romania,
Georgia nella loro fisionomia ecclesiale e culturale (anche architetto-
nica), nella loro storia, e soprattutto nel rapporto ideale e storico con
il patriarcato di Costantinopoli, ma specialmente nella loro santita, e
quindi nelle vicende dei santi, dei monaci e dei monasteri. Il discorso
& reso tangibile da riferimenti circostanziati agli uomini ed alle loro

219



esperienze, spesso problematiche e contrastate; come la tensione fra
due eccelse figure di santi monaci russi, verso la fine del secolo XV e
nello sfondo dell'immensa foresta, dove per questi asceti risiede il
deserto: «di s. Nilo di Sora (Nil Sorskij), con la sua piccola skiti ere-
mitica dell’Oltre Volga, e di s. Giuseppe di Volokolamsk (Josif
Volockij), con i suoi grandi cenobi, minuziosamente ordinati e cari-
chi di splendore liturgico» (pp. 195-196). Il binomio eremo-cenobio,
come esigenze essenziali del monachesimo, continuamente contrap-
poste eppure sempre convergenti, ricorre spesso nelle riflessioni
dell’A., anche in altre sue opere, ed avremo modo di parlarne ancora.
Il terzo capitolo ha per titolo I/ profilo ideale dell’Ortodossia. Nella
prima parte (La santa tradizione) si afferma, contro un pregiudizio
vigente nella pubblicistica religiosa, che «la vita spirituale del fedele
ortodosso» & continuamente alimentata dalla Santa Scrittura, specie
attraverso l'esperienza liturgica e 'esegesi patristica. Tuttavia, «pecu-
liare alla sensibilita teologica della Chiesa ortodossa & l'inseparabilita
di Scrittura e Tradizione. Si puo dire che per il fedele ortodosso non si
da contatto con la Scrittura che non sia mediato dalla Tradizione;
senza di essa questo Libro, ricco per I'nvomo di infinite potenzialita
divinizzanti, resterebbe sigillato» (p. 250). La Tradizione & «il conte-
nuto stesso della Scrittura attualizzato nella Chiesa ed applicato all’e-
sistenza umana del singolo fedele» (p. 251). Essa, pertanto, non & mai
statica, ma «¢ invece una realta cosi perennemente vitale che sempre
accompagna, viva ed inesauribile, tutta l'esistenza storica della
Chiesa, nell’incessante esperienza che questa fa del suo Signore» (p.
253). La seconda parte di questo capitolo si occupa di Forme e contenuti
della liturgia. Innanzi tutto si afferma il rapporto di continuita con la
preghiera di Israele; poi si considera la formazione delle ore canoniche
ed il loro significato, che ha avuto diverse interpretazioni, fra cui &
prevalso il criterio di vedere nell’orthros (mattutino) «il memoriale
della risurrezione, come celebrazione della Pasqua giornaliera»; nella
terza, il memoriale della Pentecoste; nella seszz, della crocifissione;
nella nona, della morte del Redentore e della sua discesa fra i morti;
nei vespri «al calar del sole, la venuta di Cristo, luce senza tramonto»;
nell’zpodipnon (compieta) «il Cristo vincitore delle tenebre del peccato
e della morte»; nel mesonicticon (notturno), «il Cristo Sposo, giudice
del mondo, atteso nel mezzo della notte» (p. 256). Il discorso & arric-
chito dalla storia dell’attuale officiatura liturgica e da particolareg-
giate spiegazioni sul contenuto di alcune forme poetico-musicali

220



peculiari. Questa sezione termina con l'illustrazione del ciclo liturgico
di tutte le Domeniche dell’anno, del loro significato e delle pericopi
evangeliche proclamate. Un’altra sezione & dedicata ai sacramenti, in
greco misteri, «porte della grazia»; annoto qualche spigolatura: a pp.
294-295, nota 21, sono elencati i 36 aromi che compongono il miron
(olio sacro); a p. 301 I’A. riferisce di una consuetudine che era prati-
cata in certi ambienti russi, ma non «ufficialmente approvata»: per
umiled, il penitente, alla richiesta del sacerdote di indicare quali
colpe avesse commesso, rispondeva ‘tutte’, ma, cosi facendo, pratica-
mente, non compiva l'atto «dell’accusa dei peccati personali»; a p.
313 ricorda la bella «consuetudine della Chiesa ortodossa di conferire
una volta all’anno a tutti i fedeli, la sera del Mercoledi della grande e
santa settimana (cioé il Mercoledi santo), in chiesa, nel corso di
un’apposita ufficiatura, il sacramento dell’Olio santo»; questo sacra-
mento, infatti, & «un rimedio di salvezza, fornito dalla misericordia
divina a tutti gli uomini, nell’attesa del pieno manifestarsi, nel secolo
futuro, della vittoria gia conseguita dal Cristo sul peccato, e quindi
sul dolore e sulla morte». Infine, una sezione indica i termini,
descrive le forme e spiega i significati simbolici e la funzione liturgica
di tutti i paramenti sia del diacono, sia del sacerdote, sia del vescovo.
La terza parte (La disciplina canonica) considera i canoni normativi, che
sono ben presenti anche nella Chiesa ortodossa, come un invito all’e-
sperienza della propria miseria spirituale, e quindi all'umilta e alla
penitenza. Essi sono «in uno stato di totale asistematicita» (p. 353),
perché in essi, «in forma non puramente teorica, ma volutamente
pratica, vengono formalizzate le esigenze concrete dell’esistenza cri-
stiana» (p. 344). Percid «il carattere occasionale di molti canoni, le
loro contraddizioni interne, le ripetizioni, i casi di desuetudine mani-
festano il primato e 'indefinibilita della vita che non puo essere codi-
ficata» (p. 354: citazione da Ch. Yannaras). E connesso ai canoni l'e-
sercizio dell’economia (in gr. zconomiz). Questo termine, molto diffuso
nella letteratura ed assai implicato nell’esperienza ortodossa (ne
abbiamo visto un cenno sopra), rappresenta, nel suo significato pil
profondo, il piano divino di salvezza e l'intervento salvifico del
Cristo; nella vita della Chiesa, invece, indica «quel procedimento per
cui si concede una deroga, temporanea o permanente, da una prescri-
zione canonica, a determinate condizioni, quando cioé cosi facendo si
pud procurare il maggior bene di un singolo fedele o della Chiesa
intera, sempre che risultino salvaguardate la purezza del dogma e la

221



pieta, quale si esprime in particolare nella vita liturgica e sacramen-
tale» (p. 347). La quarta parte (Modelli di santita), partendo dalla
costatazione, alla quale ho fatto cenno piti sopra, dell’affollamento del
stnassario (il «libro che raccoglie, giorno per giorno, la memoria dei
santi»: p.367), vede i santi come «esempi di vita vissuta secondo il
vangelo; ...prova inconfutabile della straordinaria possibilita con-
cessa in dono al discepolo di seguire le orme del Maestro, morendo,
come il seme disperso, per risorgere fecondo di vita» (p. 370). Essi,
secondo il pensiero di s. Nicola Cavasilas, sono «una delle tre dimen-
sioni fondamentali, attorno alle quali, come a punti cardinali suoi
propri, la Chiesa si articola nella sua struttura organizzativa e si svi-
luppa nella sua vita sacramentale. Le altre due dimensioni, che con-
corrono a definire il processo mediante il quale la Chiesa trasfigura il
mondo in corpo di Cristo, sono quella ecclesiologica del vescovo e
quella misterico sacramentale dell’altare». Essi «posseggono I'analo-
gia pill stretta con i sacramenti, in quanto il Cristo, con il quale
hanno avuto in comune il corpo, lo spirito ed il tipo di morte, conti-
nua ad essere presente nelle loro ossa» (p. 373). La Chiesa ortodossa,
grazie alla sua lunga storia di umiliazioni e sopraffazioni, sia nel
Vicino Oriente che in Russia, vanta anche «una nuova categoria mar-
tiriale, quella dei neomartiri», cioé dei santi che hanno avuto il cari-
sma del martirio dopo «il trionfo nel mondo della regalita di Dio, di
cui l'universale monarchia dei romani diventa l'epifania terrena» (p.
375). Fra questi neomartiri, ci sono anche «tredici membri della fra-
ternita del monastero cipriota della Candariotissa, condannati nel
1231 dall’inquisizione latina dell’isola perché recidivi... anche solo
ad ammettere la liceita del pane azzimo nell’Eucaristia, nonché i
monaci athoniti, di Iviron, di Zografu e di Caries, che la tradizione
aghioritica venera come vittime — non dei latini questa volta, ma dei
greci unionisti — per il loro rifiuto ad aderire all’'unione con Roma,
sancita a Lione nel 1274» (p. 376). Al gruppo dei neomartiri appar-
tiene la categoria dei neofanis (= apparsi di recente), esclusiva della
Chiesa ortodossa, perché essa dona un «primato assoluto... per il
riconoscimento della santita, al fattore taumaturgico riguardo ai
riscontri di ordine storico-documentario» (pp. 382-383). Sono i mar-
tiri di cui non si aveva memoria «e che solo a molti secoli dal loro
martirio hanno incominciato a ricevere una venerazione, talvolta
_anche imponente, sulla base di rivelazioni private, che il pit delle
volte hanno trovato puntuale riscontro sul piano archeologico» (p.

222



383). Fra i molti casi che I’A. ricorda, il «piu clamoroso», a suo giu-
dizio, & quello dei neomartiri di Terme di Lesbo, I'igumeno Raffaele,
l'ierodiacono Nicola, la piccola Irene figlia del sindaco, uccisi dai
Turchi nel 1463 (ma nel corso delle rivelazioni si aggiunsero anche
martiri di tempi anteriori, come la monaca Olimpia). «Essi apparvero
in sogno a quasi tutti gli abitanti del paese, in un periodo che va dal
1950 al 1962 (e nel 1966 anche al vescovo), permettendo la ricostru-
zione delle loro complesse vicende biografiche e delle circostanze del
loro martirio» (p. 384). Se la canonizzazione di un santo ¢ sottoposta
anche nell’Ortodossia ad una definizione ufficiale — elemento chiara-
mente mutuato dall’Occidente —, & pur vero che il fattore prevalente e
decisivo per la proclamazione di un santo & la venerazione popolare
«espressione della comune coscienza del pleroma dei fedeli» (p. 385).
Dopo aver presentato una lunga schiera di ‘nuovi santi’, I'A. conclude
la quarta parte e tutto il capitolo con due sezioni dedicate al culto dei
santi ed alla frequente evenienza di alcune loro condizioni taumatur-
giche (intitolate «Fontane di grazia». Le reliquie dei santi e «Morti come
se fossero viventi». L'incorruzione del corpo). Come il Cristo, anche il
santo, nell’esodo della morte, «promette ai suoi devoti di non lasciarli
orfani». I «segni efficaci della sua presenza... sono la sua immagine,
cioe la sua icona, ed i suoi resti mortali». Egli «non abita pili nella
sua spoglia, tuttavia per la benevolenza di Dio e I'amore del santo per
gli altri uomini, in essa si concentra il mistero della sua presenza e da
essa continuano a scorrere, come da una sorgente, i carismi e le grazie
di cui Dio in vita lo aveva adornato» (p. 402). La reliquia, pertanto,
diventa «un segno dell’avvenuto superamento della barriera... tra la
vita e la morte» (p. 403). In tal modo viene riconosciuta al corpo
umano la sua partecipazione «della natura divina» (p. 404) e, contra-
riamente alla concezione pagana ed anche a quella giudaica, i resti
mortali non sono pilt fonte di contaminazione, ma di santificazione.
Un segno particolarmente venerato delle reliquie puo verificarsi per
due condizioni taumaturgiche del corpo: la sua conservazione incor-
rotta e uno speciale aroma, talvolta un liquido profumato, che emana
dalla sua tomba. La conservazione del corpo incorrotto, a parte 1 casi
in cui cid avviene per motivi naturali, & un’eccezione miracolosa
all’opportunita che le spoglie mortali si dissolvano, perché il disfaci-
mento, pur essendo conseguenza del peccato «& il segno manifesto
dell’accettazione, da parte di Dio, del corpo dell'uomo redento,
offerto in olocausto insieme a quello del Cristo» (p. 412). Per tale

223



motivo, anche il corpo dello scomunicato pud rimanere incorrotto,
perché non accetto, data la condizione di peccato in cui egli & morto.
I frequenti casi, invece, di fragranza della tomba, appaiono segni tau-
maturgici meno equivocabili. UA. enumera parecchi santi mirovliti
(emanatori di sostanze profumate o almeno di rilevante fragranza) e
ricorda che il miron del monaco athonita s. Nilo di Cafsocalivia
(morto nel 1651) «scendeva dalla spelonca-sepolcro del santo a picco
sul mare, sino a mescolarsi alle acque marine, al punto che i fedeli
venivano in barca a raccoglierlo dalla superficie rocciosa» (p. 408).
Fra i piu recenti mirovliti & s. Demetrio, un medico morto trentenne
nel 1979 (aveva studiato a Bologna, abitando a Modena). «Infatti, la
sua riesumazione, nel cimitero di Cocchino Milo a Nea Filadelfia
presso Atene, ¢ stata determinata, nel 1984, proprio dalla straordina-
ria fragranza che si avvertiva presso la sua tomba» (p. 408, nota 81).

k %k ok

Di fronte al mondo infinito stipato nel volume sulla Chiesa orto-
dossa, I'argomento del libro sul monachesimo greco in Calabria appare
facile e scarno. Mi sembra che questa impressione possa rappresentare,
in maniera particolarmente vivida, il rapporto fra la vita inesauribile
della Chiesa ortodossa e 'austera, asceticamente asciutta e silenziosa,
esperienza dei monaci che hanno attinto alla santita dell’Ortodossia e
I'’hanno vissuta nella nostra terra. Una vita semplicissima, umana-
mente talvolta insignificante, spoglia di apparenze, ma, come ogni
esperienza di santita, incommensurabilmente ricca di grazia.

Questa vita € illustrata in nove capitoli; ne seguird il percorso,
navigando, per dir cosi, a vista, altrimenti mi smarrirei sia nel con-
cetto, che nelle parole: infatti, sotto I'apparenza della facilita, il
discorso, articolato e approfondito, non lascia spazio ad una lettura
frettolosa, anche se, leggendo, si gode interiormente. Per questo
motivo, il mio semplice riassunto non presentera tutti i richiami con-
tenuti nel testo, perché essi si allargano sull'universo del monache-
simo ortodosso, ben al di la delle mie possibilita.

1. Il monachesimo della Calabria romaica, particolarmente fiorito
fra i secoli IX e XII, presenta, come altre esperienze monastiche peri-
feriche dell'lmpero (ad esempio, in Russia), due caratteri fra loro con-
traddittori: conservatorismo e creativita. Alcuni processi si ripetono,
per un intimo bisogno di seguire la tradizione, come il passaggio

224



dallo stadio eremitico a quello cenobitico attraverso quello lavritico.
Infatti, le esperienze dei maestri sono seguite dai discepoli: esse com-
portano I'iniziale bisogno di solitudine, che spinge I'asceta verso il
deserto esteriore alla ricerca di quello interiore, e la maturazione della
caritd, per cui l'asceta si circonda di discepoli e li accetta, e vive
vicino a loro, pur se in ambienti separati, quasi sempre grotte (questa
¢ la laura), e I'esigenza finale di organizzare la vita interiore dei disce-
poli, nella disciplina comunitaria del cenobio. Poi un discepolo si
stacca, e ritorna I'eremo, e il processo si ripete in una generazione
monastica successiva. Ma la creativita si mostra vivacissima nel mol-
tiplicarsi dei carismi individuali, nella varieta delle situazioni ed
anche degli atteggiamenti, nell’'uso della liberta, nel rifiuto quasi
istintivo di ogni conformismo. I rapporti con il centro dell'lmpero ed
anche con le autorita variano di situazione in situazione e non si pud
parlare, per questo monachesimo, di direttive partite dal centro verso
la periferia. E comunque, nell’ambito dei rapporti con esperienze
monastiche piti vicine a Costantinopoli, pili che a quella rigorosa-
mente cenobitica del monastero di s. Teodoro di Studion, bisogna pen-
sare a quella dei monasteri atoniti susseguiti all’attivita di s. Atanasio.
2. I monachesimo romaico, cio¢ bizantino, in Calabria si presenta
con tante individualita forti e nello stesso tempo con una aggrega-
zione familiare, resa salda da vincoli di amicizia e di discepolato, cosi
che si pud distinguere il fluire delle generazioni, con «autentiche
dinastie monastiches (p. 15). Nelle Sa/ine, tra il IX e il X secolo, si
apre la scuola dei due Elia, il Giovane, che impianta il suo monastero
vicino Seminara, e lo Speleota, che vive in grotta con i suoi discepoli -
vicino Melicucca. In questa palestra si formano gli asceti delle gene-
razioni successive: Nicodemo di Sictd, che poi si sposta sulla Limina
e, varcandola, opera nel territorio di Mammola; il siciliano Filareto,
che compie un’opera di ascesi silenziosa e nascosta impiantato nel
monastero di Elia il Giovane, ma vivendo di fatto da eremita, perché
posto al servizio delle mandrie e dei campi; nella generazione succes-
siva Luca, poi vescovo di Isola Capo Rizzuto. Ma, prima di lui
Fantino il Giovane, che poi si sposta nella Calabria del nord, nel
Mercurion, dove sotto la sua guida si apre un’intensa opera mona-
stica. Bd il discepolo di Fantino il Giovane & il grande Nilo di
Rossano, poi fondatore del monastero di s. Maria di Grottaferrata.
Accanto a questo filone, c’& quello di Saba e dei suoi congiunti, il
padre Cristoforo, il fratello Macario, la madre Cali, tutti eremiti, ma

225



insieme lavriti e poi fondatori di parecchi cenobi. Essi operano fra il
Mercurion e la Lucania, provenendo, come tanti alcri, dalla Sicilia.
Una delle tappe piti importanti per gli asceti siciliani, che poi si spo-
stano in Calabria e in Lucania, & il monastero di s. Filippo di Agira,
vicino Enna. Tutte queste famiglie monastiche riconoscono l'autorita
degli anziani e si puo cogliere dalle vite dei grandi asceti, ad es. di
Saba, di Macario, di Fantino il Giovane, la loro sollecitudine, concre-
tizzata in visite pastorali, per i cenobi che sono sottoposti alla loro
autorita di servizio pastorale.

3. Lesichia, ciog il silenzio e la solitudine interiore, praticati di
solito in ambienti solitari e spogli — per i nostri asceti, questi sono
normalmente ricercati nella montagna — & un bisogno costante e
appassionato dei monaci italo greci. E tuttavia, il percorso della loro
esperienza personale, li ha portati tutti a divenire maestri, e percid
fondatori di cenobi, e anche riformatori della vita cenobitica.
Sembrerebbe che faccia eccezione Filareto da Seminara, ma, come
abbiamo detto sopra, egli, nell'ubbidienza della regola cenobitica,
pratico una rigorosa esichia. Il pulsare dell’ardore esicasta e insieme
I'apprezzamento delle virti cenobitiche, si leggono chiaramente
attraverso le vite. Ad esempio, nel cenobio di s. Elia il Giovane, gli
asceti «compiono insieme le consuete preghiere, ma dormono separa-
tamente, con la possibilita di prolungare per tutta la notte la pre-
ghiera individuale, ritmata da continue prostrazioni»: le prostrazioni,
il dormire sulla nuda terra o la veglia in piedi sono ingredienti del
costume esicasta, inseriti qui nella vita cenobitica. Contemporanea-
mente, il famoso episodio del discepolo Daniele che, per obbedienza
all’anziano Elia, butta nello stagno di Saline Joniche il bel salterio che
egli stesso aveva copiato e poi lo ritrova miracolosamente intatto, &
un chiaro elogio «del modello di santita cenobitica, per il quale I'ec-
cellenza in determinate virtd & maggiormente caratterizzante rispetto
alla taumaturgia» (p. 29). S. Nilo considerava ’esichia come madre
sua ed Elia lo Speleota e Bartolomeo da Simeri, due grandi fondatori e
maestri di vita cenobitica, godono nelle loro vite dell’aggettivo
«amante dell’esichia».

4. L'uso tradizionale degli eremiti di indossare soltanto la tonaca &
generalmente praticato da tutti i nostri asceti. Elia lo Speleota
indossa una tunica di ruvide pelli quando approfitta delle incursioni
saracene per donarsi all’esichia in montagna; ma anche nel cenobio,
indossa solamente la tunica e un mantello di pelle. Lunico vestito di

226



s. Nicodemo & una tunica di pelle ed anche s. Filareto, quando pratica
I'ubbidienza nell’esichia, va in giro scalzo indossando solamente la
tunica; e quando deve stare in convento, veste tutti gli abiti mona-
stici, ma essi sono fatti di paglia, compresi i calzari. La sola tunica &
portata da s. Saba; s. Fantino il Giovane, tutte le volte che scappa dai
cenobi, porta con sé solo una pelle di capra. La tunica di s. Nilo &
addirittura corta, ed egli, quando vive nella solitudine, se la cambia
una volta I'anno, facendo nettare dalle formiche quella dismessa.
Come per I'abito, anche per il cibo la pratica eremitica si differen-
zia da quella cenobitica; ed anche per questo particolare, le vite dei
nostri asceti ci indicano la loro predilezione per l'esichia. Lesicasta
prende il cibo ogni due o tre giorni. Cirillo di Scitopoli chiama que-
sta abitudine «la regola degli eremiti»; talvolta si protrae il digiuno
per cinque giorni, ciog¢ per l'intiera settimana, esclusi il sabato e la
domenica: questa pratica & chiamata da Giovanni Cassiano e Girolamo
«il digiuno delle settimane». S. Elia lo Speleota, quando vive solitario
a Roma, prima ancora di essere monaco, mangia ogni due o tre
giorni; quando & con Arsenio, ad Armo, pratica il digiuno della setti-
mana e poi spinge il digiuno fino a dieci giorni. S. Nilo, quando &
nella spelonca di s. Michele, ogni sabato riceve dai cenobi il pane
misurato per i cinque giorni della settimana. Nei cenobi, invece, si
mangia una volta ogni giorno, la sera, «proprio per evitare ogni occa-
sione di esibizionismo ascetico» (p. 37); ed a questa pratica si adegua
s. Elia Speleota, quando & nel cenobio. Essa si chiama monofagia e
nella vitz di s. Filareto viene definita «culla delle virtli»: ma lo stesso
santo, divenuto monaco, segue la pratica eremitica, digiunando per
una settimana e talvolta per due. Anche la scelta dei cibi & differente
nell’esichia e nel cenobio: qui & obbligo mangiare ogni cibo, mentre
gli eremiti mangiano verdure, radici di piante, possibilmente non
cotte, e pane secco. Questo & il regime alimentare a cui si sottopone s.
Fantino il Giovane, che invece, nel cenobio, per ubbidienza, accettava
un poco pitt di acqua. Una simile dieta & indicata nelle vzze di s.
Cristoforo di Collesano, s. Vitale di Castronuovo, s. Leone Luca di
Corleone, s. Nilo, s. Filareto, s. Bartolomeo da Simer, quando ¢ in
ritiro eremitico. Oltre alla triade materiale di abito, pasti e cibi in cui
¢ ravvisabile la pratica dell’esichia, c’2 un quarto elemento, che tocca
la disciplina spirituale, egualmente caratteristico: la recita continua, a
memoria, dei salmi. Cosi prega s. Nilo, girando di notte fra i monti
sopra la sua spelonca, cosi s. Bartolomeo da Simeri, cosi s. Elia Speleota

227



e nella sua vita 57 distingue espressamente questa preghiera da quella
cenobitica. Infatti, anche nel cenobio & d’obbligo la salmodia, specie
durante il lavoro comunitario; ma la preghiera caratterizzante &
quella liturgica, che accosta ai salmi anche gli inni e le letture, una
preghiera «finalizzata al conseguimento del timor di Dio e quindi
superflua per chi in esso sia gia zelante» (p. 42).

5. La fuga nell’esichia, pur quando si & impegnati nella direzione
di un cenobio, & frequente nelle vite degli asceti italo greci, dove
assume una forma codificata «nell’alveo di canali perfettamente isti-
tuzionalizzati, in quanto ben noti alla grande tradizione monastica ed
autenticati dalla indiscussa autorita dei Padri» (p. 45): I'igumeno si
allontana periodicamente dal cenobio, affidandone temporaneamente
la direzione ad un sostituto. Cosi fa s. Fantino il Giovane, che affida ai
vari economi la responsabilita dei diversi cenobi, cosi s. Cristoforo,
cosi s. Saba, che affida al fratello s. Macario la responsabilita del ceno-
bio e si dona per cinque giorni all’esichia. Anche, nella vizz di s.
Fantino il Giovane, si attribuisce questa pratica all’igumeno Elia, il
quale stava nel cenobio soltanto il sabato e la domenica. E questa una
consuetudine presente nel monachesimo palestinese del V secolo,
testimoniata nell’XT secolo nella pratica di Antonij fondatore della
Laura delle Grotte di Kiev; ed anche a Costantinopoli, e a Cipro, nel
XII secolo, nell’esperienza di s. Neofito il Recluso. Talvolta I’ardore
dell’esichia assume nelle vize aspetti esasperati, come ’adozione della
nudita, pratica usata da s. Fantino il Giovane e dal suo discepolo s.
Niceforo il Nudo. «Si tratta del resto di un dato caratteristico dell’e-
remitismo assoluto, sino dalla figura archetipale di Onoftrio, di cui
Fantino & I'unico esempio in ambito italo-greco, ma che sul monte
Athos ad esempio & documentato per un’ampia diacronia, dalla figura
emblematica di Pietro e da Eutimio il Giovane, al quale I'abito di
peli si consuma letteralmente addosso dopo un anno della triennale
permanenza assieme a Giuseppe in una spelonca, sino alla tradizione
che vuole che sette eremiti nudi, con un costante ricambio alla morte
di ciascuno di essi, si aggirino perennemente non visti, tra le pendici
boscose del monte» (p. 48). S. Fantino il Giovane & assalito dai dia-
voli, che cercano di distoglierlo dall’esichia, per farlo rientrare, non al
mondo, ma nel cenobio. Un caso simile succede a s. Nilo, quando &
nella grotta di s. Michele, e succede anche a s. Cristoforo. Nella vitz
di's. Nilo la concezione del cenobio come avamposto del mondo, oltre
ad essere rappresentata nella nostalgia della vita solitaria che assale il

228



santo mentre & nel cenobio di s. Adriano, & codificata in una risposta
di s. Stefano da Rossano a s. Nilo: egli afferma infatti di conoscere i
cenobi e di non graditli. E s. Nilo, per provare la vocazione monastica
di s. Giorgio da Bisignano, lo tenta conducendolo nei cenobi la
domenica, mentre i monaci consumano un vitto un po’ meno austero,
con una modica quantitd anche di vino. Per s. Fantino il Giovane,
dice la vita, il cenobio significava «cibi delicati e ricche vesti».
Similmente, Antonij di Liubec, fondatore della Laura delle Grotte di
Kiev, giungendo dall’Athos, non si adatta alla vita dei cenobi di Kiev
e si ritira in solitudine nella grotta, che poi diverra la Laura.

6. S. Fantino il Giovane, mentre vaga nudo per i monti, & scoperto
da un cacciatore. Si tratta di una costante presente in tutta l'agiogra-
fia ortodossa, a cominciare dai padri del deserto, dal mitico Onofrio,
che si fa incontro agli uomini del mondo dicendo: «Sono un uomo
anch’io». Proprio questa frase dice s. Bartolomeo da Simeri ai due
cacciatori che lo scoprono dentro una spelonca; egli, allora, stava
aggirandosi fra i monti, vestito di una tunica strappata, a piedi nudi,
appoggiandosi ad un bastone sormontato dalla croce «che evoca
immediatamente quelli ferrei di s. Giovanni il Calibita, del grande
Joannicio, di s. Nicone il Metanoite e di s. Athanasio I’Athonita, con-
servato ancor oggi, quest’ultimo, alla Grande Lavra» (p. 55). Un
monaco del cenobio di s. Leone-Luca, forse il Santo stesso, vaga nudo
per venti giorni sui monti di Mormanno e viene scoperto dai caccia-
tori; egli allora si immerge in un gelido lago per nascondere la sua
nudita. Anche la pratica dell'immersione & frequente nell’agiografia
ortodossa. La segue s. Vitale da Castronovo, quando pratica ’esichia,

“nudo sui monti. Egli & «gratificato di un’esperienza mistica caratteri-
stica degli eremiti assoluti, cioé la comunione ai divini Misteri reca-
tagli da un angelo» (p. 54). Anche s. Filareto conosce I'immersione,
nudo, d’inverno, in un gelido fiume montano. E tuttavia, nel X
secolo, I'itinerario ascetico dei nostri santi, tutti grandi esicasti, li
porta quasi sempre alla fondazione dei cenobi, ed anche alla loro
riforma, se, come sembra, trapela nelle vite qualche perplessita nei
confronti della condotta cenobitica. Ad es., nella vtz di s. Fantino il
Giovane, si dice che nel monastero del grande Elia «ognuno si morti-
ficava come voleva e poteva». Si allude qui alla pratica dell’idiorrit-
mia, che assume spesso valori positivi, e pud allora rappresentare uno
stadio intermedio fra I’eremitismo e la vita cenobitica, ma pud anche
significare una crisi, una malattia del cenobitismo.

229



7. Anche prescindendo dagli indizi di una certa crisi nei cenobi
calabresi del secolo X, certamente desumiamo dalle vite 'impegno
degli asceti, maestri dell’esicasmo, a rinvigorire nei cenobi da essi
diretti le virth cenobitiche. Sono quelle «enumerate dal patriarca
Oreste a proposito di s. Cristoforo da Collesano (mitezza, dominio
dell’ira, obbedienza senza mormorazione, prontezza e perseveranza
nella salmodia) e del figlio Macario (carita verso il peccatore, mansue-
tudine ed umiltd), nonché quelle di cui & adornato, a testimonianza
dell’agiografo, s. Vitale da Castronovo (ogni mansuetudine, un’u-
miltd immensa, un’immarcescibile obbedienza)» (p. 59). Un rilievo
particolare ha I'esercizio dell’obbedienza: esso viene sottolineato nella
vita di s. Fantino il Giovane, in quella di s. Filareto, di s. Elia il
‘Giovane, di s. Elia Speleota, di s. Saba, di s. Cristoforo, di s. Macario,
di s. Nilo. Nell’episodio in cui questo santo impone ai monaci di
uccidere le tre vacche che essi avevano ricevuto in dono, l'agiografo
sottolinea che si tratta di una verifica «dei risultati della sua sofferta
decisione di costituire un cenobio» (p. 62): infatti, le vite, dalle quali,
come abbiamo ripetutamente costatato, trapela un grande amore per
I’esichia, ci offrono anche, quasi in contrappunto, la possibilita di leg-
gere la parabola ascetica, I'impegno sofferto di questi eremiti nell’af-
frontare il cenobio, e nell'impiantare, o coltivare, le virti proprie
della vita ascetica comunitaria. In tal senso & affermata con chiarezza
la pratica delle virth cenobitiche nella vitz di s. Cristoforo e di s.
Macario scritta dal patriarca Oreste. Infatti quest’opera «a pil riprese
si compiace di delineare un quadro di quella vita cenobitica che evi-
dentemente si propone di promuovere. Sia il protagonista sia la
comunitd stessa vengono infatti presentati come modelli di riferi-
mento» (p. 64). Nella visione di un monaco del cenobio di s. Elia
Speleota, il santo gli appare decapitato, con il sangue sparso per terra:
¢ l'impegno delligumeno assimilato all’esperienza del martirio.
Similmente, s. Fantino il Giovane esorta i monaci a vedere nell'igu-
meno lo stesso Cristo. S. Nilo, dopo la visione del Cristo crocifisso
che lo benedice, comprende l'eccellenza dell’'umilta, di fronte alla
quale anche le pratiche ascetiche proprie dell’esichia devono fare i
conti. Ecco il bisogno, per s. Nilo, come d’altronde gia per s. Elia il
Giovane, «di esercitare 1'ascetismo con misura». Accanto all’ubbi-
dienza ed all’'umiltd, occorre che nel monastero sia venerata la
poverta. Essa impegna al lavoro, alla vita di stenti, a quella collabora-
" zione che in un brano della vi## di s. Saba mostra di poter dare frutti

230



miracolosi: infatti la deviazione delle acque di un fiume & indicata
come un effetto delle preghiere del santo e del lavoro coordinato dei
monaci. Ma la poverta & necessaria soprattutto come difesa dalla bra-
mosia del possesso: questo dice s. Vitale di Castronovo nel suo testa-
mento spirituale, quando invita i suoi discepoli a non distruggere la
loro vita cenobitica ed a tenersi lontani dai possedimenti mondani. E
forse in questo accorato appello & implicita la grande preoccupazione
per la crescita dei beni terreni dei monasteri, testimoniata dalle fonti
documentarie, nonostante 1’eroico sforzo ascetico dei fondatori illu-
strato dalle agiografie. Anche si puo leggere in controluce nelle vite
I'invito alla virth del tutto cenobitica della stabilita. Ad esempio, s.
Elia il Giovane, mentre si accinge a compiere il pellegrinaggio a
Roma secondo una pratica diffusissima nel mondo monastico, &
ammonito a cingersi, secondo l'insegnamento di s. Paolo, della
corazza della giustizia e dello scudo della fede. Ed anche 'episodio del
turbamento di s. Nilo per la bella donna tedesca vista dentro la basi-
lica romana di s. Pietro, puo leggersi come un sottile invito a riflet-
tere sui pericoli a cui va incontro chi esce dal cenobio, anche se per
motivi del tutto devoti. In tal senso puo leggersi I'episodio di s. Saba,
che visita tutti i luoghi santi di Palestina senza lasciare il suo ascete-
rio, in visione. Infine, nella vizz di s. Nilo, si insiste sulla necessita
che il discepolo manifesti tutti i suoi pensieri all’anziano.

8. Lepisodio in cui s. Elia Speleota trattiene per il mantello
Daniele, discepolo di s. Elia il Giovane, perché resti in chiesa fino al
termine della preghiera, potrebbe ricordare la necessita che tutti i
monaci partecipino per intiero alla preghiera comunitaria. Inoltre pit
volte si manifesta nelle vize la sollecitazione alla carita. Il monastero
di s. Saba in Lucania diventa un centro di soccorso durante una care-
stia. S. Luca d’Armento ¢ paragonato a s. Giovanni il Misericordioso.
Un monaco del cenobio calabrese di Vena, di cui & igumeno s. Leone-
Luca, offre ad un povero il suo unico pane, e ne trova tre quando torna
stanco e affamato nella sua cella. S. Bartolomeo da Simeri crea un
ospizio vicino al cenobio per il soccorso fisico e spirituale degli indi-
genti.

Anche se era prescritto per i cenobi 'uso di dormitori comuni, non
traspare né dalle vite né dalla documentazione archeologica che in
Calabria e in genere nell’ltalia meridionale sia stata presa in considera-
zione questa prescrizione. Spesso si parla di celle, e il cenobio di s. Elia
Speleota si articola in grotte, scavate dai monaci, con procedimenti

231



identici a quelli degli asceti della Laura di Kiev, che vivono in celle
individuali. D’altra parte, anche a Costantinopoli, il regolamento del
monastero della Madre di Dio Benefattrice del sec. Xl, parla di un
insieme di piccole celle, ed anche la fondazione athonita di s.
Atanasio prevede che i monaci dormano insieme, ma suddivisi in pic-
coli gruppi per ogni cella. Comunque, l'uso delle celle individuali
sembra un esito scontato per un monachesimo come quello calabrese,
che ama l’esichia e si riduce al cenobio soltanto perché ne sente il
dovere ascetico. Da accenni a porte nella vitz di s. Elia il Giovane ed
in quella di s. Elia lo Speleota, si pud ricavare che i loro monasteri
fossero cinti di mura. Di queste si parla chiaramente nella vitz di s.
Saba.

Lesito cenobitico di questi grandi esicasti, appare dettato soprat-
tutto dalla consapevolezza che essi hanno di dovere diffondere il bene
ricevuto a parecchi discepoli. Questo si dice nella viza di s. Elia
Speleota, in quella di s. Fantino il Giovane, di s. Saba, s. Cristoforo, s.
Macario, s. Nilo. «Concetti non diversi infine sono espressi dall’agio-
grafo di Bartolomeo da Simeri, quando scrive che il santo, dopo avere
rifiutato di condividere con i discepoli la propria esichia, comprese
che chi vive nella solitudine giova solo a se stesso, mentre chi rialza 1
fratelli e si prende cura di altre anime, riceve un guadagno maggiore
ed & un pil alto esempio di amore per Dio» (p. 85).

Non sembra esatto porre in consonanza con il modello cenobitico
studita 'esperienza dell’ascetismo calabrese, dato che esso non rinun-
zia affatto alla vita esicasta né sottovaluta il carisma taumaturgico.
Pit vicino sembrerebbe il cenobitismo athonita. «Ci sembra perd
decisiva, a favore questa volta di una reciproca estraneita tra il cenobi-
tismo calabro-greco e quello atanasiano, la gia rilevata assenza, nell’a-
giografia espressa dal monachesimo calabro-greco, di qualsiasi pole-
mica antiesicastica, laddove & ben documentato I'aspro conflitto che
oppose il fondatore della Grande Lavra al precedente substrato eremi-
tico athonita, emblematicamente rappresentato da Paolo I'Eunuco di
Xeropotamou» (p. 87).

9. Anche se nelle vize di s. Giovanni Theristis e di s. Cipriano di
Calamizzi ci sono ancora chiari accenni al desiderio ardente dell’esi-
chia, tuttavia nel XII secolo I’evoluzione cenobitica si radicalizza. Cid
appare con tutta evidenza nel regolamento monastico di un mano-
scritto greco calabrese conservato a Jena, ed attribuito a s. Bartolomeo
da Simeri per il cenobio di s. Maria del Patir. Qui, per la prima volta,

232



si vieta 'esperienza dell’esichia, con una svolta decisa rispetto a tutta
la tradizione ascetica calabrese, ma sempre in consonanza con il
respiro ascetico dell’Oriente Ortodosso. D’altra parte, anche 'uso del
regolamento scritto sembra una svolta. Infatti, nelle vife ricorre molto
spesso il concetto che modello e norma per i monaci sia unicamente
I'esempio dell’asceta fondatore.

Laggregazione di parecchi monasteri sotto la guida di pochi centri
archimandritali sviluppa una tendenza che abbiamo potuto notare gia
nei secoli precedenti (si pensi ai tanti monasteri dei quali ha cura s.
Saba), ma comporta comunque un’accentuazione delle esigenze disci-
plinari. Pertanto, in questa nuova generazione monastica del XII
secolo, & pil facile trovare raffronti, talvolta chiaramente indicati, con
I'impostazione ascetica del monastero costantinopolitano di s.
Teodoro di Stoudion e soprattutto con quella dei cenobi atoniti. E
tuttavia, anche in questa esperienza del monachesimo italo greco di
Calabria, non sembra costituire un modello del tutto efficace la vita
monastica di Stoudion o dell’Athos; sembra piuttosto che la fonte e il
modello siano le norme di Giustiniano e soprattutto gli insegnamenti
del grande gerarca s. Basilio.

238






