CATERINA SCHIARITI

Dialogo, tolleranza e liberta di coscienza:
utopici progetti di riunione e concreta accettazione del reale all’epoca
di Luigi XIV

E necessario che ci siano anche delle eresie, affinché tra voi si pos-
sa conoscere quelli di virtd provata. (1 Cor 11, 19)

Queste le parole scelte da Isaac d’Huisseau per dare inizio ad
uno scritto apparso per la prima volta in Francia nel 1670 ed il cui
titolo appare stridere, almeno ad un primo sguardo, in maniera de-
cisa con I’affermazione paolina contenuta nella prima lettera ai Co-
rinti: La Rezinion du Christianisme, ou la maniere de rejoindre tous
les Chrestiens sous une seule Confession de Foy. Come la provvi-
denza di Dio aveva tratto il bene dal male e la luce dalle tenebre,
cosi essa sembrava mostrare agli uomini cio che le apparteneva at-
traverso l’eresial. In quest’ottica il peccato diveniva il mezzo ne-
cessario al riconoscimento della virti, la menzogna quello della ve-
ritd. Ma come poter conciliare la massima paolina — chiaramente
intesa a porre in evidenza, in un’ottica basata sull’irriducibile oppo-
sizione verita-falsita, I'antitesi profonda fra I’allora nascente mondo
cristiano e cid che in un modo o nell’altro rimaneva al suo esterno —
con una realtd che mostrava un cristianesimo scisso anche radical-
mente al proprio interno e nella quale lo stesso nome di eresia veni-
va associato a gruppi innegabilmente appartenenti alla compagine
cristiana?

Il problema, seppur vivo fin dai primi secoli dell’era cristiana,
andava ben al di 13 dell'ipotetica esigenza di individuare fra quelle
che egli definiva come le diverse “societa cristiane” la “vera Sposa
di Cristo” ponendo innanzi agli occhi del lettore cio che per il teo-

L (1. D’HUISSEAU), du Christianisme, ou la maniere de rejoindre tous les Chrestiens
sous une seule Confession de Foy, chez R. Pean, Saumur, p. 2.

89



90

logo rappresentava il reale fondamento di quel male cui il suo scrit-
to avrebbe voluto porre rimedio ossia I'insanabile contraddizione
fra la “scissione” ed il “deposito della verita”. “L'unita e la verita
sono inseparabili”? affermava, infatti, con forza 'autore che pone-
va quale principio base della propria riflessione la totale e profon-
da “identita” fra i due termini: ovviamente non si trattava di porre
semplicemente in rilievo la forza dimostrata da ogni scissione nel-
’ergersi ad ostacolo insormontabile per I'affermazione della verita
cristiana dinanzi agli altri mondi religiosi, ma piuttosto di fondare
su di un principio indiscutibile un attacco a tutto ci6 che, rispetto
all’originario insegnamento del Cristo, si mostrasse come vana elu-
cubrazione su misteri in realta ben lungi dal poter esser colti nella
loro essenza dalla mente umana. Nulla, se non la purezza della dot-
trina, poteva spingere gli uomini ad abbracciare una fede, nulla pit
della disgregazione poteva allontanare da essa, spiegava, attaccan-
do duramente coloro che per pura “ambizione”, elemento, questo,
di grande rilevanza, avevano fatto della propria personale inter-
pretazione il fondamento di nuovi gruppi religiosi®>. L’attacco ri-
volto ai teologi ed al potere che essi si erano arrogati, ossia quello
di esser i soli capaci di comprendere e spiegare i misteri della real-
ta di fede, era esplicito: sotto accusa innanzitutto I’orgoglio e la va-
nita propri dello spirito degli uomini che avevano condotto cia-
scuno ad assecondare il desiderio di imporre la propria opinione
non semplicemente sul pensiero altrui ma sugli stessi dogmi fon-
damentali della dottrina cristiana determinandone la corruzione®.
Le espressioni adottate a tal riguardo dal d’Huisseau mostrano la
radicalita del suo attacco. Nei termini scelti & condensato tutto il
valore dell’antitesi profonda in cui ’autore pone I’originario mes-
saggio cristiano e le formazioni religiose, senza esclusione alcuna,
da esso sviluppatesi nel tempo:

telle qu’elle nous a esté donnée par le Fils de Dieu, et proposée par ses
Apostres, est tres-pure, et tres Sainte, mais elle a esté beaucoup alterée par

2 Tvi, p. 40.
3 Tvi, pp. 41-42.
4 Ivi, p. 6.



mauvaises qualités de ceux qui I'ont maniée depuis ces temps bien-heureux.
Elle a passé des mains foiitllées qui luy ont fait perdre sa beauté originelle®.

Cosl, ad espressioni quali tres-pure et tres Sainte riferita alla
Chiesa delle origini o bien-heureux riferita al primo breve periodo
della sua fondazione, facevano da contraltare altre chiaramente fi-
nalizzate a porre in evidenza non semplicemente |’alterazione
(beaucoup alterée) ma la vera e propria manipolazione (mzaniée,
mains foiiillées) della dottrina da parte di uomini che avevano po-
sto le proprie passioni al di sopra della verita cristiana. Le passio-
ni: questo il vero nodo cruciale della trattazione d’ huisseauniana.
Porre, infatti, alla base della scissione della compagine cristiana
sentimenti tipicamente umani come I’orgoglio e la vanagloria attri-
buendo proprio ad essi la nascita di tutti quei “semi di zizzania”
che nel tempo si erano andati sedimentando issando muri resi sem-
pre pitl invalicabili sulla strada del dialogo non significava sempli-
cemente mettere I'accento sull’incapacita umana di ammettere an-
che solo la possibilita di aver torto, ma significava soprattutto por-
re su due piani separati e profondamente lontani la verita della fe-
de e la limitata capacita del pensiero umano.

Attribuire alla presunzione di scrutare i misteri del divino la col-
pa della perdita di purezza della fede, alle nuove opinioni quella di
aver distrutto la veritd portando alle divisioni®, ed all’amore per le
cose terrene quella di aver dato alle cerimonie un lusso inevitabil-
mente oggetto di critiche e motivo di scissione, non bastava per da-
re alla realta presente un concreto punto dal quale ripartire per ri-
trovare una nuova unitd’. Era necessario andare oltre e strappare
all'uvomo un potere che apparteneva unicamente a Dio. Posta la to-
tale nfermitd dello spirito umano ed il suo esser inevitabilmente
destinato a veder precipitare nell’inganno e nell’errore ogni suo ra-
gionamento, meditazione o giudizio a causa della sua stessa natu-
ra, il teologo di Saumur dichiarava con forza che a nessun altro, se

5 Tvi, pp. 60-61.
6 Ivi, pp. 90-91.
7 Ivi, p. 91.

2l



92

non a Dio, spettava il diritto di pronunciarsi sul divino®. L'opposi-
zione fra l'infinita perfezione della natura divina e la finita imper-
fetta e fallibile natura umana, un’opposizione netta e radicale, di-
veniva dunque il pilastro sul quale fondare un’opera di vera e pro-
pria spoliazione della religione cristiana di tutto cio che, innanzi al
puro messaggio divino, non poteva che rivelarsi sovrastruttura ar-
bitraria, snvenzione come aveva denunciato Tertulliano?, artificio
retorico frutto di quella filosofia troppo spesso madre degli ereti-
cil0, o nel peggiore dei casi costruzione nata a creare un inesisten-
te diritto di egemonia e mantenuta e protetta ad ogni costo per sal-
vaguardare un potere acquisito fosse esso di natura propriamente
religiosa o politica.

La ricerca della pace fra i cristiani e nella societa civile passava
dunque necessariamente per la strada di un ritorno alla sola fonte
della verita, Dio, che come tale solo aveva il diritto di imporre la
propria autoritd agli uomini, poiché la sua sola regola era infallibi-
le. Da ciod I’esigenza di porre da parte ogni “aggiunta” o “discus-
sione inutile” per ridare alla fede quella semplicita che le era pro-
pria tralasciando il proprio “genio”, il proprio “interesse”, il pro-
prio “capriccio”. Da cio I'esigenza di fondare la proposta di una ri-
unione di tutte le sette in una sola societa che potesse dirsi real-
mente cristiana perché basata unicamente su quei principi essen-
ziali alla fede rappresentati dal cosiddetto Simbolo degli Apostoli.

La Religione doveva ritornare ad esser “facile ed intellegibile”,
queste le parole adottate dall’autore e che ne chiariscono la posi-
zione: la liberta che ciascun Dottore si era arrogato nell’interpreta-
re la parola di Dio diveniva, nell’ottica d’huisseauniana, solo il
principio di una sorta di disegno atto a creare e di seguito salva-
guardare principi e dogmi che si pretendevano esser “di fede” ma

8 Ivi, p. 127.

9 [...] tout ce qui n’est pas conforme a cette regle [la regle de 1, a esté inventé par des
nouveaux Docteurs, qui ne sont venus qu'apres ces bien-heureux compagnons du Fils de
Dieu. Ivi, p. 81 (Apolog. 47).

10 Tvi, p. 86.



che con essa nulla avevano a che fare perché puramente orientati a
favorire le inclinazioni personali del singolo!!. La sola regola infalli-
bile della verita, spiegava, & la parola di Dio, non I'autorita dei dot-
tori di una setta, e proprio perché solo tale parola & accettata da tut-
ti i Cristiani € solo ed esclusivamente su di essa che si dovra basare
un progetto di riunione, perché solo ad essa tutti si sottometteranno
senza obiezione alcunal?. Alla base della proposta del d’Huisseau vi
era una visione ben precisa non solo della religione cristiana come
frutto esclusivamente della diretta rivelazione di Dio, e dunque
fondata essenzialmente sulla parola contenuta nelle Sacre Scrittu-
re priva di ogni possibile elaborazione e sovrastruttura, ma vi era
soprattutto un’idea della verita come qualcosa di assoluto e per cid
stesso indissolubilmente legato ad un riconoscimento universale:
come il binomio unita-verita, posto sin da principio come concet-
to fondante della trattazione, non poteva che condurre I’autore ad
affermare I'inevitabile falsita di tutto cio che, in materia di religio-
ne, conduceva alla separazione, cosi alla netta contrapposizione fra
la purezza delle origini e la corruzione del messaggio da parte de-
gli uomini non poteva che far eco quella fra la semplicita delle pri-
me e la complicata sottigliezza del secondo. Una contrapposizione
teorica che trovava la sua pitt concreta manifestazione nella distin-
zione fra principi fondamentali e principi non fondamentali, ossia
fra quei dogmi nei quali aver fede era necessario alla salvezza del-
’anima e dogmi che, non solo non risultavano necessari ad essa,
ma che non avrebbero nemmeno dovuto esser considerati come ta-
li poiché frutto di quel pensiero umano che abbiamo visto esser
per sua stessa natura destinato all’errore.

Distinzione, questa, di notevole rilevanza proprio perché base
essenziale per molti testi dell’epoca orientati, se non a proporre
progetti di vera e propria riunione, sicuramente a porre le fonda-
menta di una societa che facesse della tolleranza il pilastro portan-

1 Tvi, p. 128.
12 Tyi, p. 121.

93



94

te della pace sociale, come I'Epistola de Tolerantia di Adriaan van
Paets?3.

Scritta un quindicennio dopo La Redinion du Christianisme ed in
un contesto ben differente dalla Francia degli Anni settanta, I'opera
& frutto dell’entusiasmo di buona parte del mondo protestante, per
cosi dire “moderato”, per la vittoria, sulla guerra di religione, del le-
gittimo diritto di successione che aveva condotto al trono d’Inghil-
terra il cattolico Giacomo II. Figlia della penna e della mente di uno
dei pitt abili diplomatici olandesi del tempo, pur condividendo al-
cuni punti con 'opera del d’Huisseau, I’Epistola mostrava un mag-
gior realismo, frutto senza alcun dubbio non semplicemente del di-
verso fine propostosi dall’autore, ma anche della diversa temperie
storico-culturale da questi vissuta. L'idea di una pacifica riunione
delle diverse societa cristiane, relegata al Post Scriptum, si svela qui
quasi semplicemente un consapevolmente utopico augurio di pace
interna al protestantesimo. Llesplicita seppur non irrimediabile
esclusione di una Chiesa, quella romana, vista come chiusa ad ogni
possibile dialogo perché arroccata con forza su posizioni di intransi-
gente imposizione del suo presunto dominio, trovava la propria ra-
dice in una profonda critica di quel concetto di autorita chiamato
inevitabilmente in causa in ogni controversia. A ta! riguardo I'auto-
re non si limitava a contestare la pretesa appartenenza di questa alla
Chiesa di Roma mostrando come una disputa teologica riguardante
tale argomento non avrebbe fatto altro che portare le parti in causa
ad opporre ragioni a ragioni, tutte egualmente valide, senza condur-
re a soluzione alcuna, ma giungeva ad interrogarsi sulla stessa possi-
bilita che Dio avesse affidato a qualsivoglia istituzione terrena il
compito di condurre 'uomo alle porte dell’eternita liberandolo dal-
la fatica dell’esame ed esimendolo dal lavoro di quel ragionamento
che il Paets vedeva come fonte primaria della fede. Ponendo voluta-
mente un freno ad affermazioni che avrebbero inevitabilmente con-

13 (A. VAN PAETS), Epistola de Tolerantia, chez R. Leers, Amsterdam, 1686 (titolo
completo H.V.P. ad B*** De nuperis ANGLLAE motibus EPISTOLA; in qua de diversum
d publica Religione circa Divina sententium differitur tolerantid).



dotto il breve scritto all’esplicitazione di principi che qui sembra
quasi voglian rimanere presenze silenziose, I’autore poneva 'atten-
zione soprattutto all’aspetto politico e sociale del problema: messa in
atto una vera e propria requisitoria contro coloro che avevano tro-
vato nella Religione il mezzo piti adatto ad assecondar i propri desi-
deri terreni, per imporre il proprio dominio o sobillare le masse per
realizzare i propri disegni di potere, egli non solo attaccava la con-
vinzione che la presenza di gruppi religiosi differenti all’interno di
un medesimo Stato fosse pericolosa per la sussistenza di questo, po-
nendo tra I'altro in evidenza come la concreta esperienza dimostras-
se come un regime tollerante non potesse che giovare alla prosperi-
ta di un Paese, ma andava oltre mostrando la contraddittorieta di un
principio che volesse attribuire all’autorita politica il potere di im-
porre la religione ufficiale come la sola lecita all'interno di un deter-
minato Stato. Il dilemma posto dal Paets riguardo alle uniche due
giustificazioni possibili ad una tale imposizione — ’'una implicante la
dichiarazione dell’esatta coincidenza della religione dominante con
quella vera, I'altra implicante 'ammissione di un’imposizione basata
unicamente sulla natura di tale religione come religione di Stato a
prescindere dalla veridicita del credo da essa professato — mostrava
in tutta la sua drammaticita lo scontro fra una politica intollerante e
la pura e semplice ragione. Quella stessa ragione che imponeva, non
solo a coloro che detenevano le redini del governo, ma anche a cia-
scun uomo di comprendere quanto assurdo fosse il desiderio di con-
durre un qualunque soggetto a credere in cio che alla sua mente ap-
pariva del tutto estraneo: la violenza non avrebbe avuto altro risul-
tato se non quello di porre gli uomini di fronte ad un bivio che alla
strada della morte affiancava come sola alternativa quella dell'ipo-
crisia, condanna ancor pitt dolorosa della morte stessa. Comunque
si volesse intendere la realta religiosa, la sola via possibile per la pa-
ce, dunque, non poteva esser che una tolleranza fondata sull’ammis-
sione di quell’incontestabile realta che mostrava chiaramente la piu
completa indipendenza della fede dalla volonta umana, concetto,
questo, fondamentale ed espresso, seppur non senza qualche ambi-
guita, in un’opera apparsa alle stampe solo qualche mese dopo e che
dell’Epistola non solo coglieva e sviluppava concetti fondamentali,

95



96

ma ne conduceva alle estreme conseguenze quei principi che si € vi-
sto rimanere in essa solo presenze silenziose: il Commentaire Philo-
sophique di Pierre Bayle!*.

Scritto in seguito alla Revoca dell’Editto di Nantes da parte di
Luigi XIV, che aveva fatto crollare la speranza di una pacificazione
dell’Europa cristiana che avesse come primo fondamentale passo
Iincoronazione di Giacomo II, il Comzmentaire rappresenta uno dei
pilastri fondamentali della nascita di un pensiero atto ad affermare
non semplicemente la necessita concreta di una tolleranza civile ma
anche e soprattutto quella di un profondo mutamento di spirito che
non si limitasse a concedere il diritto dell’esistenza all’errore, ma ol-
trepassasse quel limite insito nel concetto stesso di tolleranza e coin-
cidente con Dattribuzione di un valore assoluto alla verita per giun-
gere ad un’universale liberta di coscienza. Lungi dalla pretesa di po-
ter esaurire in questa sede le infinite suggestioni contenute nei tre
volumi di un’opera che segna tra I’altro solo I'apice di un lungo cam-
mino del rifugiato ugonotto sulla strada della ricerca di quei princi-
pi atti a rifondare I'idea di liberta religiosa attraverso una sorta di re-
visione del concetto stesso di religione e di conseguente ricolloca-
zione di questa all'interno della societa civile, il desiderio & qui quel-
lo di mostrare come il totale accantonamento di un progetto di ri-
unione o riconciliazione fra i diversi gruppi cristiani non fosse il frut-
to di una semplice presa di posizione esposta in pilt luoghi da parte
dell’autore o di puro pessimismo o disillusione, ma piuttosto I'inevi-
tabile conseguenza del radicalismo delle idee scaturenti dall’opera
qui presa in esame e che, mantenendosi a debita distanza da ogni
tentazione utopica, si poneva come fine quello di far aprire gli occhi
su cio che la realta concreta mostrava con evidenza: I'impossibilita
da parte dell’'uomo di dimostrare in maniera “scientifica” ed incon-

14 (P. BAYLE), Commentaire Philosophique sur ces paroles de Jesus Christ: Contraine-
les d’entrer, o2 l"on prouve par plusieurs raisons démonstratives gu’il n’y a rien de plus abo-
minable que de faire des conversions par la cointrante, et oit 'on réfute tous les sophisms
des Convertisseurs i contrainte, et I'Apologie que Saint Augustin a faite des persecutions.
Traduit de I' Anglois du Sieur Jean Fox de Bruggs, chez Thomas Litwel, Canterbury, 1686.
Ovviamente si trattava di una falsa indicazione, 'opera era infatti edita ad Amsterdam
presso la tipografia di A. Wolfgang.



testabile il valore assoluto della verita di fede. Da un lato, attraverso
un’opera di ripensamento della religione, peraltro gia iniziano nei
suoi Pensées sur la comete al principio degli Anni Ottanta, il Bayle
giungeva a far di essa essenzialmente un fenomeno storico come ta-
le soggetto ad inevitabile mutamento, un prodotto ed al contempo
un fattore di civilta, ma come tale spogliato di quella presunzione di
esser fonte di verita assolute; dall’altro lato, in una sorta di scissione
tra una religione vista come forma istituzionalizzata di un determi-
nato credo e come insieme di principi accettati come veti dalla co-
scienza del singolo, egli conduceva alle estreme conseguenze quell’i-
deale di fede come frutto della personale ricerca della verita da par-
te dell’'uomo che avrebbe rappresentato la pitt profonda rivoluzione
annunciata dal Commentaire.

Senza ancorarsi al semplice richiamo ad una ragione, la lumiérre
naturelle, dono di Dio ed in quanto tale capace di comprendere il
male insito nell’uso della violenza in materia di fede e la radicale in-
conciliabilita di esso con lo stesso dettame evangelico, il filosofo, non
disdegnando anche un diretto attacco all’autorevole voce di Agosti-
no chiamato troppe volte in causa per fondare su basi teologiche la
persecuzione nei confronti delle minoranze religiose, faceva della ri-
flessione sui concetti stessi di verita ed errore il vero e proprio cuo-
re dellopera: posta nella conoscenza che si aveva di essa I'essenza
stessa della verita, ossia quel che faceva di essa cid che era, I'autore,
pur non negando categoricamente (almeno in maniera esplicita) I'e-
sistenza di una veritd assoluta, faceva della coscienza del singolo la
sola fonte di essa. Distinguendo fra errore assoluto ed errore relativo
nonché fra veritd assoluta e veritd putativa, egli attribuiva alla sola co-
scienza individuale il diritto si ergersi a giudice facendo dunque del
suo “riconoscimento” I'unica cifra del vero. In quest’ottica tutto cio
che fosse apparso agli occhi della coscienza come verita avrebbe do-
vuto esser rispettato dall'uomo come tale a prescindere dal suo va-
Jore assoluto in nome della consapevolezza dell’'incontestabile limite
umano di fronte al divino. La coscienza diveniva dunque il solo giu-
dice in materie di fede innanzi all'uomo e al contempo giurisdizione
di un Dio che chiedeva all’'uomo di cercare la verita e di amare fino
in fondo il risultato di quella ricerca, qualunque esso fosse.

97



98

Giungendo ad un vero e proprio svuotamento e, di conseguenza,
annullamento del concetto stesso di eresia (e di conseguenza di or-
todossia) e ridonando alla fede quel valore profondo di ricerca per-
sonale che col tempo essa sembrava aver perduto in favore del sem-
pre pitt devastante potere dell’autorita (qualunque ne fosse la fonte),
il Bayle attribuiva alla tolleranza ed alla liberta di coscienza un valo-
re assoluto dichiarando I'universaliti quale necessaria condizione al
loro stesso essere. In una siffatta ottica, 'idea di una riunione non
rappresentava solo un’utopia, ma non avrebbe potuto che mostrarsi
in aperta contraddizione con un pensiero in cui la diversita non rap-
presentava il falso ma semplicemente I'inevitabile conseguenza del-
I’essenza dello spirito umano: quello stesso limite della mente uma-
na che il d'Huisseau aveva considerato come principale fondamen-
to per I'“eliminazione” delle differenti opinioni circa il divino, nel-
I'opera del Bayle diveniva al contrario il pilastro portante del rispet-
to di esse. L'accettazione della realta e 'ammissione dell'incapacita
umana di scrutare il mistero divenivano il primo passo non verso un
chimerico abbandono delle proprie convinzioni, ma verso il ricono-
scimento del diritto all’esistenza di quelle altrui in nome di una, for-
se lontana, ma non impossibile pace.



