FRANCESCA CRISARA

I Dio dei filosofi in eta moderna: la preghiera a Dio
nel “Trattato sulla tolleranza” di Voltaire

Nel corso della modernita e, in particolare, tra il Seicento e il
Settecento numerosi pensatori ci consegnano un’idea filosofica di
Dio che — pur richiamandosi in qualche modo e per certi versi al-
la tradizione (il Demiurgo platonico, un onnipotente dio/bambino
che gioca e manipola la materia modellando corpi) — testimonia un
grande sforzo immaginifico che gli intellettuali di un mondo sem-
pre pill antropocentrico vanno elaborando. Da una parte sembra
impossibile rimanere fedeli al Dio della teologia cristiana, dall’altra
appare altrettanto impossibile compiere un passo radicale e rinun-
ciare del tutto all’idea stessa di Dio-garante o meno del nostro es-
sere, del nostro pensare, del nostro squadrare il mondo in uno
sforzo gnoseologico, secondo quanto, almeno, ci insegna con chia-
rezza ed “evidenza” Cartesio. Ed ecco le numerose immagini del
Dio dei filosofi nella modernita: il Dio orologiaio che di tanto in
tanto interviene nel mondo per rimettere a posto un meccanismo
inceppatosi; un Dio matematico che ha scritto il grande libro del-
la natura in un linguaggio che non usa parole ma figure e grandez-
ze geometriche; un Dio compositore della straordinaria sinfonia
che & il nostro mondo, il migliore tra quelli possibili; un Dio gran-
de Architetto che, dopo la realizzazione della costruzione dell’'uni-
verso, non interviene pitt (e quest’ultimo sembrerebbe non essere
altro che la versione moderna degli dei di Epicuro, ritiratisi nella
condizione parentetica degli inter-mundia). In queste esercitazioni
dell’immaginario individuale/collettivo si afferma nel Settecento,
all’interno della cultura illuminista, un punto di vista nuovo ma
fortemente imparentato con quanto finora descritto. Ci si riferisce
al teismo e all’uomo che a tale visione si ispira, di cui si cita la vo-
ce di riferimento del Dizionario filosofico di Voltaire:

99



100

«Il teista & un uomo fermamente convinto dell’esistenza di un Essere su-
premo tanto buono quanto potente, che ha formato tutti gli esseri estesi,
vegetanti, senzienti e pensanti; che ne perpetua la specie, che punisce i cri-
mini senza crudelta e che ricompensa con bonta le azioni virtuose [...]
Giudicando le cose che non vede sulla base di quelle che vede, pensa che

la Provvidenza si estenda in tutti i luoghi e in tutti i secoli [...] Egli sorri-

de di Loreto e della Mecca; ma soccorre I'indigente e difende I'oppresso»!.

La fede in un Dio siffatto — Essere supremo tanto buono quan-
to potente — suggerisce e ispira a Voltaire la preghiera del capitolo
XXIII del suo Trattato sulla tolleranza.

Doverosa una sintetica presentazione dell’opera in questione. Si
tratta di un breve scritto pubblicato nel 1763, un anno prima del
Dizionario gia citato, con I'intento dichiarato gia nel sottotitolo (La
trincea della ragione contro ogni forma di fanatismo) di opporre al-
I'intolleranza religiosa, bieca e ignorante, un’analisi lucida e razio-
nale dei fatti che costituiscono I'avvio della trattazione stessa. Vol-
taire prende le mosse dalla presentazione di un tragico caso giudi-
ziario avvenuto nel 1762 a Tolosa, dove il fanatismo della comuni-
td cattolica condannera a morte dopo atroci sofferenze un uomo,
un protestante, Jean Calas, accusato ingiustamente di avere ucciso
il proprio figlio che sospettava di prossima conversione al Cattoli-
cesimo. Il giovane, in realta, di carattere difficile, per una serie di
avvenimenti occorsigli aveva deciso di porre fine ai suoi giorni im-
piccandosi. Da una prima accusa coinvolgente tutta la famiglia (pa-
dre, madre, sorelle, governante e un giovane ospite momentanea-
mente presente in casa Calas in quei giorni), i magistrati di Tolosa,
presi da sacro furore, condannano a morte il padre. E soltanto in
un secondo momento, dopo lunghe traversie giudiziarie, vengono
costretti a rimettere in liberta gli altri accusati curando bene, pero,
di non contraddirsi perché, come riporta Voltaire, “ci sono pitt ma-
gistrati che Calas” e i giudizi emessi in difesa della fede non pos-
sono essere esplicitamente giudicati errati. Da questo avvenimento
che & un vero e proprio caso giudiziario prende le mosse la rifles-

LVOLTARE, Dizionario filosofico, Milano 1995, p. 301



sione del nostro autore, riflessione che ruota su un principio illu-
minista: & necessario mantenere sempre sveglia la ragione per evi-
tare ogni forma di — diremmo noi — obnubilamento della coscien-
za ad opera di pulsioni violente, figlie di ignoranza e fanatismo.
Quest’ultimo & un termine che ricorre spesso nel testo insieme a
quello di intolleranza, come, d’altra parte, in tutte le opere di Vol-
taire. Ma cid che occorre qui esaminare ¢ il testo della preghiera a
Dio che, per un lettore non libero da pregiudizi intellettuali, sara
motivo di stupore e che, invece, & perfettamente coerente con il
pit intimo intendimento del Nostro.

Questi non appartiene alla corrente materialista ed atea interna
all'Tlluminismo e non ha mai fatto mistero della sua fede in un Dio
che, se non & quello della tradizione ebraico-cristiana, non & nean-
che la Sostanza spinoziana. E — dice Voltaire — Dio di tutti gli es-
seri, di tutti i mondi, di tutti i tempi; Colui che tutto ha donato, le
cui leggi sono immutabili ed eterne; Dio dalla straordinaria miseri-
cordia, che viene pregato affinché guardi alla debolezza, alla fini-
tudine, alla fragilith umana, affinché aiuti questi “atomi” chiamati
uomini a prendere consapevolezza che i doni che hanno ricevuto —
doni di carne (mani e cuore) — vanno messi al servizio degli altri
per una scelta di vicendevole aiuto e sostegno®. A questo Dio i cui
attribuiti fin qui elencati non suscitano meraviglia perché coerenti
con un lessico filosofico-teologico plurisecolare, sta di fronte I'uo-
mo descritto anch’egli in modo coerente con la tradizione filosofi-
ca dell’alterita ontologica tra Creatore e creatura: degli uomini i
corpi sono deboli, le lingue inadeguate, le usanze ridicole, le leggi
imperfette, le opinioni insensate. Lo sfondo antropologico ¢ ma-
linconico: gli umani sono deboli creature perse nell'immensita e
impercettibili al resto dell’'universo. E come se Voltaire volesse di-
re ai suoi lettori che, piti lo studio e 'indagine sui comportamenti
dei suoi simili si approfondisce, pit si sperimenta la fragilita del-
l'uomo. Eppure egli & un illuminista, & interprete, ciog, di una cul-

2 Cfr. ID, Trattato sulla tolleranza, Demetra 1993, pp. 92-93

101



102

tura che esalta 'uomo e la sua ragione che tutto pud. Ma davvero
la ragione tutto pud? In quel “tutto che pud” c’¢ anche 'odio e la
persecuzione: noi che uso possiamo fare di questa straordinaria fa-
colta per metterci a riparo da essi, dall’odio e dalla persecuzione
che noi stessi accendiamo? Forse c’¢ davvero bisogno di Dio affin-
ché il lume della ragione sia sempre acceso visto che esso non lo ¢
automaticamente. Questo il senso ultimo della preghiera, che chie-
de a Dio di aiutare gli uomini a ricordare che i simili non sono ge-
nericamente tali ma sono fratelli. E se 'uguaglianza passa dal rico-
noscimento del possesso comune della ragione, essa si realizza nel-
la ritrovata e riconosciuta fratellanza:

«Se sono inevitabili i flagelli della guerra, non odiamoci, non laceriamoci
gli uni con gli altri nei periodi di pace, ed impieghiamo il breve istante del-
la nostra esistenza per benedire tutti insieme in mille lingue diverse, dal
Siam alla California, la tua bonta che ci ha donato questo istante»?’.

Certo, la fratellanza di cui parla Voltaire non € incardinata nel
Cristo vivente; & piuttosto il riconoscimento di una comune condi-
zione di fragilita, di finitudine che affratella gli umani persi nell’u-
niverso e a perenne rischio di morte nelle tensioni della storia:

«Cosa sono, dove sono, dove vado e da dove sono venuto? /Atomi tor-
mentati, su questo cumulo di fango /che la morte inghiotte e con cui la
sorte gioca, /ma atomi pensanti, atomi i cui occhi, /guidati dal pensiero,
han misurato i cieli»*.

Il tono piu tragico di queste ultime parole proviene dall’espe-
rienza di osservatore del disastro di Lisbona del 1755, davanti al
quale & impossibile per il teista Voltaire elevare una preghiera; se a
fronte della piaga del fanatismo egli potra chiedere a Dio di aiutare
gli uomini a tenere sempre accesa la luce della ragione e il ricordo
della fratellanza che unisce, davanti alla sofferenza degli umani
schiacciati dall’inspiegabile catastrofe naturale la gola si prosciuga e
diventa impossibile dare voce alle parole di aiuto rivolte silenziosa-

3 i, 93.
4 Poema sul disastro di Lisbona, in VOLTAIRE — ROUSSEAU — KANT, Sulla catastrofe, B.
Mondadori, p. 8, vv. 200-204.



mente a Dio ma incapaci a venir pronunciate: «So solo soffrire e
non mormorare»’. La fede in un Dio, straordinario Architetto del-
'universo, & destinata a scontrarsi, a pugnare con lirrompere im-
provviso della sofferenza. E se si stenta a seguire Leibniz sulle stra-
de del migliore dei mondi possibili (e su questo le argomentazioni di
Voltaire appaiono convincenti) altrettanta difficolta ci affida la chio-
sa del Poema sul disastro di Lisbona in cui vengono riportate le pa-
role di un califfo alla sua ultima ora che, «al Dio che adorava rivolse
questa semplice preghiera: /Ti porto, o unico re, o unico essere illi-
mitato, /tutto cid che non hai nella tua immensita, /i difetti, i rim-
pianti, i mali e ignoranzax®, caratteristiche — queste — di esclusiva
pertinenza umana. Il Dio di Voltaire, dunque, rimane un enigma: in-
commensurabile nella sua grandezza ordinatrice del cosmo, inson-
dabile nelle manifestazioni violente della natura. E una Mente supe-
riore e misericordiosa? Se cosi &, da dove deriva il dolore che colpi-
sce 'uvomo in modo incomprensibile?

5 VOLTAIRE, op. cit., p. 8, v. 228.
6 Ivi, p. 8, vv. 230-234.

103






