ROSANNA FIORE TRIPODI

Dipingere al cospetto di Dio

Nell’affrontare la lettura del libro di Giancarlo Pellegrini I/ tuo
volto, Signore, io cerco, ho provato la sensazione di chi si inoltra nell’am-
bito della spiritualita orientale, vivificata e rinnovata attraverso la
tradizione iconografica, e viene sollecitato a riflettere e ad interrogarsi
personalmente sulla profondita del messaggio che le icone ancora
oggi ci inviano.

Mi e ritornato alla memoria quanto scriveva recentemente Jean
Guitton, quando affermava: «Quando dipingo mi trovo, se mi & per-
messo dirlo, immediatamente al cospetto di Dio»!.

Quest’affermazione, fatta quasi con pudore dall’illustre pensa-
tore, & sicuramente alla base dell’attivita degli iconografi, che si
sentivano e si sentono investiti del compito di rappresentare la
realta divina. La loro ispirazione nasce dalla contemplazione, dalla
preghiera, da un clima di silenzio, da una vita di fede e da una con-
dotta irreprensibile.

Tutto questo, perd, non appartiene solo al passato, anzi & pit che
mai attuale. Mi sembra, pertanto, di poter individuare un duplice
merito dell’opera di Pellegrini, che si avvale della preziosa collabora-
zione di Giovanni Mezzalira e per la bibliografia ragionata anche del
contributo di Luisanna Garau e di Giovanni Raffa: il testo contiene
anche una sintesi completa della situazione attuale della pittura ico-
nografica e vuole essere una guida alla riscoperta del significato e
dell’attualita dell’icona attraverso un excursus storico sulle vicende
relative alla produzione iconografica prima, durante e dopo I'icono-
clastia.

La struttura del testo si articola, quindi, in quattro sezioni: la
prima riguarda le motivazioni che hanno portato all’'odierna risco-
perta delle icone; la seconda affronta la genesi storica dell’iconografia;
seguono un ampio glossario definito “chiavi di lettura” e una biblio-
grafia ragionata.

1 J. GUITTON, Une recherche de Dien. Paris 1996.

239



La motivazione profonda di tale lavoro sta, a mio avviso, nel biso-
gno di fare chiarezza di fronte all’'uso indiscriminato delle icone che il
mondo occidentale ha fatto negli ultimi tempi2 e nella convinzione
che l'icona, considerata nel suo significato pilt autentico, come
vedremo in séguito, pud essere una risposta al bisogno dell'uomo di
accostarsi al divino per mezzo di segni e simboli, che garantiscono,
per cosi dire, la genuinita del messaggio senza oscurarlo con sovra-
strutture umane e razionali.

Ma cos’e, infine, un’icona?

Puo considerarsi illuminante, a questo proposito, il sottotitolo del
libro che stiamo esaminando: “Licona: il rinvenimento della pre-
senza”. L'icona, dunque, € pitt di una rappresentazione pittorica, & I'e-
pifania della divinita ed in questo senso tutte le icone, fondandosi
sull’incarnazione, sono icone di Cristo?, sia quelle che rappresentano
Lui e i momenti piti importanti della sua vita terrena, sia quelle che
raffigurano la Madre divina, nel cui corpo Cristo si & fatto carne, o il
volto dei santi, che lo hanno preso a modello divenendo immagini di
Lui.

Sorge a questo punto un altro interrogativo: cosa trasforma un’im-
magine (¢7kon) in qualcosa di tanto parcicolare?

E la Chiesa stessa la custode della tradizione iconogtrafica, colei che
tramanda i canoni da cui 'iconografo non si pud allontanare; anche la
tanto criticata ripetitivita dei temi non & che un collocarsi consape-
vole del pittore nell’alveo della tradizione ecclesiale, un porre il pro-
prio lavoro al di sopra della categoria del relativo e del temporale per
dargli una valenza piu profonda e piti durevole. «Larte sacra dell’i-
cona», infatti, «non & stata inventata dagli artisti. Essa & un’istitu-
zione che viene dai santi padri e dalla tradizione della Chiesa»4.

La coscienza di questo compito era gia negli iconografi medievali e
rinascimentali, come Andrej Rubluév (vissuto tra la fine del XIV e
I'inizio del XV secolo), la cui opera pili conosciuta, la Trinita, conser-
vata a Mosca, presso la Galleria Tret’jakov, & divenuta segno e punto
di riferimento per la spiritualitd e l'arte delle icone in Russia e in
tutti i paesi dell’Oriente cristiano.

2 G. PELLEGRINI, I/ tuo volto, Signore, io cerco, Edizioni San Lorenzo, Reggio Emilia 1996, p.
136.

3 P. CORTESL, Sulle orme degli antichi iconografi, “La Nuova Europa”, IV (1995), n. 6, p. 10.

4 Concilio di Costantinopoli, anno 843: MansI XIII, 252, citato da P. MARIOTTI, voce
Immagine, in “Nuovo dizionario di spiritualita”, Roma 1979, p. 755.

236



La risposta a tutti gli interrogativi e la motivazione del rapporto
tra liturgia e icona viene fornita nel testo nel capitolo relativo ai
“Fondamenti teologici, scritturistici e storici” e in quello su “La
realta dell’icona”. v

Dal velo su cui, secondo la tradizione, rimase impressa 'immagine
del Cristo stesso, detta percid “achiropita”, alle icone di Vladimir o
del Don, a quelle moderne della Scuola di Seriate, o di Serghej
Golubeyv, di A. Ovcinnikov o di padre Zenone del Monastero delle
Grotte di Pskov, di A. Stal’'nov, & I'incarnazione del Verbo il fonda-
mento che rende possibile la raffiguraziones.

“Udire-vedere-contemplare-toccare”s sono questi i verbi biblici
su cui si basa il rapporto tra Dio e 'uomo e 'esperienza che 1'uvomo
fa della visione della gloria di Dio; il Dio, divenuto Uomo, fatto
carne, & “immagine” (¢fkon) del Dio invisibile” e la rappresentazione
del suo volto consente all'uomo di superare i divieti vetero-testa-
mentari e di servirsi, fin dai tempi dell’arte paleocristiana, di
immagini e di simboli. A questi ultimi il Pellegrini dedica un para-
grafo di carattere storico-artistico, che riporta la questione alla sua
origine. ‘

Fin dai primi secoli del Cristianesimo, infatti, si discusse sull’op-
portunitd e sui pericoli derivanti dall'uso di immagini nell’arte
sacra.

Gli apologisti latini si schierarono contro (Tertulliano nel De ido-
latria e Minucio Felice nell’Octavius) per timore di cadere nell’idola-
tria e nello stesso tempo per disprezzo nei confronti dell’'uso delle
immagini che avevano fatto i pagani. Ma gia Clemente Alessandrino8
riferisce la diffusione di raffigurazioni simboliche nelle prime comu-
nitd cristiane: «Le nostre tncisioni siano una colomba, un’ancora, un
pescatore. .. perché noi cerchiamo la pace».

Ma la prova pil chiara dell'uso affermato delle immagini viene
dalle piti antiche pitture delle catacombe romane (che si datano fine
II sec.-inizio III sec.) e ancora di pitt dagli affreschi della domus eccle-
siae di Dura Europos (prima della meta del III sec.)°.

5 GIOVANNI DAMASCENO, Difesa delle immagini sacre, Roma, 1983, p. 45 s.

6 G. PELLEGRINI, 0p. cit., p. 22.

7 PAOLO, Lettera ai Colossesi, 1,15.

8 E. BISCONTI, Letteratura patristica ed iconografia paleocristiana, in “Complementi interdiscipli-
nari di Patrologia” a cura di A. Quacquarelli, Roma 1989, p. 368.

9 A. GRABAR, L'arte paleocristiana, Milano 1967, p. 67 ss.

237



Ricordiamo inoltre che Eusebio di Cesarea si oppose alla richiesta
di Costantino di avere un’immagine di Cristo!0.

In Occidente piano piano la polemica si spegne e San Gregorio
Magno (VI sec.) nel mentre mette in guardia dal pericolo dell’idola-
tria, cioé dell’adorazione delle immagini, dall’altra parte ne com-
prende il valore didascalico e pedagogico: «Cio che per i lettori € la
scrittura, lo & I'immagine per gli occhi dei non istruiti, perché in essa
persino gli ignoranti vedono cid che devono imitare, in essa leggono
anche coloro che non sanno leggere»!1.

Giovanni Damasceno (VII sec.) afferma che 'immagine & una
memoria: ci0 che & la parola per 'udito lo & I'immagine per la vista!2.

Limmagine, insomma, viene ad acquistare un valore complemen-
tare e collaterale a quello della parola.

Mentre in Occidente I'uso delle immagini si consolida e le rappre-
sentazioni, simboliche e non, del Cristo, della Vergine, dei santi e di
episodi biblici, e in particolare evangelici, diviene un supporto
costante dell’azione liturgica, ma anche didattica e catechetica, della
Chiesa, 'Oriente & attraversato per oltre cento anni dalla furia icono-
clasta3.

Tra le varie ipotesi con cui gli storici hanno cercato di spiegare le
motivazioni politiche, culturali o religiose'4 del fenomeno, Pellegrini
" propende per riténere I'iconoclastia un movimento di riforma reli-
giosa, voluta da Leone III Isaurico contro il forte potere dei monaci.

Al di la delle ragioni politiche, quindi, conta soprattutto la stra-
nezza di «una scelta iniqua ed eretica»!> che non teneva in alcun
conto le decisioni del Concilio detto Quinisesto, convocato da
Giustiniano II nel 691 e tenuto nel 693, in cui si era affermata per la
prima volta la validita dell’arte sacra.

Naturalmente i testi su cui si basava l'ideologia di Leone III e del
figlio Costantino V Copronimo erano quelli vetero-testamentari con-
tenenti i divieti di far uso di immagini, interpretati, perd, in modo

10 D. MENOZz1, La Chiesa e le immagini, Cinisello Balsamo 1995, p. 13. £

11 SAN GREGORIO MAGNO, Epistolario, X1, 13, in PL, Tomo LXXVII.

12 GIOVANNI DAMASCENO, Difesa delle immagini sacre. Discorsi apologetici contro coloro che calun-
niano le sante immagini, Roma 1983, pp. 45 e 50-51.

13 G. PELLEGRINI, 0p. cit., p. 33 ss.

14 A. CARWLE, Liconoclasmo fra Bisanzio e 'ltalia, in “Culto delle immagini e crisi iconocla-
stica”, “Quaderni di Synaxis”, Palermo 1986, p. 53.

15 G. PELLEGRINL, 0p. cit., p. 37.

238



rigido ed estrapolati dal contesto biblico in cui sono inseriti e, soprat-
tutto, privi di ogni collegamento con la prospettiva cristologica del
Nuovo Testamento.

Gli iconoclasti addirittura ritenevano che l'unica icona possibile
fosse ’Eucarestia, in quanto la sola consustanziale a Colui che rappre-
senta e in quanto € immune da ogni perlcolo di idolatria per la forma
non umana del pane.

Conseguenze dell’iconoclastia furono la distruzione di quasi tutte
le immagini sacre e la diaspora degli iconografi e dei monaci, che si
rifugiarono a Creta e nell’ltalia bizantina, particolarmente al Sud,
dove continuarono la loro attivita. Altra conseguenza fu che la produ-
zione artistica riprese faticosamente piu di un secolo dopo, anche se
«una produzione artistica si era avuta anche durante l'iconoclastia,
volta a trattare temi non suscettibili di culto specifico»16.

Non ¢ difficile al Nostro confutare le tesi iconoclaste con riferi-
menti agli studi di Ostrogorsky!? e di Uspenskij!8 e soprattutto ai
testi dei due Concili che riaffermarono la legittimita dell’'uso delle
raffigurazioni.

Il ritorno al culto delle immagini portd un’accentuazione della
riflessione teologica sul loro significato. Si passo cosi a schemi fissi e
«a motivate scelte iconografiche non perd per imposizione esterna,
ma per la ferma convinzione del valore spirituale e religioso dell'im-
magine, la cui correttezza iconografica e formale diventava cosi “orto-
dossia”»19. i

La vittoria dell’ ortod0351a tuttavia fu lenta e faticosa: il Concilio di
Nicea II del 787 riaffermd la legittimita dell’uso delle raffigurazioni,
inquadrando la teologia dell'immagine nell’ottica dell’incarnazione
di Cristo e ricollocandola nell’ambito della tradizione patristica favo-
revole, rappresentata soprattutto da san Gregorio Magno e da san
Giovanni Damasceno.

I quattro anatemi finali:

«1 - Se qualcuno non confessa che il Cristo nostro Dio & circo-
scritto secondo 'umanita, sia anatema

16 C. BERTELLI-G. BRIGANTI-A. GIULIANO, Storia dell’arte italiana, 1, Milano 1990, p.
311

17 G. OSTROGORSKY, I fondamenti della disputa sulle sante icone, 11, Praga 1928.

18 1. UspENSK1J, Théologie de I'icone dans PEBglise orthodoxe, Paris 1980.

19 C. BERTELLI-G. BRIGANTI-A. GIULIANO, 0p. ¢it., p. 311.

239



2 - Se qualcuno non ammette le presentazioni dell’Evangelo che
si fanno con le immagini dipinte, sia anatema
3 - Se qualcuno non saluta le immagini che sono fatte nel nome
del Signore e dei suoi santi, sia anatema
4 - Se qualcuno rigetta una qualsiasi tradizione ecclesiastica
: scritta o non scritta, sia anatema 20,
con Ia loro incisivita riassumono il lavoro dei padri conciliari, che tut-
tavia stento a penetrare in tutto I’Oriente, per la persistenza di nuclei
iconoclasti. Eppure il testo conciliare sanciva anche la possibilita di
porre le immagini in ogni ambiente frequentato dagli uomini, per
consentire ai fedeli di ricordare continuamente l'ideale di santita al
quale erano chiamati.

Varie e alterne furono le vicende degli anni successivi all’anatema
niceno fino al Concilio dell’861, i cui atti sono andati perduti per un
incendio, a quello dell’869/870, che sanci la condanna dell’iconocla-
stia e pronuncio un nuovo anatema, a quello definitivo dell’879/880.

«B certo comunque — come afferma Menozzi2! — che tanto in
Occidente quanto in Oriente la conclusione della crisi iconoclasta
determina significativi esiti sul piano storico-artistico».

In effetti lo svolgimento dell’arte, dal Concilio di-Nicea II in poi,
ha seguito due vie diverse in Occidente ed in Oriente: mentre que-
st’ultimo & rimasto legato all’iconografia tradizionale e proprio a par-
tire dal IX secolo & cominciata l'eta d’oro dell’arte bizantina, il
primo, invece, ha progressivamente abbandonato i canoni bizantini,

~ allontanandosene completamente con la riforma giottesca.

In Oriente, anche se”il Concilio di Nicea II non aveva fissato
canoni precisi per il lavoro pittorico, nacque, come ho gia accennato,
una tradizione ininterrotta di iconografia bizantina, che raggiunse il
culmine nei secoli XI e XII. Gli schemi prestabiliti prevedevano e
ancora prevedono innanzitutto la bidimensionalitd e la prospettiva
inversa; la prima viene adoperata non per paura della carnalita, né per
ignoranza dell’uso del volume, ma per mostrare un corpo “glorioso” e
“trasfigurato”22! Il disegno, inoltre, tende ad allungare le figure, per
renderle pil spirituali, ma sempre concrete.

La prospettiva tradizionale, invece, avrebbe snaturato I'immagine
con una diversa concezione dello spazio; nelle icone, infatti, il punto

20 G. PELLEGRINI, gp. cit., p. 53.

21 D. MENOZZL, 0p. cit., p. 29.
22 G. PELLEGRINI, ap. cit., p. 71.

240



di incontro delle linee non & nel quadro, ma fuori di esso, dove si
trova colui che guarda. Cosi il fedele si sente attratto verso I'imma-
gine, anzi dentro di essa? ed in questo modo si ha una prospettiva
inversa o rovesciata.

La teologia dell’icona ribalta, quindi, un altro luogo comune, quello
che ritiene la prospettiva cosiddetta “scientifica” usata nel Rina-
scimento I'unica esatta e d2 invece all’immagine un valore che va al
di 1a della rappresentazione naturalistica per assumere una dimen-
sione soprasensoriale, nell’ottica della redenzione e della trasfigura-
zione.

A margine di queste note storiche risulta molto interessante la
riflessione di Pellegrini sul moderno uso delle immagini.

Paradossalmente — egli sostiene — le immagini nella nostra civilta,
ormai quasi completamente alfabetizzata, hanno assunto un ruolo
preponderante a differenza che nel passato, quando esse erano l'unico
mezzo di conoscenza per gli illetterati che non potevano leggere.
L'uso eccessivo, inoltre, ha fatto perdere alle immagini la pregnanza
di significato che avevano, per ridurle a vuoti schermi di valori spesso
non positivi. Da cid, secondo I'autore, anche il rinchiudere l'arte figu-
rativa entro un ambito ristretto, farla divenire «un’ operaz1one per
addetti ai lavori»24, esclusa dal tessuto sociale.

Dalla crisi del significato vero dell'immagine alla crisi dell’arte,
cui peraltro hanno contribuito anche le nuove leggi di mercato, il
passo & breve: il rimedio &, per il Nostro, il riappropriarsi da parte
dell’arte della figura umana e dei valori positivi che ad essa sono col-
legati. Del resto anche altri studiosi®, che si sono occupati dello
stesso tema, hanno sottolineato che «l’arte astratta del Novecento
sarebbe l'estremo disfacimento dovuto a quella radice che & lo spaesa-
mento della verita»26.

Successivamente in un interessante capitolo del testo dal titolo
«Dall’iconografia sacra all’arte religiosa» il Pellegrini continua ad
esporre le sue considerazioni sull’arte, per cosi dire «dalla parte delle
icone», sottoponendo a revisione critica tutta l'arte figurativa tradi-
zionale e rivolgendo in particolare la sua attenzione al periodo rina-
scimentale in cui ci si dimenticd, a suo avviso, della «venerazione di

23 G. PELLEGRINI, 0p. ¢it., p. 75.
24 G. PELLEGRINI, 0p. cit., p. 58.
25 P. MARIOTTI, 0p. cit., p. 759 s.
26 H. SEDLMAYR, La rivoluzione dell’arte moderna, Milano 1958.

241



Dio attraverso l'arte»?’, per arrivare ad una «venerazionedell’arte».
Si mise da parte cioe la lode di Dio, di Cristo, dei santi per lodare I’e-
secutore dell’opera; questo processo condurra 'artista occidentale ad
assumere una posizione di sempre maggiore prestigio nella societa e
nello stesso tempo ad usare la propria discrezione personale nelle
scelte compositive e nei confronti dei soggetti raffigurati.

Le argomentazioni dell’autore sconvolgono certamente la comune
visione dell’arte, codificata nei manuali di storia dell’arte; & positivo,
tuttavia, che egli ampli il panorama, direi quasi standardizzato, del-
l'arte occidentale, che si compiace di se stessa e delle proprie conqui-
ste, per introdurlo in una prospettiva allargata e indispensabile per
I'arte cristiana, quale quella che comprenda anche la spiritualita e la
tradizione iconografica orientale.

Di quest’ultima fanno parte le tipologie codificate di rappresenta-
zione del Salvatore, della Madre di Dio, delle feste e dei santi.

Vorrei completare la mia riflessione, che ha seguito I'itinerario
tracciato dal Pellegrini nel suo libro, discostandosene solo in alcuni
punti, soffermandomi su alcune tipologie, approfondite nel testo
nella sezione «Chiavi di lettura»28, per cogliere il nesso profondo tra
segni e simboli e significato dell'immagine.

Nelle icone della Madonna, ad esempio, sono sempre presenti tre
elementi caratteristici: 1) i colori della veste e del manto sono I'in-
verso dei colori di Cristo; 2) Maria ha la veste azzurra, colore della
creazione, ma ¢ ammantata di porpora, colore della regalita e della
divinita; 3) tre stelle poste sul capo e sulle spalle della Vergine sono
‘un simbolo siriaco di verginitd e indicano la verginitd di Maria
prima, durante e dopo il parto.

Tali elementi si trovano sia nella tipologia della G/lycophilousa o
Eleousa (Madre di Dio della Tenerezza), sia nella Odighitria (colei
che indica la via), sia nella Galaktotrophousa (la Madre di Dio che
allatta).

Quest’ultima ha un’origine incerta: forse si pud risalire ad origini
egizie legate al culto della fertilita o ad una figura di madre che
allatta il figlio nelle catacombe di Priscilla (III sec.). Questo tipo ico-
nografico riflette il gusto della gente semplice, mette I’accento sull’u-
manita di Maria e forse per questo non ebbe molta fortuna nel mondo

27 G. PELLEGRINI, gp. cit., p. 113.
28 G. PELLEGRINI, gp. cit., pp. 167-198.

242



bizantino. La vergine regge tra le braccia il Bambino quasi cullandolo;
i colori sono molto vivaci. Il motivo del Bambino che allatta sta ad
indicare che Cristo & davvero il figlio di Dio che & nato da una donna,
che da lei ha ricevuto la vita, ma anche il nutrimento, che a lei si &
affidato nella sua crescita umana.

La Madonna Eleousa, che prova compassione, tenerezza, tiene il
Bambino in un abbraccio materno a cui corrisponde un abbandono
completo, pieno di fiducia, del Figlio. Tema di fondo & che la Madre
di Dio & la concreta realizzazione del regno di Dio sulla terra. Ella
diviene cosi il prototipo della misericordia divina, dell'amore miseri-
cordioso®. Vi & poi il tema della pacificazione: Gesti, compreso nelle
dimensioni della Madre, sta ad indicare che la pace sta nello spazio
del mondo. Latteggiamento statico della Madre di Dio vuole sottoli-
neare che la salvezza & un dono che viene dall’alto, cosi il movimento
dell’icona & solo del Figlio, che & Dio, che per sua iniziativa va verso
I'uomo, rappresentato dalla Vergine.

Il terzo tema iconografico & quello della Vergine Odighitria, che

rappresenta la Madre di Dio mentre indica il Figlio come unica via di
salvezza per 'umanita, per questo & detta anche conduttrice. Sembra
sia la pill antica immagine della Madonna risalente all’evangelista
Luca. La Madonna e il Bambino sono rappresentati di fronte, rivolti
verso lo spettatore. Viene evidenziata la divinita del Figlio, che ¢
benedicente con la mano destra, mentre nella sinistra regge un carti-
glio avvolto, simbolo del Vangelo.
E sufficiente la lettura della tipologia, senza addentrarsi nella
complessita dei vari simboli e senza esaminare un’opera in partico-
lare, per comprendere la ricchezza di contenuto e la profondita del
messaggio che ogni icona ci invia.

A conclusione di questo lavoro mi piace riprendere le considera-
zioni di Giancarlo Pellegrini sulla crisi dell’arte. Esse hanno certa-
mente il merito di cogliere il disagio dell'uomo di oggi, il suo spaesa-
mento®, il suo malessere sociale. Di fronte a questa situazione c’¢ da
chiedersi con Dostoevskij: «La bellezza salvera il mondo?»31.

Pellegrini sembra credere di si ed il suo libro & sicuramente un
invito alla riflessione e un’occasione di dibattito non solo per gli

29 G. PELLEGRINI, 0p. cit., p. 177.

30 P, MARIOTTI, 0p. cit., p. 760.

31 PN. EVDOKIMOV, La teologia della bellezza. 11 senso della bellezza e le icone, Roma 1971, p.
54, n. 402.

243



iconografi o per i liturgisti o per i ministri della Parola e dell’Euca-
restia, ai quali egli chiede di riaccostarsi all’icona3? e di riprenderne
I'uso liturgico, ma anche, a mio avviso, per tutti coloro che si occu-
pano di arte, costretti a rivedere posizioni ritenute scontate € a recu-
perare il senso originario del lavoro dell’artista, che era appunto
quello di rendere visibile la “bellezza”, di impegnarsi personalmente
nella ricerca dell’assoluto3s.

32 G. PELLEGRINI, 0p. cit., p. 164 s.
33 PN. EVDOKIMOV, op. ¢it., p. 115.

244



