LIETTA DE SALVO

Costantino nella storia e nella tradizione

Questo & I'anno di Costantino, 'anniversario di un evento del
313, di mille e settecento anni fa, quello che si & soliti chiamare, in
maniera impropria, come vedremo, “Editto di Milano”, che ha se-
gnato una nuova era. Come ha scritto il Cardinale Angelo Scola
nella prefazione al catalogo della Mostra che si & tenuta a Milano e
che & in corso per ora a Roma, in occasione, appunto, delle cele-
brazioni del XVII centenario dell’Editto, si tratta di «un evento
spartiacque che inaugura una vera a propria rivoluzione politica e
religiosa», che segna «l’atto di nascita della liberta religiosa»!. Co-
stantino, infatti, & ricordato come quell’imperatore che, finite le
persecuzioni, ha concesso la liberta religiosa a tutti. La liberta reli-
giosa & qualcosa di pitt della semplice tolleranza, come ripeteva
Marta Sordi.

I1 313 ¢, dunque una svolta epocale, perché, come vedremo, con
Costantino la religione cristiana da tollerata diventa una compo-
nente privilegiata dello stato. Il primo imperatore cristiano rap-
presenta uno dei personaggi di maggior rilievo dell’antichita, in
particolare della tarda antichita, di quel periodo che vide «l’affer-
mazione culturale e politica del cristianesimo e le implicazioni che
ne derivano»2. Da vero rivoluzionario, Costantino volle eliminare

1 A. CARD. SCOLA, in L’editto di Milano e il tempo della tolleranza. Costantino 331
d.C., Catalogo della mostra, Carifano, Milano 2012, Pref.

2V, AtELLO, Alle origini della storiografia moderna sulla tarda antichitd: Costantino fra
rinnovamento umanistico e riforma cattolica, in Hestiasis 4, Studi di Tarda Antichita of-
ferti a Salvatore Calderone (Studi Tardoantichi IV), Sicania, Messina [1987], 1991, pp.
281 s. [281-312].

105



106

le contraddizioni di una societd ormai in gran parte cristiana al-
I'interno di uno stato pagano’.

Se Galerio con I’Editto promulgato il 30 aprile del 311 conce-
deva alle comunita cristiane, ormai riconosciute giuridicamente, di
conventicula sua componere, cioé riconosceva loro il diritto di asso-
ciazione e riunione4, ma non prevedeva restituzione di beni prece-
dentemente confiscati — ’editto di Serdica o di Nicomedia fu solo
editto di tolleranza (S. Calderone) —, Costantino prendeva co-
scienza dellimportanza della Chiesa per 'impero. A conferma di
cio la tradizione colloca nel 313 il cosiddetto “Editto di Milano”,
che avrebbe sancito il conseguimento della pace religiosa della
Chiesa e avrebbe avuto valore universale.

Alla Facolta di Lettere di Messina (ora Dipartimento di Civilta
antiche e moderne) Costantino & “di casa”, per merito della Scuo-
la del prof. Calderone, lo studioso che ha dedicato la maggior par-
te della sua produzione scientifica alla figura del grande imperato-
re, da lui considerato I'iniziatore di un nuovo modo di concepire i
rapporti tra il potere politico e il potere religioso. Non posso, dun-
que, non ricordare il Professore, non solo perché & il mio Maestro,
ma perché alla sua Scuola si sono formati allievi diretti e indiretti,
studiando la figura e 'operato di Costantino. Primo fra tutti Enzo
Aiello.

Noi, Enzo Aiello ed io, abbiamo cercato di portare avanti la sua
Scuola e di far conoscere la sua personalita e il suo carisma anche ad
allievi che personalmente non hanno avuto modo di conoscetlo.

3 Cfr. di recente, M. CASELLA, La formazione dell'impero cristiano, in Storia d’Europa
e del Mediterraneo, 111, L’ecumene romana, (a cura di) G. Traina, Salerno, Roma, 2010,
pp- 93-104 [93-152], ivi bibliografia; EAD., La Chiesa nello Stato, in L. DE SALVO — C. NE-
RI, (a cura di), Storia di Roma. L’eta tardoantica, Jouvence, Roma 2010, pp. 229-273. Fra
le varie iniziative (convegni, pubblicazioni), ricordo una recente edizione, che mi sembra
particolarmente importante: G. BONAMENTE — N. LENSKI — R. Li1zz1 TESTA, (a cura di),
Costantino prima e dopo Costantino, Constantine and before and after Constantine, (Mu-
nera 35), Edipuglia, Bari 2013.

4 Lact. mort. persec. 34. Sull’editto, da ultimo: A. MARCONE, Editto di Galerio e fine
delle persecuzioni, in Costantino prima e dopo Costantino, op. cit., pp. 47-57.



Al prof. Calderone noi dobbiamo quella che ¢ la caratteristica
della nostra Scuola, 1 nostri interessi verso la tarda antichita, nello
studio della quale Costantino occupa un posto privilegiato.

Io, si puo dire, sono cresciuta “a pane e Costantino”; ho avuto
la fortuna — e il privilegio — di assistere alla genesi e all’evoluzione
di Costantino e il cattolicesimo, su cui il “Prof” tenne le lezioni nel-
I’anno in cui seguivo Storia romana, lezioni che si svolgevano in
ore pomeridiane, alle quali lo costringeva I'insegnamento scolasti-
co mattutino, ed erano molto seguite e partecipate. Ripenso alla
mia trepidazione ed emozione quando il Maestro mi affido — era
ancora lontana I’éra dei computer — da ricopiare a macchina un
suo quaderno manoscritto. Ero felice per quell’onore e per quella
fiducia.

1l volume Costantino e il cattolicesimo, pubblicato nel 1962°, un
miracolo di raffinatezza esegetica e acume interpretativo, costitui-
sce una tappa fondamentale nella storiografia moderna sul primo
imperatore cristiano. Alla base del volume & la formula eusebiana,
con la quale I'imperatore si autodefini, durante un convito, episco-
pos ton ektos®, da Calderone intesa, con Mazzarino, “vescovo di
quelli che sono al di fuori dell’organizzazione ecclesiastica”, for-
mula che compendia la politica costantiniana mirante a realizzare
uno stato cristiano. Egli era episkopos dei laici — contrapposti ai
clerici, soggetti all’autorita della Chiesa —, non nominato dal po-
polo, bensi direttamente da Dio (hupo tou theou kathestamenos)’.
La sua missione era quella di condurre gli uomini a Dio, ma, come
capo dello stato, non poteva far parte della ecclesa, restando sot-
tomesso all’autorita ecclesiastica; da qui la necessita di protrarre il
battesimo fino al punto di morted. Anticipazione del volume era
stato un articolo su asresis-condicio nelle litterae Licinii, che conte-
neva iz nuce le principali novita della interpretazione calderoniana
di Costantino®. Vi & esaminato il problema del cosiddetto “Editto

5 CALDERONE, Costantino e il cattolicesimo, Le Monnier, Firenze 1962.

6 Eus. VC, 4, 24.

7 CALDERONE, Costantino, op. cit., pp. XI- XLV.

8 Tvi, p. XXXV.

9 CALDERONE, Airesis-condicio nelle Litterae Licinii, in «Helikon», 1 (1961), pp. 283-294.

107



108

di Milano”. Attraverso 'esame comparato dei testi di Eusebio e
Lattanziol®, emerge la novita della politica di Costantino, che, a
differenza del collega Licinio — il quale intendeva estendere a tutti
i cristiani indiscriminatamente la liberta religiosa — opera una scel-
ta fra le varie aireseis, conferendo il riconoscimento giuridico solo
a quella che avrebbe costituito il primo nucleo della Chiesa “cat-
tolica”.

All’esistenza di un “Editto di Milano” aveva fatto pensare l'in-
terpretazione di un passo di Eusebio, secondo cui, dopo la scon-
fitta di Massenzio a Ponte Milvio nel 312, Costantino e Licinio
avrebbero emanato una “legge perfettissima” (nomos teleotatos)
sui cristiani. In questa legge molti studiosi vedono solo misure ap-
plicative ed interpretative dell’editto di Galerio, che, in punto di
morte, avrebbe concesso la liberta di culto ai cristiani. Contro I’e-
sistenza di un editto di Milano & stato addotto il fatto che in Afri-
ca, ancora nel 314 era I’editto di Galerio a costituire il presuppo-
sto della politica di tolleranza verso i cristiani!.

In realta, & piti corretto parlare di “accordi di Milano”, presi da
Costantino e Licinio durante il loro incontro milanese in occasio-
ne del matrimonio di Licinio con la sorella di Costantino, in cui &
espressa la volonta di concedere la liberta indifferentemente a tut-
te le forme di culto: «Pensammo [...] di poter concedere tanto ai
cristiani che a tutti gli uomini, la religione che ciascuno preferisce,
cosi che, qualunque divinita ci sia nella sede celeste (guzdguid divi-
nitate est in sede celesti), questa possa essere soddisfatta ed essere
benevola nei nostri confronti [...]1»12.

Riporto il teso nella traduzione di uno dei maggiori studiosi
contemporanei di Costantino, Arnaldo Marcone, autore di un im-
portante libro Pagano e cristiano. Vita e mito di Costantino, pub-
blicato dalla Laterza nel 2002, ed ora in edizione ridotta, per la

10Eus., HE X, 5, 2 ss.; Lact., mort. persec. 48, 2 ss.

11 MARCONE, La politica religiosa: dall'ultima persecuzione alla tolleranza, in A. CA-
RANDINI — L. CRACCO RUGGINI —A. GIARDINA, Storia di Roma 3*, Einaudi, Torino 1993,
pp. 244 s. [pp. 223-245].

12 Lact. mort. pers. 48, 2.



stessa Casa editrice’. Agli accordi di Milano si ispira la legge ema-
nata da Licinio il 13 giugno 31314, dopo la vittoria su Massimino
Daia, per i territori controllati da quest’ultimo e in cui 'editto di
Galerio era stato applicato in misura molto limitata. Sarebbe dun-
que pit giusto parlare di “rescritto di Nicomedia”.

Ma a Costantino non bastava una situazione di tolleranza: que-
sta si sarebbe trasformata presto in una politica di aperto sostegno
ai cristiani®®, in particolare a quelli della Chiesa cattolica, la Chie-
sa del vescovo di Roma. La politica costantiniana & individuabile
chiaramente in alcune disposizioni precedenti gli accordi di Mila-
no. Si tratta, secondo Calderone, di alcune lettere di Costantino ri-
volte ad Anulino governatore d’Africa e a Ceciliano vescovo di
Cartagine’¢. Nella prima lettera ad Anulino si parla di restituzione
dei beni ai membri della catholike ecclesia, nella lettera a Ceciliano
della distribuzione di 3000 folles (una cospicua somma di denaro)
ad alcuni “ben specificati” (retois tisi) membri della Chiesa, e nel-
la seconda lettera ad Anulino si dice che devono essere premiati
quelli che svolgono i servizi per il culto cristiano. Da questi prov-
vedimenti appare, dunque, lo spirito di “dirigismo” costantiniano
e la volonta di sostenere una ortodossia ufficiale, quella della Chie-
sa del vescovo di Roma. In questi testi c’&, dunque, la scelta di una
“setta” da parte di Costantino. E il riconoscimento statale del cul-
to cristiano, a cui viene attribuita una funzione pubblical’. Il culto
cristiano appare ormai necessario allo stato, e 'imperatore che ave-
va sempre invocato, fin dalla battaglia del Ponte Milvio, un Dio
boethos, un Dio che lo aiutasse, 'aveva trovato nel Dio della ca-
tholike ecclesia, il quale, alla vigilia della battaglia, gli avrebbe man-
dato, una visione e/0 un sogno a seconda della lettura degli avve-

13 MARCONE, Pagano e cristiano. Vita e mito di Costantino, Laterza, Roma-Bari 2002,
p. 84; ID., Costantino il Grande, Laterza Economica, Roma-Bari, 2013.

14 AtELLO, Costantino, il vescovo di Roma e lo spazio del sacro, in Costantino prima e
dopo, op. cit., p. 191.

15 MARCONE, Pagano e cristiano, op. cit., pp. 82 ss.

16 Eys., HE 10, 5, 15-17; 10, 6, 4; CALDERONE, Costantino, op. cit., p. 137 ss.

17 CALDERONE, Costantino, op. cit., p.143.

109



110

nimenti indirizzati a destinatari differenti, come ha evidenziato un
altro grande storico costantiniano quale Giorgio Bonamente!8. Ta-
le evento soprannaturale culmina con I'apparizione del mono-
gramma cristiano — simbolo che I'imperatore aveva fatto riprodur-
re nel vessillo dei suoi soldati —, e la nota scritta Touto nika, da Lat-
tanzio resa con la formula latina I hoc signo vinces'®.

Ovviamente non posso addentrarmi nei mille problemi suscita-
ti dai provvedimenti in favore della Chiesa catholica, ma la cosa im-
portante, e che si deve soprattutto alla fine interpretazione del
prof. Calderone, & I’aver riconosciuto nel cosiddetto “Editto di Mi-
lano” non la semplice concessione di una liberta di culto indiscri-
minata, ma l'inizio di una politica che riconosceva nella religione
cattolica un culto necessario allo stato, che doveva essere sostenu-
to in tutti i modi.

Da qui tutta una serie di disposizioni tendenti a fare del clerica-
to cristiano, fedele al concetto di ecclesia catholica, un organismo
che assolveva una functio publica®, alla stregua di cio che avveniva
in campo civile, dove ogni categoria sociale doveva assolvere la
propria functio, il proprio nunus, il proprio compito, sia che fosse
il trasporto delle derrate alimentari (mzunus navicularium), o I'esa-
zione dei tributi (mzunus curiale), o il reclutamento dei soldati
(functio temonaria), oppure il confezionamento del pane per le dis-
tribuzioni pubbliche (functio pistoria). Insomma, tutti provvedi-
menti che conferivano alla Chiesa la caratteristica di vera e propria
organizzazione.

I clerici ottengono immunita da ogni sorta di tassazione e onere
statale nonché privilegi di ogni tipo®!. Ai vescovi poi vengono ac-

18 Per il sogno vedi Lact., #zort. persec. 44, 3-5; per la visione e il sogno vedi Eus., VC
1, 25-30). Sulla complessa vicenda vedi G. BONAMENTE, Per una cronologia della conver-
sione di Costantino, in Costantino prima e dopo, op. cit., pp. 108-111.

19 M. WALLRAFF, Iz quo signo vicit? Una rilettura della visione e ascesa al potere di Co-
stantino, in Costantino prima e dopo, op. cit., pp. 133-144.

20 CALDERONE, Costantino, op. cit., p. 147, 171.

21 Vedi L. PIETRI, L'organisation d’'une societé cléricale, in J-M. MAYEUR — CH ET L.
PIETRI — A. VAUCHEZ — M. VENARD, (éds.) Histoire du Christianisme, 2, Naissance d'une
chrétienté (250-430), 1995, pp. 566 ss; E. WIPSZYCKA, Storia della Chiesa nella tarda an-
tichita, trad. it., Milano 2000, pp. 126 ss.; CASELLA, La Chiesa nello Stato, op. cit., pp. 232,
239s., 248, 250-257.



cordate diverse prerogative che conferiscono loro sempre piu pre-
stigio e potere: la manumissio in ecclesia, la cura dell’edilizia, I’epi-
scopalis audientia, |’ amministrazione della giustizia anche in campo
civile??. Inoltre, a partire dall’etd costantiniana, i vescovi hanno
una parte importante nell’esercizio dell’autorita cittadina, costi-
tuendo una nuova forma di potere. Ogni vescovo era responsabi-
le, non solo spirituale, della citta a lui affidata: ne diveniva quasi il
patrono, intervenendo spesso a favore del suo popolo presso le au-
torita civili?®. I vescovi finivano cosi per lamentarsi di avere poco
tempo da dedicare alla preghiera, alle omelie, alla meditazione sul-
le Scritture, alla cura dei poveri e dei deboli, essendo costretti ad
occuparsi delle attivita pit svariate, trascorrendo spesso la giorna-
ta come dei funzionari civili®*. Tra le molteplici attivita del vesco-
vo, una delle pit1 gravose era la gestione del patrimonio ecclesiasti-
co, che faceva si che i vescovi deplorassero I'onere eccessivo, con-
siderando la loro carica come un peso (pondus), un giogo (zugon),
una soma (sarcina). Alla Chiesa era stata, infatti, concessa, con una
disposizione del 321%, la facolta di ricevere eredita e lasciti: la na-
scita di quello che sara il patrimonio ecclesiastico, che fece pro-
nunziare a Dante la famosa invettiva «Ahi, Costantin di quanto
mal fu matre non la tua conversion, ma quella dote che da te prese
il primo ricco patre»?®.

22 Sullepiscopalis audientia la bibliografia & vasta, ricordo soltanto: CALDERONE, Co-
stantino, op. cit., pp. 311 ss.; R. M. CIMMA, L'episcopalis audientia nelle costituzioni da Co-
stantino a Giustiniano; G. CRIFO, A proposito di episcopalis audientia, in Institutions, so-
ciété et vie politique dans I'empire romain au IVe siécle ap. ].-C. (CEFR 159), Roma 1992,
pp. 397-410; G. VISMARA, La giurisdizione civile dei vescovi, Giuffre, Milano 1995.

2 Cfr. R. Lizz1, Vescovi e strutture ecclesiastiche nella citta tardoantica (L'Italia anno-
naria del IV-V secolo d. C.), Como 1989; P. BROWN, Potere e cristianesimo nella tarda an-
tichitd, trad. it., Roma-Bari 1995; i vari contributi in L'évéque dans la cité du IV¢ et VE sié-
cle, Actes de la table ronde organisée par I'Instituto Patristico Augustinianum et 'Ecole
francaise de Rome, éd. Par E. Rebillard, C. Sotinel (Rome 1 et 2 décembre 1995), Ro-
ma 1998; C. Rapp, Holy Bishops in Late Antiquity. The Nature of Christian Leadership in
a Age of Transition, Berkeley-Los Angeles-London 2005.

241, DE SAVO, 1 tempo del vescovo (secoli IV-VI), in L. DE SALVO — A. SINDONI (a
cura di), Tempo sacro e tempo profano, Visione laica e visione cristiana del tempo e della
storia, Rubbettino, Soveria Mannelli 2002, p. 85, pp. 81-96.

2 CTh 16, 2, 4.

26 D, ALIGHIERI, Inferno, XIX, vv. 115-117.

111



112

A detta degli studiosi piti accreditati, Costantino non ¢ né un cini-
co, né un cristiano da sempre, che aspettava il momento opportuno per
manifestare i suoi sentimenti; né uno che aveva abbracciato il cristia-
nesimo per puro calcolo politico, come voleva Burck-hardt alla meta
del XIX sec.?’. Era un uomo straordinario, dotato di grande ambi-
zione, dominato dall'imperativo di una missione, per compiere la
quale voleva una protezione divina?®. E dunque aveva stabilito con
Dio un “patto”, una b¢rith, una prostheke, sull’esempio di quello
che il Dio del Vecchio Testamento aveva stabilito con Abramo?.
Costantino aveva offerto a Dio la sua “anima regale”® e Dio gli
aveva promesso in cambio la sua protezione per “lunghi cicli di re-
gno”?L. Come scrive Aiello®?, quello che caratterizza la vicenda co-
stantiniana & «il fatto assolutamente certo, che lo stato romano &
divenuto cristiano attraverso il suo imperatore, che stringe con il
Dio dei cristiani un patto esclusivo, e che concepisce la religione
cristiana come catholica, unitaria»*>. Per Calderone, Costantino €&
«il grande costruttore di un organismo statale unitario, la cui for-
mula nuova era destinata a sopravvivere per secoli; in quell’orga-
nismo il cristianesimo doveva avere il suo posto»**. Egli si impegna
per l'unita della Chiesa, finalizzata al rafforzamento dell’unita del-
I'impero, contro i donatisti prima e gli ariani dopo.

C’¢ da dire che nel IV/V sec. il discrimen fra pagani e cristiani
era difficile da cogliere: gia da molto tempo i pagani si erano orien-

277, BURCK-HARDT, L’eta di Costantino il Grande, trad. it., Introduzione di S. Mazza-
rino, Roma 1970.

28 MARCONE, La politica religiosa, op. cit., p. 242.

29 CALDERONE, Teologia poltica, successione dinastica e “consecratio” in etd costanti-
niana, in Le culte des souverains dans ['empire romain, (Entretiens Hardt XIX), Fonda-
tion Hardt, Vandoeuvres-Genéve 1973, pp. 240, 215-269.

30 Eus., Triak., 51, 1; CALDERONE, Teologia poltica, op. cit., pp. 221, 232

31 Bus., Triak. 2, 1.

32 AIELLO, II Costantino di Calderone. Linee di una evoluzione, in V. AIELLO — L. DE
SALVO, (a cura di), Salvatore Calderone (1915-2000). La personalita scientifica, Atti del
Conv. Int. di Studi (Messina-Taormina 19-21 febbraio 2002), Di.Sc.A.M., Messina 2010,
pp. 151, [151-1671.

33 AIELLO, Il Costantino di Calderone, op. cit., p. 151.

34 CALDERONE, Costantino, op. cit., p. 182.



tati verso una visione sincretistica, che individuava in una generica
‘divinita’ il dio in cui credere. In questa credenza si innesta il mo-
noteismo cristiano: nell’arco di Costantino, dedicatogli dal senato,
campeggia liscrizione nstinctu divinitatis, “per suggerimento del-
la divinita”3>, espressione che ben concilia la dedica da parte di
una istituzione prevalentemente pagana ad un imperatore cristia-
no. Lo stesso Costantino mostra di non aver del tutto abbandona-
to le usanze pagane, come attesta, fra I’altro, il fatto che mantenne
il titolo di pontifex maximus e come si ricava dalla iscrizione di
Spello, in cui il sovrano concede alla comunita umbra la facolta di
costruire un tempio dedicato alla gens Flavia, alla sua famiglia*®.
Il monogramma cristiano si era presentato a Costantino al di
sotto del simbolo del Sole, il dio di suo padre, che egli aveva invo-
cato. Cosi il culto cristiano si innesta sul culto solare, che tanta dif-
fusione aveva avuto nella tarda antichita, spesso sotto forma del
dio Mitra. Le rappresentazioni solari e il raffronto fra il sovrano e
il sole, gia presenti nel repertorio celebrativo fin dall’eta ellenisti-
ca, figurano ormai anche in quello cristiano e costituiscono un fat-
to distintivo della celebrazione imperiale. In Eusebio si mescolano
la tradizione classica (Helios che tutto vede) e la tradizione biblica
e cristiana del sole pantepoptes; inoltre sulla base di una statua
equestre, a Termessos in Pisidia, Costantino & definito “sole che
tutto vede”?”. E nella Vita Constantini, Eusebio®8 ricorda la com-
parsa dell’imperatore davanti al palazzo come il sole che irraggia-
va delle sue virtu tutti coloro che venivano al suo cospetto. La lu-
ce di Costantino & qualcosa di definibile attraverso il suo ruolo di
strumento divino in terra: & la fede che rende luminoso I'impera-

35 CIL VI 1139. Sull’arco di recente Cfr. A. Bravi, L’Arco di Costantino nel suo con-
testo topografico, in Costantino prima e dopo, op. cit., pp. 445- 462.

36 CIL XI 5283; MARCONE, Pagano e cristiano, op. cit., pp. 163 ss.; Sul rescritto di
Spello di recente Cfr. G.A. CECCONL, I/ rescritto di Spello: prospettive recenti, in Costan-
tino prima e dopo, op. cit., pp. 273-290.

STTAMII, 1, 45.

38 Eus., VC 1, 43, 3.

)



114

tore, e d’altra parte, 'apparenza luminosa & un segno dell’amore di
Dio per Costantino®®. Non dimentichiamo che per Eusebio Co-
stantino & philotheos ma & anche theophiles, “amante di Dio” e in-
sieme “caro a Dio”40.

La figura di Costantino & stata oggetto di attenzione da parte
della tradizione storiografica: Lattanzio, 'autore del De mortibus
persecutorum, i Panegirici Latini, che fecero I'encomio di lui e dei
suoi colleghi, e, soprattutto Eusebio, il suo biografo, nonché I'ini-
ziatore di un nuovo genere storiografico, quello della Storia eccle-
siastica, rappresentano la tradizione pil vicina a lui. Oltre a questi
autori va ricordato anche lo storico pagano Zosimo, vissuto fra V
e VI sec. e autore di una Storia nuova, il quale ci di, ovviamente,
una visione del tutto negativa di Costantino, considerando ogni
sua iniziativa come la rovina del mondo romano.

Ma accanto a questa tradizione, di carattere pill propriamente
storiografico, se ne venne formando una di carattere mitico-agio-
grafico, che a lungo restd come I’esclusiva memoria di Costantino,
soprattutto nel campo delle credenze e tradizioni popolari. A que-
sto tipo di tradizione ha dedicato belle pagine Enzo Aiello. E qui
io riferisco il risultato dei suoi studi*!.

Un momento particolarmente importante da questo punto di
vista & il periodo tra il XVI e XVII secolo, il periodo tra il rinno-
vamento umanistico e il movimento protestante da un lato e la ri-
forma cattolica dall’altro, quando la figura di Costantino si venne
a trovare al centro di animati dibattiti. Ma il sorgere del mito & ri-
conducibile gi alla fine del IV sec., quando, soprattutto sulla scor-
ta della Vita Constantini di Eusebio, fu avvertito il mutamento av-
venuto nella storia di Roma. Sulla Vi#z eusebiana, & esemplata tutta
una serie di biografie, fiorite soprattutto in Oriente. Un momento
particolarmente favorevole fu la riconquista bizantina nel VI sec., at-

39 1. TANTILLO, Attributi solari della figura imperiale in Eusebio di Cesarea, MedAnt
6, 2003, pp. 41-59.

40 CALDERONE, Teologia politica, op. cit., p. 239.

41 AIELLO, Alle origini della storiografia moderna, op. cit.; ID., Aspetti del mito di Co-
stantino in Occidente: dalla celebrazione agiografica alla esaltazione epica, in «AFLM
XXI», (1988), pp. 87-116.



traverso la quale la Chiesa d’Oriente diffuse il culto di Costantino
anche in Italia. La ricca produzione mitico-agiografica “si distende
per pitt di dodici secoli”#2, i momenti pit significativi sono la visio-
ne della croce, la battaglia di Ponte Milvo, il battesimo, la donazio-
ne e i rapporti fra I'autorita civile e quella ecclesiastica. Costantino
era “nella opinione comune, quel grande imperatore, che, vinto con
Iaiuto divino il #yrannus Massenzio, volge le spalle al passato, con-
‘cede la liberta di culto ai membri della ecclesia catholica e chiude la
cruenta &ra delle persecuzioni, almeno quelle di parte pagana”™®. At-
torno alla figura di Costantino si cred un mito, sul quale si innestd
tutta una serie di racconti leggendari, che, pur non discostandosi
molto dal dato storico, ne alterarono alcuni aspetti, facendo ricorso
alle tecniche proprie delle leggende storiche. In particolare nella tra-
dizione orientale, Costantino, venerato come tredicesimo apostolo,
& considerato santo e festeggiato il 21 maggio. Quest’anno, infatti,
nella Chiesa ortodossa sono celebrati i santi Elena e Costantino, e
fioriscono le riproduzioni di icone.

La figura della madre Elena, la santa, che sembra avere avuto
influenza sul figlio, la scopritrice della croce, fa parte anch’essa del
mito*. Ne & testimonianza, fra I’altro, la Basilica di Santa Croce in
Gerusalemme a Roma, da lei fondata in una sala del palazzo impe-
riale detto Sessorianum, che conserva le reliquie della passione di
Cristo: un frammento della supposta croce, quello che & traman-
dato come il titulus crucis, Uiscrizione della croce (INRI), delle spi-
ne che si dicono appartenere alla corona di Gesu e, infine, uno dei
chiodi della croce, mentre gli altri due sarebbero stati posti, da Co-
stantino, uno nel morso del cavallo e I'altro nell’elmo-diadema, che
cingeva la testa del sovrano®.

42 ATELLO, Alle origini della storiografia moderna, op. cit., p. 288.

# Tyi, p. 285.

44 Cfr. nel Catalogo della mostra sopra citato, le pagine a lei dedicate: Elena, il pote-
ve al femminile. Tra regalitd e santitd, pp. 136-159, con contributi di F. Slavazzi, M. Bar-
bera, A. Carandini — D. Bruno, E Ciliberto, G. Bolis.

45 Cfr. G. Bouss, Elena e la santita, in L'editto di Milano. Catalogo della mostra, op.
cit., pp. 154-159.

115



116

Tipica di una visione mitica & la figura di Costantino quale si ri-
scontra nella Legenda aurea di Tacopo da Varazze nel XIII secolo.
In essa diverse tradizioni, risalenti al de mortibus persecutorum di
Lattanzio, alla Historza tripartita di Cassiodoro, agli Actus Sylvestri,
al Liber pontificalis, coesistono giustapposte per lo pill acritica-
mente: Costantino, in seguito ad una persecuzione da lui ordinata,
che avrebbe costretto papa Silvestro alla fuga, per cui sarebbe sta-
to colpito dalla lebbra, per guarire dalla quale avrebbe dovuto im-
mergersi in una vasca contenente il sangue di tremila fanciulli, co-
sa alla quale il sovrano rinuncia, giudicandola troppo crudele; al-
lora gli appaiono in sogno Pietro e Paolo, esortandolo a far torna-
re Silvestro e a ricevere dalle sue mani il battesimo. La conversio-
ne & vista cosi come un espediente per guarire dalla lebbra%. In
questa narrazione mancano sia la visione della croce, che la batta-
glia del Ponte Milvio. La visione ¢ invece presente in un’altra par-
te dell’opera in cui si parla della snventio crucis: 1a visione sarebbe
avvenuta il giorno precedente uno scontro con i barbari, il cui esi-
to favorevole avrebbe indotto I'imperatore a farsi cristiano, facen-
dosi battezzare da papa Eusebio, ariano. Ma c’& anche un’altra ver-
sione piu corretta dei fatti: la visione sarebbe avvenuta prima del-
la battaglia di Ponte Milvio contro Massenzio, e ad essa sarebbe se-
guita la guarigione dalla lebbra da parte di Silvestro e il conse-
guente battesimo?’.

Cosi, dunque, appariva in Occidente alla fine del XIII sec. il mi-
to di Costantino. Si prestava fede anche alla notizia della donazio-
ne, conservata nel Constitutum Constantini, come mostrano i versi
di Dante sopra ricordati. I punti di forza della costruzione mito-
agiografica erano dunque la donazione e il battesimo romano; que-
st’ultimo conferiva alla Chiesa di Roma una certa supremazia nei
confronti dell’autorita imperiale.

Le prime critiche a questa “costruzione” vennero con la cultura
umanistica, da parte di Leonardo Bruni, Flavio Biondo e, soprattut-

46 D. MoreAU, Et postmodum rediens cum gloria baptizavit Constantinum Augus-
tum. Examen critique de la réception et de 'utilisation de la figure de Costantin par I'E-
glise romaine dans I'Antiquité, in Costantino prima e dopo, pp. 563-581.

4 AIELLO, Alle origini della storiografia moderna, op. cit., pp. 288 ss.



to, Lorenzo Valla, che, com’& noto, smaschero il mito della donazio-
ne (De falso credita et ementita Constantini donatione). E in questo
momento che va scomparendo il mito costantiniano; poco dopo, so-
prattutto, come si & accennato, per opera della Riforma protestante,
I'indagine storiografica viene condotta su basi documentarie: nell’i-
dea dei riformatori Costantino & una figura scomoda, e lo stesso Lu-
tero critica aspramente la donazione e la supremazia romana, men-
tre da parte cattolica si riafferma la tradizione da cui Roma traeva
autorita e potere: nelle “stanze di Raffaello” dei Musei Vaticani (rea-
lizzate dallo stesso Raffaello e da suoi discepoli), compaiono i miti
cari alla tradizione, “L’apparizione della croce”, “La battaglia di Co-
stantino”, “Il battesimo”, “La donazione”8,

11 riesame critico della tradizione costantiniana non & esclusivo
del pensiero protestante: in altri autori del ‘600 e del ‘700 si affer-
ma la falsita della malattia di Costantino, del battesimo, della do-
nazione. Siamo, come dice Enzo Aiello, al «ripudio di dodici seco-
li di agiografia costantiniana»*®, anche se si trova in alcuni autori
un atteggiamento conciliante nei riguardi del ruolo di Silvestro e
della sua influenza su Costantino.

Lultimo atto dell’esaltazione mitologica si puod considerare I'i-
naugurazione, avvenuta il 10 agosto 1588, dell’obelisco posto nel-
la piazza del Laterano da Sisto V, sulla cui base, oltre ad epigrafi ri-
guardanti la storia dell’obelisco, ce n’¢ una che ricorda il battesimo
di Costantino da parte di Silvestro. Si tratta della riaffermazione
della tradizione canonica del mito riguardante il battesimo’®.

La moderna storiografia su Costantino si ispira, in sostanza, al-
I’atteggiamento dei Riformatori: messi da parte i miti della lebbra,
del battesimo e della donazione, essi «avevano visto in Costantino
colui che aveva creato una Chiesa di stato, della quale si era posto
alla testa»’!. Ma la Chiesa romana aveva cercato di mantenere gli
elementi pitt importanti che avevano caratterizzato il mito di Co-

48 Tvi, p. 297.
49 Tvi, p. 302.
50 Tvi, pp. 284 s.
51 Tvi, p. 308.

117



118

stantino: la grande vittoria su Massenzio e la liberta di culto ai cri-
stiani. E, in realtd, nella nostra memoria storica non c’¢ posto per la
lebbra o per la donazione, ma piuttosto per il primo imperatore cri-
stiano che vede in cielo la croce e sconfigge il tiranno Massenzio.

La “conversione” di Costantino, presentata come “confidenza”
fatta dall'imperatore ad Eusebio, verso la fine della sua vita, ¢ «una
“conversione” ad una ecclesia catholica inserita organicamente e
nella “universalita dello stato” e nella “universalita del divino”»,
per dirla con le parole di Calderone>.

Gli studiosi si sono chiesti a lungo se fu vera conversione. Cre-
do che nessuno di noi sia in grado di dirlo. Io posso dire soltanto
quello che ci diceva a lezione il prof. Calderone: «allo storico non
& dato penetrare la coscienza degli uomini, che pure fanno la sto-
ria». Quello che conta & come ha agito I'imperatore, la sua inci-
denza nella storia europea.

52 CALDERONE, Letteratura costantiniana e “conversione” di Costantino, in G. BONA-
MENTE — F. FUsCO, (a cura di), Costantino il Grande dall’Antichita all’ Umanesino. Collo-
qui sul cristianesimo nel mondo antico (Macerata 1990), Macerata 1992, pp. 248, 231-252.



