Domenico Lazzaro

Questioni di filosofia e bioetica.
Persona umana, sacralita della vita, scienza e tecnica

1. Ltica e persona umana: la sacraliti della vita

La fondazione ontologica del concetto di persona consente il ricono-
scimento di una trascendenza che garantisce all’essere umano il rispetto
in ogni manifestazione della vita fisica contro ogni tentativo filosofico-
antropologico riduzionistico'.

Tuttavia dopo l'apice raggiunto con S. Tommaso, si ¢ assistito al

declino moderno della nozione di persona. Il riconoscimento ontolo-
gico del carattere sostanziale della persona si indebolisce, sino ad essere
negato sia nelle correnti di pensiero di indirizzo razionalistico che di
indirizzo empiristico®.

Letica che nasce dalla concezione ontologica del concetto di persona
& Petica della vita. La vita &€ dono di Dio, e per questo essa ¢ sacra.

Al di 1a di ogni prospettiva filosofica o etica, la vita ¢ il sommo bene
dell’'uomo, un bene inalienabile, un valore assoluto, un dono che me-
rita attenzione. Nessuno pud darsela, ma chiunque ne sia depositario ¢
tenuto a gestitla responsabilmente.

La vita, dunque, ¢ dono di Dio e 'uomo la custodisce ed ¢ invitato
a donarla ancora pro-creando. Un dono che impegna il Donatore e chi
lo riceve. Dio non pud creare senza 'uomo e 'uomo non puo generare
senza Dio: un vincolo straordinario di scambio vitale.

! Cfr. E. Sereccia, Manuale di Bioetica, Vita e Pensiero, Milano 1988, pp. 95-100.
2 Cfr. AA.VV., Lembrione: uno di noi?, Universita Pontificia Salesiana, Roma

1986, p. 16.

1A%



16

Lidea che la vita possa essere semplicemente un ammasso di cellule &
assai riduttivo del significato profondo dell'esistenza. Tale concezione porta
al deprezzamento, a considerazioni utilitaristiche e strumentali, a oggetti-
vazioni facilmente giustificabili. Cuomo, sentendosi padrone assoluto della
vita, la mercanteggia quasi fosse un investimento commerciale, e la
isterilisce ingabbiandola nella materialita.

La dinamica del dono invece fa si che la vita si moltiplichi nella fe-
condita dell’amore. Standoci alla base di ogni vita un atto di amore da
parte di Dio, concretizzato nell’'amore coniugale, tutta la vita diventa
un donarsi e un accogliersi, nella liberta e nella fedelta al disegno creativo.

La vita richiede impegno per la vita, propria e degli altri. Tutelare in tutte
le sue forme l'esistenza umana, & l'esigenza primaria di chi sperimenta se
stesso in ordine alla bellezza del costruirsi. Quando 'uvomo non ¢ pensato
come un valore assoluto, ci si smarrisce, perdendosi in vortici distruttivi che
trovano apparentemente ragione d’essere perché la vita priva di senso.

La concezione tomistica della persona umana come unita individua-
le composta di anima e corpo, permette di chiarire se 'embrione ¢ o
meno persona.

Se 'anima ¢ forma sostanziale dell’individuo umano, ¢ chiaro che non
appena questo manifesta le prime caratteristiche di umanita, giél in senso
biologico, si deve parlare di presenza in esso della sua forma sostanziale, della
forma che organizza, distingue, attualizza la sua materia®.

Da questo punto di vista esistono due problemi storici e teoretici, circa il
“quando” di questa creazione dell’anima umana.

Alla luce della biologia contemporanea il ragionamento metafisico, che
portava S. Tommaso a propendere per I'animazione successiva all'atto del
concepimento dell’embrione?, ci consente di affermare la dottrina dell’ani-
mazione simultanea da parte di Dio all'atto del concepimento. Infatti, la
scoperta del corredo genetico tipicamente umano anche nella prima cellula
fecondata dimostra che 'embrione, vivendo fin dal primo istante una vita
tipicamente umana, ¢ dotato di una forma sostanziale umana, anche se per
poter eseguire operazioni tipicamente umane, come quelle del pensiero lo-

3 SGRECCIA, Manuale, cit., pp. 89-95

# Tommaso D’Aquino, La Somma Teologica, Edizione Studio Domenicano, Bologna
1996, vol. I, 1, q.118, a.2.



gico e dell’azione consapevole, bisognera attendere molto tempo: non solo
il tempo della gestazione e della nascita, necessari per lo sviluppo completo
degli organi del corpo umano, ma, sulle indicazioni della psicologia dell'eta
evolutiva, il tempo in cui il bambino comincia a divenire responsabile delle
proprie azioni — intorno al settimo anno di eth — e capace di pensiero logico-
formale astratto — dopo il dodicesimo anno di et?.

Vale la pena di fare qualche precisazione sulla posizione di S. Tommaso.
Infatti, questo autore viene citato spesso dai sostenitori della liceita dell'a-
borto, per la teoria, sopra citata, dell’animazione successiva. Occorre perd
osservare che S. Tommaso basa i suoi ragionamenti sulle conoscenze biolo-
giche del suo tempo, utilizzando le categorie aristoteliche filtrate attraverso
la visione creazionista e personalista del cristianesimo. Se S. Tommaso pero
fosse stato in possesso dei dati della scienza moderna non avrebbe sostenuto
tale posizione, se fosse stato a conoscenza che sin dall'inizio dello zigote &
presente la struttura del DNA da cui dipende anche la formazione degli
organi delle facolta sensibili e di quella intellettuale, non avrebbe ritenuto
necessario attendere lo sviluppo di questi organi per il momento.

Si pud dunque affermare che anche se in presenza di un’anima spirituale
non pud essere rilevata dall’osservazione di nessun dato sperimentale, sono
le stesse conclusioni della scienza sull’embrione umano a fornire “un’indica-
zione preziosa per discernere razionalmente una presenza personale fin da
questo primo comparire di una vita umana: come un individuo umano non
sarebbe una persona umana?”. E proprio nel concetto di persona Iargo-
mentazione adeguata circa la dignitd del’embrione e la necessita della sua
tutela in tutte le fasi dello sviluppo. A tale proposito I Evangelium Vitae af-
ferma: «Come pensare che anche un solo momento di questo meraviglioso
processo dello sgorgare della vita possa essere sottratto all'opera sapiente e
amorosa del Creatore e lasciato in balia dell’arbitrio dell'uomo?»’.

E chiaro, quindi, che anche nel momento che precede la nascita, la vita
umana ¢& sacra. Juomo appartiene a Dio @b aeterno, & Lui che lo forma e lo
plasma, & Lui che lo ha pensato individualmente. Se questa chiamata all’esi-

5 Cfr. AA.VV., Lembrione, op. cit., pp. 1-20.
6 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Donum vitae, {118
7 Grovannt Paoro 11, Lettera Enciclica Evangelium vitae, (25 marzo 1995), in

AAS 87 (1995), 44.

B



118

stenza risiede nella volonta di Dio che tutto conosce, ¢ facile pensare che
nel progetto della persona siano tenuti in considerazione come momenti
di vita — e quindi sacri e inviolabili — anche quegli istanti che precedono
€ accompagnano il concepimentog.

E sempre " Fvangelium vitae a ricordarci che il valore della persona fin
dal suo concepimento si pud ritrovare nell'incontro tra Maria ed Elisa-
betta che & 'incontro anche dei due bambini. Sono loro che dal grembo
materno rivelano 'avvento dell’era messianica, nel grembo inizia ad ope-
rare la forza redentrice della presenza del Figlio di Dio tra gli uomini’.

A tale proposito si puo notare come I’etica razionale laica, nel pro-
porre un metodo per stabilire se e quando 'embrione sia persona, segue
questo procedimento: «si elabora una definizione di “persona” in base ad
alcune caratteristiche che vengono ritenute rilevanti e poi si chiede alla
biologia di dirci se e quando tali caratteristiche compaiono nello svilup-
po dell’essere umano»'’.

A questa posizione si pud muovere la seguente obiezione: nella de-
finizione di persona non si pud partire da caratteristiche che in se non
esistono nella realth, ma dal soggetto concreto che ne ¢ il portatore e
senza il quale esse non si darebbero''.

La privazione occasionale di una di queste caratteristiche non cambia
la natura del soggetto, «perché incide sull’avere e non sull’essere»'. Ad
esempio un uomo che perde la vista rimane uomo, cieco, perché privato
della vista, ma sempre uomo. In definitiva si puo affermare con s. Tom-
maso che persona ¢ «ogni individuo dotato di natura razionale»" e che,
quindi, «gli attributi intellettivi, relazionali, autocomprensivi non sono
che espressioni dell’essere»'.

8 Ivi, p. 61.

? Ibidem.

0D, Ner1, La bioetica in laboratorio, Laterza, Roma-Bari 2003, p. 175.

" Cfr. G. SAVIGNONE, Meramorfosi della persona; Elledici, Torino 2004, p. 90.
12 Ibidem. :

BT. D’AquiNo, La Somma Teologica, cit., 1, q.28, a.1

14 S, LEONE, Bioetica, in S. LEONE — ONE RIVITERA, (a cura di), Dizionario di bioetica,
Centro Editoriale Dehoniano — Istituto Siciliano di Bioetica, Palermo 1994, p. 481.



2. Tutto cio che & scientificamente e tecnicamente possibile, non é
sempre giusto eticamente '

Le questioni che pone oggi la bioetica, alla coscienza dei singoli e
allintera societd, interpellano radicalmente il modo di vedere la vita
umana dal suo sorgere fino al termine.

Nell’epoca del pluralismo la tentazione ricorrente ¢ quella di rifu-
giarsi in un relativismo del soggettivo, per cui ognuno dovrebbe essere
libero di scegliere quello che giudica essere la cosa migliore, purché non
danneggi gli altri.

Per questo & piit che mai necessario rilanciare I'importanza della ri-
flessione morale: proprio perché va alle radici dell’'umano, la bioetica ha
il compito di definire, in maniera sempre pili accurata, Pambito di cid
che puo valere non solo per il singolo, ma per tutti, assumendo i risultati
del progresso scientifico da una parte, ma sapendo, dall’altra, che non &
dalla sola scienza che si puo ricavare I'indicazione di quel che si deve fare.

Cid costituisce un nodo problematico che investe la relazione inter-
corrente tra due saperi: le scienze biomediche e le loro applicazioni tec-
nologiche. Il problema non nasce come questione teorica, ma ¢ sollevato
di fatto dalle inedite e pervasive possibilith d’intervento sulla vita umana.

Si vengono cosi a creare tensioni continue tra la possibilita tecnica di
nuove pratiche biomediche e 'ammissibilita etica.

Queste tensioni non possono trovare soluzione né in una scienza che

monopolizza la razionalith umana, né in un’etica che disconosce la legit-
tima autonomia della scienza.

La razionalitd umana & monopolizzata da quella scienza che presume
di decidere della bonta umana delle sue scoperte e della loro traduzione
tecnologica.

Letica, a sua volta, disconosce I'autonomia della scienza quando pre-
scinde dai suoi apporti conoscitivi nella propria funzione normativa.

In questo modo avviene che la razionalitd scientifica e quella etica
non s'incontrano, ma si oppongono e contrastano. Ora la via di solu-
zione delle tensioni non passa per queste opposizioni, ma per I'incontro
delle legittime autonomie.

La bioetica non pud ignorare i progressi delle scienze e prescindere
dai loro apporti cognitivi in ordine a una migliore e pitt aderente cono-

119



120

scenza della vita umana e alla percezione adeguata e competente delle
scoperte biomediche, delle loro possibilita e delle loro sfide.

Una bioetica arroccata sui propri principi e chiusa in una concezione
astratta della vita umana e della legge naturale; ¢ incapace di discernere
e comprendere da una parte, e di motivare e persuadere, dall’altra.

La razionalita etica non disdegna ed ¢ aperta alla razionalita scienti-
fica. E altresi vero che la razionalitd scientifica non assorbe la razionali-
ta etica, disconoscendo e prescindendo dall’ordine dei valori e dei fini
umani.

Il fare scienza deve sottostare a criteri di comportamento fondati su
una riflessione etica nel senso pitt rigoroso del termine. Ogni atto della
persona deve essere un atto responsabile, esso non pud essere indipen-
dente da una norma morale.

Rivolgendosi agli uomini di scienza Sir J. Roblat, professore emerito
di fisica all'Universitd di Londra e Premio Nobel 1995 per la pace, ri-
cordava loro con forza che:

«Gli scienziati non possono pilt pretendere che il loro lavoro
non abbia nulla a che fare con il benessere individuale e sociale
[...]. Essi dicono che obbligo dello scienziato ¢ rendere pubblici
i risultati della propria ricerca. Cio che il pubblico ne fa, ¢ un
suo affare, non dello scienziato. Questa attitudine amorale ¢, a

mio parere, realmente immorale, poiché nega la responsabilita
personale per le probabili conseguenze delle proprie azioni»".

Lo scienziato deve interrogarsi sui valori in gioco e sui fini perseguiti
e perseguibili con i propri risultati.

«Valori e fini non esulano dalla verita che lo scienziato ricerca
e della cui scoperta egli si avvale. Il vero non coincide con il
dato scientifico. Per essere un dato umano ha una sua profon-
dita che la razionalita tecnico-scientifica non pud esaurire. Esso
deve essere significato in chiave di valore per coglierne la valenza
umana. Cio e(%uivale a introdurre un’istanza etica nella scienza e
nella tecnica»'®.

1> J. RoBLAT, A hippocratic oath for scientists, in «Science», 286/1, (1999) p. 475, in
hetp://www.portaledibioetica.it/documenti/ n° 000373

' M. CozzoLl La bioetica e i suoi problemi, in «Rivista di Teologia Morale,
XXXII/125, (2000), pp. 39-51, in http://sites.google.com/site/cozzolim/articoli, p. 6.



Il che non avviene automaticamente, a motivo dei diversi impianti
epistemologici della scienza e della morale, della biomedicina e della
bioetica.

Avviene, invece, per il relazionarsi convinto ed effettivo della razionalita
scientifica dei dati e dei mezzi, a quella etica dei valori e dei fini. La qual
“cosa” non si compie solo per esplicito appello che il biologo e il medico
fanno al bioeticista, ma anche per la coscienza e la responsabilita etica che
ogni biologo e medico si da e coltiva personalmente, cosi da distinguere il
dato dal valore, la praticabilitd tecnica dalla liceita etica.

Per questo, non ¢ credibile e accettabile la posizione di quegli scienzia-
ti che sostengono lintrinseca eticita, o la naturale bonta di ogni ricerca e
scoperta biomedica, e delle loro applicazioni. Cio nel presupposto, per essi,
che ogni indagine e conquista biomedica, non puo che essere umana e
umanizzante, non pud che avvenire, ciog, nel rispetto dell’'uomo e a bene-
ficio dell’'uomo. Il che dimentica 'ambivalenza d’esito e d’impiego di molti
risultati: pensiamo, per esempio, alle tecniche di procreazione artificiale o a
quelle d’intervento sul genoma umano. Per non dire di ricerche e risultati
in sé eticamente riprovevoli come la clonazione d’individui umani, 'ibrida-
zione di genomi umani, pratiche di ibernazione umana, a cominciare dal
congelamento di embrioni. Come pure risultati conseguiti a condizioni eti-
camente inaccettabili o riprovevoli: & il caso delle cellule staminali ottenute
da embrioni abortiti a questo fine o di sperimentazioni a tasso di rischio
inaccettabile'”.

Sul rapporto fra tecnoscienza, creazione, etica e persona umana, gia nel
1980, Giovanni Paolo II affermava agli scienziati e agli studenti tedeschi:

«Non esiste alcun motivo per concepire la cultura tecno-scien-
tifica in opposizione con il mondo della creazione di Dio, ma
[...] la dignita dell'uomo rappresenta I'istanza su cui va giudicato
ogni impiego culturale della conoscenza tecno-scientifica»'®.

Oggi pero si ¢ spezzato

«l rapporto, per cosi dire sponsale, della scienza con la sapienza,
e si & rovesciato quello della tecnica con la scienza. In quanto

7 Ivi, p. 7.
18 GrovannI Paoro 11, A scienziati e studenti, Colonia 15 novembre 1980, n. 4, in

«La Traccia», 10, (1980), pp. 928-932.

121



i

la scienza ¢ alleata della sapienza, ¢ da questa continuamente
polarizzata sulla veritd una, integrale ¢ indivisibile dell'uomo,
cosi da non prescindere, nella sua autonomia epistemologica, da
istanze di altro genere: prima fra tutte I'istanza etica. Ma oggi il
capovolto rapporto della scienza con la tecnica — cosi da essere
l'investimento tecnico a comandare la ricerca scientifica — tende
ad allentare e rompere quell’alleanza e a togliere alla scienza ogni
afflato sapienziale»".

Le scienze subiscono il predominio tecnocratico, il cui potere non &
certo quello dell’etica, ma dell'ideologia dominante e del mercato.

Il risultato dello strappo, della scienza dalla sapienza e dall’etica, non ¢
la sua neutralith, ma la sua deriva ideologica e commerciale.

Un esempio molto significativo ¢ dato dai contributi cognitivi del-
la scienza biologica circa lorigine individuale della vita umana, da essa
rinvenuta nel momento della singamia (unione dei pronuclei delle due
cellule germinali). Una verita questa incontestabile e incontestata di fatto,
se la scienza non fosse venuta a trovarsi qui, sotto il condizionamento
potente delle tecniche di aborto pre-impianto (pillole del giorno dopo),
di fecondazione artificiale, di sperimentazione e di uso degli embrioni
umani che il suo riconoscimento avrebbe delegittimato. Cosi quella verita
¢ piegata al potere tecnocratico. Il concetto di pre-embrione, scientifica-
mente inconsistente e improprio ¢ un’idea funzionale a tale potere®.

Sulle ambiguita dello sviluppo tecnologico, ai medici di numerose na-
zioni, Giovanni Paolo II sottolined che .

«lo sviluppo tecnologico caratteristico del nostro tempo soffre di
un’ambivalenza di fondo: mentre da una parte consente all’'uo-
mo di prendere in mano il proprio destino, lo espone, dall’altra,
alla tentazione di andare oltre i limiti di un ragionevole dominio
sulla natura, mettendo a repentaglio la stessa sopravvivenza e
integrita della persona umana»?'.

In questo modo, una razionalita biotecnologica ripiegata su se stessa,
cio¢ appiattita su dati e fatti, su risultati &€ prodotti, presume di bastare

19 CozzoLl, La bioetica, cit., p. 7.
2 [bidem.

21 Grovannt Paoro 11, A/ CERN, Ginevra 15 gingno 1982, n. 9, in «La Tracciar,
6, (1982), pp. 815-817.



a se stessa e di decidere da sola del’umanamente ammissibile, rappor-
tandosi unicamente ai desideri e alle richieste dei soggetti e trovando in
questi la propria legittimazione. Cosi, si afferma la necessita di sotto-
porsi ai dettami dello scientismo che trova consenso ed approvazione
nell’antimetafisica del cosiddetto “pensiero debole”. Tutto questo, pero,
¢ arbitrario, perché epistemologicamente scorretto.

«Una razionalita biologica, infatti, ¢ un approccio basilare e im-
prescindibile alla verit della vita umana, ma settoriale e parziale.
Essa fa appello a una razionalith meta-biologica di significazione
antropologica, e percio valoriale dei suoi risultati e di legittima-
zione morale delle sue tecniche. E per questo che sulle frontiere
della biomedicina, cui oggi siamo quotidianamente sospinti dal
progresso biotecnologico, ¢ logico e doveroso affermare: non
tutto cid che & tecnicamente fattibile puo dirsi eticamente am-
missibile. Il bene-essere umano non coincide con il progresso
biotecnologico. La scienza e la tecnica sono oltranziste, la pro-
mozione e il bene-essere umano no: non sono articolate al loro
sviluppo pedissequamente, ma con la mediazione della intelli-

genza etica»™.

Per concludere, riguardo alla domanda: — tutto cio che ¢ possibile, ¢
lecito? — mi piace riportare il pensiero di Caffarra®. Egli fa riferimento ad
un episodio tragico: la morte di Socrate.

Egli ¢ in carcere, condannato ingiustamente a morte. Critone nella not-
te precedente alla esecuzione lo va a visitare, e gli propone di fuggire dal
carcere e mettersi in salvo.

Ecco che nasce il problema: la cosa ¢ “tecnicamente” possibile: i carcerie-
ri sono gia stati debitamente pagati, cioe corrotti; al Pireo c’¢ gia la nave che
lo portera lontano da Atene. Si tratta ora di convincere Socrate.

Il nucleo della discussione fra i due & questo: Critone sostiene che Socra-
te deve fuggire, perché il suo rifiuto avrebbe conseguenze dannose sia per i
suoi figli (di Socrate) sia per i suoi amici*.

22 M. Cozzoul, La bivetica, cit., p. 7.

23 C. CAFEARRA, Lecito /o possibile, Incontro studenti Liceo L. Ariosto, Ferrara 22
novembre 1997, in htep://www.caffarra.it/lecitoeo.php.

26 Cfy. PLaTONE, Critone, traduzione, introduzione e commento di G. Reale, ed. la

Scuola, Brescia 1981, pp. 19-21.

123



124

In definitiva cid che permette, che il possibile sia lecito, sono le conse-
guenze del nostro agire, misurate secondo 'opinione della maggioranza.
Alla domanda, quindi, se tutto cid che & possibile ¢ lecito, Critone rispon-
de: «tutto dipende dalle conseguenze del tuo agire».

Socrate risponde che prima di chiederci di verificare quali sono le con-
seguenze delle nostre scelte, & necessario sapere se cio che facciamo ¢ giusto
o ingiusto?, poiché

«“non dobbiamo darci affatto pensiero di quello che dicono i

pit;, ma solo di quello che dice colui che si intende delle cose
giuste e di quelle ingiuste, e questi & uno solo ed ¢ la stessa veri-

A

ta”, dal momento che “non il vivere ¢ da tenere in massimo con-
to, ma il vivere bene»*. «Dunque, in questo dialogo platonico &
gid posta la domanda di fondo: ogni nostra azione ¢ eticamente
indifferente (fino a quando non ne prendo in esame le conse-
guenze) oppure esistono azioni che in se stesse e per se stesse
sono sempre e comunque ingiuste?»”.

Se noi pensiamo che la distinzione fra cid che ¢ tecnicamente possibile
e cio che & anche lecito fare, dipende dalle conseguenze, ¢ come dire: ¢
lecito cid che ¢ utile e/o piacevole; ¢ illecito cid che ¢ dannoso e/o spia-
cevole. -

Dunque, Socrate ha torto: non esistono azioni che in se stesse e per se
stesse SOno sempre e comunque ingiuste, ma solo azioni utili o dannose,
azioni piacevoli o spiacevoli. Se ammettiamo che questa riduzione del
giusto all’utile e/o al piacevole, sia vera, la prima conseguenza ¢ che tutto
il valore del nostro agire, ¢ quindi del nostro vivere, e tutto il valore della
nostra persona dipendono dalle circostanze storiche in cui ci troviamo
a vivere. Siamo semplicemente e totalmente orme di sabbia che I'onda
del mare della storia fa e disfa, a suo piacimento. Infatti, cid che ¢ utile
oggi non necessariamente lo & domani; cio che ¢ piacevole per me, non
necessariamente lo ¢ per gli altri; cio che ¢& utile per me pud essere dan-
noso per un altro. Quindi delle due possibilitd occorre sceglierne una: o
si lascia ciascuno libero di perseguire il proprio utile/piacevole oppure si
viene ad una convenzione in forza della quale si stabiliscono delle regole

 Ivi, p. 33.
2 Ivi, p. 31.

77 CAFFARRA, Lecito elo possibile, cit., in htep://www.caffarra.it/lecitoeo.php.



di condotta che rendano possibile una coesistenza di opposti individui.
Chi accetta il criterio consequenzialista come criterio di distinzione fra
cio che & possibile tecnicamente e cio che ¢ lecito, giunge coerentemente
alla conclusione seguente: i criteri per discernere cid che ¢ solo tecnicamen-
te possibile, da cid che ¢ anche giustamente praticabile sono quelli che
vengono di volta in volta stabiliti per convenzione (o maggioranza).

Ma viene da chiedersi: in base a quale criterio si devono accettare
proprio i criteri convenzionalmente stabiliti? Ma soprattutto, non ci si
pud non chiedere: tutto 'umano ¢ materia di convenzione? Oppure esi-
ste una specie di “zoccolo duro”, non contrattabile perché precisamente
¢ la condizione che rende possibile ogni ricerca seria di criteri? Ecco,
dunque, il punto della questione: esiste 0 non esiste una realta dietro la
parola “persona umana”? Questa parola denota qualcosa, anzi qualcuno
che merita un rispetto assoluto e incondizionato, oppure & un semplice
Alatus vocis che riceve contenuto dall’opinione dei piti?

Si capisce ora il significato profondo dell'affermazione che esistono
azioni in se stesse € per se stesse sempre € comunque ingiuste. Esistono
azioni che sono tali in quanto negano la verita della persona: compien-
dole, la persona deturpa se stessa. Se nega che esista questo “se stessa’,
per cio stesso si nega che esistano azione sempre e comunque ingiuste.

Concludendo, all'interrogativo posto se “tutto cio che ¢& possibile, ¢
lecito?” Si dovra rispondere negativamente, poiché cio che & possibile tec-
nicamente & anche giustamente praticabile solo se non nega la verita della
persona. Ma si pud sapere se una pratica scientifica nega la verita della
persona? Si, attraverso, fondamentalmente, 'uso della retta ragione®.

La cartina di tornasole che rende eticamente accettabile cid che ¢
tecnicamente possibile ¢, dunque, la persona umana nella sua dignita.

28 Thidem.

125






