GiuserPE LLAZZARO

La Signoria di Dio e il rifiuto delle pratiche eutanasiche

Davanti al dolore provocato da una situazione patologica priva di spe-
ranza, & possibile cedere alla tentazione di abbandonarsi e allo sconforto.

Sempre maggior interesse da parte della Chiesa Cattolica', ¢ stato su-
scitato dai problemi teologici e pastorali sollevati dall’eutanasia; la Chiesa
attraverso diverse dichiarazioni dei Pontefici, non ha mai fatto mancare il
proprio sostegno al dibattito e, soprattutto, un conforto ai malati.

Negli ultimi trent’anni, il Magistero ha tentato di fornire valide ragioni
di supporto alle valutazioni morali che hanno sempre contraddistinto
il pensiero cristiano. Dinanzi alla sofferenza, i cattolici non si sono mai
tirati indietro, e la loro presenza nel campo del dolore e della malattia ¢
sempre stata notevole sia sul piano dottrinale, sia sul piano dell'impegno
del volontariato.

Il documento sull’eutanasia della Congregazione per la Dottrina della
Fede chiarisce la posizione della Chiesa Cattolica:

«Potrebbe anche verificarsi che il dolore prolungato e insoppor-
tabile, ragioni di ordine affettivo o diversi altri motivi inducano
qualcuno a ritenere di poter legittimamente chiedere la morte
o procurarla ad altri. Benché in casi del genere la responsabilita
personale possa essere diminuita o perfino non sussistere, tut-
tavia l'errore di giudizio della coscienza — fosse pure in buona
fede — non modifica la natura dell’atto omicida, che in sé rima-
ne sempre inammissibile. Le suppliche dei malati molto gravi,
che talvolta invocano la morte, non devono essere intese come
espressione di una vera volonta di eutanasia; esse, infatti, sono
quasi sempre richieste angosciate di aiuto e di affetto. Oltre le
cure mediche, cio di cui 'ammalato ha bisogno ¢ 'amore, il ca-

! Cfr. E. oE SerT1s, Eutanasia, Edizioni Messaggero, Padova 2008, p. 81.

127



1128

lore umano e soprannaturale, col quale possono e debbono cir-
condarlo tutti coloro che gli sono vicini, genitori e figli, medici
e infermieri»?.

A fondamento della riflessione di tutta la dottrina cattolica in campo
bioetico, vi ¢ il principio dell'inviolabilita della vita umana. Il presup-
posto dell’indisponibilitd della vita umana, sia propria, sia altrui, che
risulta evidente dalla sacralitd che la caratterizza ¢ la base della bioetica
cristiana. Lesistenza dell’'uomo ¢ sacra allorché ha origine e destina-
zione ultima in Dio, e perché in ogni vita umana vi ¢ un’implicazione
diretta di Dio stesso. Lindisponibilita della vita umana non ¢, pertanto,
un presupposto esclusivamente fideistico, bensi pone le sue solide basi
sulla speculazione filosofica e teologica. Per i cristiani il rifiuto della
“dolce morte” si giustifica nella fede e nella speranza riposta in Cristo,
che attraverso la sua sofferenza, morte e resurrezione ha conferito un
significato nuovo all’esistenza di ognuno. E del tutto evidente che in un
tale orizzonte di pensiero nasca la netta proibizione, oltre che la con-
danna, di qualunque forma di omicidio: sia esso aborto, infanticidio,
assassinio o eutanasia’.

La tradizione cattolica ha sempre mostrato un’attenzione particolare
nei confronti dei malati e nei confronti dei sofferenti. I diversi ordini
ospedalieri di ispirazione cattolica sono testimonianza di questa predi-
sposizione. Linteresse della Chiesa non ¢ solo pratico ma fondamental-
mente di carattere morale nelle problematiche che riguardano la medi-
cina e la salute, specialmente con le questioni che riguardano Iinizio
della vita e la fine dell’esistenza umana.

Lindivisibile connessione fra suicidio ed eutanasia indica alcune pre-
messe di una cultura eutanasica e, in particolare, una considerazione
della persona umana come soggetto di un diritto che puo tutto sulla
propria vita e sulla propria morte. Per poter ammettere I'eutanasia, la
vita umana deve essere pensata come qualcosa al servizio dell’'uomo.
Proprio a questa profonditd s'incontra un’insanabile opposizione fra

2 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione sull eutanasia, 5 maggio
1980.

3 Cfr. A. PerTOsA, Scelgo di morire? Eutanasia, accanimento terapeutico, eubiosia,
ESD Edizioni Studio Domenicano 2006, pp. 82-83.



una considerazione della vita come dono di Dio, bene di cui 'uomo
¢ beneficiario e responsabile, ma non possessore, o della vita come ac-
cidente biochimico, di cui ciascuno puo disporre a proprio piacere e
senza responsabilita*.

Leutanasia si oppone direttamente ai doveri verso Dio, a quelli verso
il prossimo e a quelli verso se stessi’.

Nello sviluppo del pensiero pro eutanasia, la Chiesa vi ha ricono-
sciuto una delle manifestazioni dell’indebolimento spirituale e mora-
le riguardo alla dignitad della persona morente e un ricorso spicciolo
all’utilitarismo e al disimpegno di fronte alla sofferenza. I documenti
del Magistero sul tema dell’eutanasia sono stati molteplici e tra i tan-
ti ricordiamo la Dichiarazione sull’Eutanasia (1980), pubblicata dalla
Congregazione per la Dottrina della Fede, il Documento del Pontificio
Consiglio Cor Unum. Questioni etiche, relative ai malati gravi e ai mo-
renti (1981); 'Enciclica Evangelium Vitae (1995) di Giovanni Paolo 11
(in particolare ai nn. 64-67); la Carta degli Operatori sanitari, redatta
dal Pontificio Consiglio per la Pastorale della salute (1995)°.

Gia la Bibbia afferma che il credente deve accettare la vita come dono
da accogliere con gratitudine. Nei Padri della Chiesa a proposito della
riflessione sul quinto comandamento, Agostino afferma la non liceita
dell’uccisione di un uomo, anche se si tratta di colui che lo desidera’.

Nei documenti recenti della Chiesa cattolica, il Magistero ha comin-
ciato a occuparsi costantemente del tema dell’eutanasia come problema
rilevante per la societa.

Fu il Magistero di Pio XII a occuparsi in maniera diffusa dei temi
di etica medica. 11 12 settembre del 1947 parla di tesi mostruose® che
vorrebbero introdurre pratiche “nefaste” e “immorali”, riferendosi alla
presunta pieta che piuttosto che prendersi cura dell'uomo, pretende di giu-
stificare 'eutanasia per sottrarre 'uomo dalla sofferenza.

4 Cfr. M. ARamMINI, Leutanasia, Giuffre editore, Milano 2003, pp. 129-131.

5 Cfr. M. Cavivary, Curarsi e farsi curare, San Paolo, Milano 2006, pp. 130-132;
Cfr. ARamiINT, Leutanasia, op.cit., pp. 129-131.

6 Cfr. PERTOSA, Scelgo di morire, op. cit., pp. 82-83; Cfr. D Sertis, Eutanasia, op.
cit., pp. 81-89.

7 Cfr. 1D., Scelgo di morire, op. cit., pp. 82-83.

8 Cfr. D Serrtis, Eutanasia, op. cit., p. 81.

[ 129



Successivamente, in un discorso dell’ottobre 1951 alle levatrici, af-
ferma che considerato che la vita ha origine da Dio non esiste alcun
uomo che possa autorizzare la distruzione della vita umana’.

Nel 1957, alla domanda sull’obbligo o meno di accettare il dolore
per spirito di fede, Pio XII afferma che non esiste obbligo da parte della
morale cristiana e che pertanto i trattamenti analgesici sono leciti, a
patto che la somministrazione dei farmaci analgesici non abbiano come
fine 'accorciamento della vita umana'®

Largomentazione di fondo per il rifiuto dell’eutanasia ¢ che 'uomo
non ¢ il padrone della vita, ma un semplice amministratore che non ha
il diritto di sopprimerla!

Nell’ottobre dello stesso anno, Pio XII affermava che la scienza me-
dica ha il compito di definire i criteri di accertamento della morte ed
emettere il giudizio di morte sopraggiunta'”

Il Concilio Vaticano II nella Costituzione Gaudium et spes, al n.
27, tratta del tema dell’eutanasia definendolo pratica disumana al pari
dell’aborto, dell’omicidio, del genocidio e del suicidio volontario'

Paolo VI condanna 'eutanasia, come atto di omicidio per chi lo
attua e come consenso al suicidio per chi lo richiede. Inoltre, viene
condannato anche 'accanimento terapeutico.

Inoltre, afferma:

«Attentare alla vita umana, per qualsiasi pretesto e sotto qual-
sivoglia forma, significa disconoscere uno dei valori essenziali
della nostra civilta. Nel piti profondo della nostra coscienza —
ciascuno di noi lo pud sperimentare — si afferma come principio
incontestabile e sacro il rispetto di ogni vita umana, di quella che
inizia, di quella che non domanda che di svolgmsi di quella che

si avvia verso il proprio declino, di quella che ¢ debole, disarma-
ta, priva di difesa, alla mercé degli altri»'.

% Cfr. PErRTOSA, Scelgo di morire, op. cit., p. 132.

10 Cfr. D Sert1s, Futanasia, op. cit., p. 86.

11 Jvi, p. 133.

2 Ivi p. 134; Cfr. Pro XII, Discorso ai partecipanti al IX Congresxo della Societ
Italiana di Anestesiologia.

’ 13 Cfr. AaVv., Eutanasia e magistero della Chiesa, Chirico, Napoli 2006, pp. 13-

14.

14 Paoro VI, Udienza generale del 27 gennaio 1971.



Giovanni Paolo II diverse volte ¢ intervenuto sulla questione dell’eu-
tanasia. In questo lavoro, ci soffermeremo sull’analisi dell’Enciclica
Evangelium vitae, in cui Papa Giovanni Paolo II dedica a questa realta
un’attenzione tutta particolare.

Nell’Enciclica, viene delineato il contesto sociale in cui 'eutanasia
trova la sua importanza, individuandolo in una societd che non vede
nella sofferenza valore, anzi la sofferenza viene considerata come il male
per eccellenza, da rimuovere ad ogni costo® .

Giovanni Paolo II nel terzo capitolo, sottolineando la stretta connes-
sione fra eutanasia, suicidio e omicidio, afferma che il suicidio al pari
dell’omicidio & sempre moralmente inaccettabile. La Chiesa ha sempre
respinto il suicidio come scelta gravemente cattiva. Il suicidio ¢ un atto
gravemente immorale, perché comporta il rifiuto dell’amore verso se
stessi e la rinuncia ai doveri di giustizia e di carita verso il prossimo,
verso le varie comunita di cui si fa parte e verso la societa nel suo insie-
me, anche se come attenuante possano sussistere influenze psicologi-
che, culturali e sociali che portano a compiere un gesto estremo senza
speranza'®.

Approvare l'intenzione suicida di un altro e aiutare mediante il cosid-
detto suicidio assistito a realizzarla, significa farsi collaboratori di un’in-
giustizia, che non puo mai essere giustificata'’.

Leutanasia deve dirsi una falsa pietd, anzi una preoccupante perver-
sione di essa: la vera compassione, infatti, rende solidale col dolore altrui,
non sopprime colui del quale non si pud sopportare la sofferenza. E tanto
pili perverso appare il gesto dell’eutanasia, se viene compiuto da coloro
che, come i parenti, dovrebbero assistere con pazienza e con amore il loro
congiunto o da quanti, come i medici, per la loro specifica professione,
dovrebbero curare il malato anche nelle condizioni terminali pili penose.

La scelta dell’eutanasia diventa pil grave, quando si configura
come un omicidio che gli altri praticano su una persona che non

15 Cfr. Grovanni Paoro 11, Enciclica Evangelium vitae, sul valore e I'inviolabilita
della vita umana, del 25-3-1995, n. 15; Cfr. PErTOSA, Scelgo di morire, op.cit., pp.
83-84.

16 Cfr. Grovannt Paovo 11, Enciclica Evangelium vitae, p. 60.

- 17 Ivi, p. 67.

131



1sg4

I’ha richiesta in nessun modo e che non ha mai dato ad essa alcun
consenso's,

L Evangelium vitae condanna nettamente 'eutanasia, affermando con
forza l'inviolabilita della vita umana. Inoltre, I’ Evangelium vitae condan-
na ogni legge che autorizza ['utilizzazione di mezzi medici per praticare
Peutanasia, auspicando nello stesso tempo che le leggi definiscano con
maggiore efficacia ciod che si conﬁgura come accanimento terapeutico vie-
tandolo®.

Infine, solo in ordine di esposizione, troviamo il Catechismo della
Chiesa cattolica che dedica all’eutanasia quattro articoli dal 2276 al 2279.

In tali articoli si richiama al rispetto di coloro la cui vita risulta inde-
bolita per malattia o handicap, richiamando come moralmente inaccet-
tabile qualsiasi forma di eutanasia diretta o come omissione che potreb-
be provocare la morte®. Per quanto riguarda 'accanimento terapeutico,
si afferma che linterruzione di procedure mediche onerose, pericolose,
straordinarie o sproporzionate rispetto ai risultati attesi puo essere legit-
tima®'. Infine, si afferma che pur se la morte ¢ considerata imminente,
le cure ordinarie sono dovute ad una persona ammalata, e non devono
essere interrotte. Inoltre, pud essere moralmente conforme alla dignita
umana ['uso di analgesici, per alleviare le sofferenze del malato termina-
le, anche con il rischio di provocare la morte anticipata. Infine, si invita
a incoraggiare le cure palliative che costituiscono una forma privile-
giata della carita disinteressata®.

Laccompagnamento spirituale del morente

L Ars Moriendi, Uarte del morire del Medioevo, dove la morte ri-
entrava nella quotidianit, ¢ caduta nel dimenticatoio. Il sacramen-
to dell’'unzione dei malati era possibile presso la salma ancora calda,
percio divenne consuetudine interpellare il cappellano dell’ospedale

18 Jbidem.

'Y ARAMINI, Leutanasia, op. cit., p. 141.
2 Cfr. CCC, 2276-2277

21 Ivi, 2278.

22 Ivi, 2279



solo nell'ultimissima fase dell’esistenza di una persona o a morte gia
sopraggiunta. Sicuramente le religioni con i loro rituali possono of-
frire consolazione e aiuto, ma deve essere ancora riconosciuto che tali
riti potrebbero costituire un sostegno anche all’inizio del processo di
morte?.

Proprio dell’accompagnamento spirituale alla morte, ¢ anche I'aiu-
to offerto al morente a vedere e vivere la fine della propria esistenza,
come evento significativo, ricco di esperienza e pacifico. Le chiese e le
religioni danno anche la speranza di una vita dopo la morte.

L’accompagnamento spirituale assume oggi un’importanza di pri-
mo piano nella relazione di aiuto al morente. Accompagnare significa
essere compagni per un tratto di strada, quella che separa dalla morte;
significa essere vicini per condividere il proprio essere. L'accompagna-
tore dovrebbe avere come obiettivo primario di diventare esperto in
umanitd. Diventare esperti in umanita non dipende tanto da un sape-
re astratto quanto dall’esperienza personale concreta vissuta coscien-
temente. Per chi accompagna diventa necessario umanizzarsi, per tro-
vare i modi giusti di umanizzare rapporti, cure, strutture, ambiente.

Umanizzarsi nel senso pitt alto e pitt nobile del termine. Questo
obiettivo dovrebbe entrare nella formazione personale di ogni ope-
ratore e costituire la base di ogni altra formazione. Come si diventa
esperti in umanita? Psicologi e formatori indicano come primo pas-
so la conoscenza di se stessi. Non si pud pretendere di comprendere
I’altro, se non si parte dalla conoscenza di sé, della propria realta,
della propria umanita nei suoi aspetti positivi e negativi. Nella societa
dell'immagine, dell’esteriorita e della competitivita, sembra sempre
pit difficile rientrare in se stessi, calarsi nei recessi pit profondi del
nostro essere per conoscerci meglio. Dobbiamo renderci conto che
questa ¢ una via obbligata. Si tratta sicuramente di un lavoro impe-
gnativo, ma che puo dare risultati sorprendenti a tutti i livelli, non
fosse altro che quello di liberarci dai rischi della superficialita e della

presunzione®.

23 Purippe Arits, Luomo e la morte dal medioevo a oggi, trad. it., Laterza, Roma-
Bari 1980, p. 32.
24 Perapprofondiment: hetp:/Awwwisicp.it/rivista_pdff02._2006_estate/ pp. 55-58 del 1/4/2012

133



134

Tra i primi requisiti richiesti a chi accompagna il morente dob-
biamo elencare 'autenticita, che si pud definire un modo di esse-
re della persona. Lautenticita nella relazione non significa soltanto
sinceritd,ma assume un significato molto pit1 vasto e profondo, im-
plica cio¢ il “fare la verita su se stessi”, andare alla scoperta della
propria identitd, avere la voglia di guardarsi dentro per analizzare
il proprio vissuto utilizzando le occasioni che la vita ordinaria ci offre.
Conoscerci nella verita ci rende consapevoli delle nostre dipendenze,
condizionamenti, limiti e paure.

Ci rendiamo conto che non possiamo aiutare gli altri se prima
non aiutiamo noi stessi, se non prendiamo in mano la nostra situa-
zione, qualunque essa sia, per lavorare ad un processo di crescita
personale. Il compito di ogni individuo ¢ appunto quello di evol-
versi, di crescere per sviluppare le proprie potenzialita. I problemi
non si risolvono negandoli o nascondendoli dietro un’immagine
ideale di sé. Si risolvono se & possibile, affrontandoli con pazienza.
La capacita di accompagnare dipende, in gran parte, da come
abbiamo gestito e come gestiamo la nostra vita, da come abbia-
mo integrato le sofferenze e il negativo che sono in noi.

Ascoltare il grido di aiuto degli altri, riconoscere il dolore, i la-
menti, la perdita della speranza, suppone l'aver guardato prima
queste realtd dentro di noi. I conti li dobbiamo fare prima con
le nostre frustrazioni se abbiamo l'intenzione di accostarci all’altro.

- Se c¢i manca il coraggio, passiamo oltre, non troviamo né parole

né gesti per accogliere la sofferenza altrui perché non siamo attrez-
zati. Siamo sempre riluttanti a osservare la morte dentro di noi.
Occorre passare attraverso questo processo di riconoscimento e di
integrazione delle proprie ferite per poter prestare aiuto efficace a chi
¢ nel bisogno®.

Lascolto ¢ un’arte che si impara. Il paziente ha bisogno di essere
ascoltato e creduto quando esprime il suo dolore fisico o morale,
quando manifesta la sua paura e la sua angoscia o semplicemente
parla di sé, del suo passato. Il nostro ascolto, a volte, ¢ distratto, su-

2 Thidem.



perficiale, pil interessato alla risposta da dare che alla persona da
comprendere. Il vero ascolto diviene possibile solo nel silenzio di
tutto il resto, in quanto esige presenza, attenzione cosciente, com-
prensione empatica, osservazione. Lascolto chiede di centrarsi sulla
persona con spirito libero da pregiudizi e valutazioni soggettive.

E importante entrare in questa prospettiva. Sotto il profilo spiri-
tuale si raggiungono risultati non disprezzabili, anche solo ascoltando.
Per comprensione empatica si intende la capacita di mettersi dal
punto di vista dell’altro, o come si dice: nei suoi panni. Da quel
punto di vista le cose si vedono in modo diverso. Il sapere che pre-
sto morira provoca nel soggetto un grande sconvolgimento e questo
va tenuto presente. Sono proprio i morenti ad insegnarci come dob-
biamo accompagnarli. Partendo da loro s'impara ad accompagnare.

2 Thidem.

1155






