STEFANIA LEOTTA

Evangelizzazione e cultura
nell’insegnamento di mons. A. Sorrentino

Nell’elaborato che ho stilato per il conseguimento del titolo di
Magistero in Scienze Religiose, dal titolo “Evangelizzazione e cul-
tura, con particolare riferimento all’insegnamento dell’arcivescovo
mons. Aurelio Sorrentino”, le considerazioni fatte, incentrate sul rap-
porto tra evangelizzazione e cultura (e di conseguenza sulla proble-
matica urgente ed attuale dei rapporti cultura e fede) hanno un
grande valore in se stesse e soprattutto in rapporto al progetto pasto-
rale della chiesa italiana per quel che riguarda I'evangelizzazione e la
catechesi. Esse sono servite anche come premessa per esporre ed
approfondire i contenuti magisteriali dell’arcivescovo Sorrentino circa
la pastorale della cultura e i rapporti tra fede e cultura, tra cultura e
vangelo. Tale magistero, infatti, & ricco di contenuti culturali, aperto
all’azione pastorale, sempre attento alla complessa problematica del-
I'vomo contemporaneo. Un magistero tendente ad individuare una
“cultura cristiana” da porre a fondamento della pastorale ed avente
come fine di porre in luce e valorizzare la missione dei laici nella
chiesa e nella societa.

Il magistero di mons. Sorrentino & racchiuso nelle Lettere
Pastorali, raccolte e pubblicate in occasione del suo giubileo episco-
pale. In quella intitolata “Impegno di fede”, del 1970, egli trattd del
rapporto tra cultura e fede ed espose le difficolta esterne ed interne
che la chiesa deve affrontare in una societa frammentata e pluralista.
In ordine alla fede egli affermava che “1’uomo moderno si arresta
davanti alla porta dell'infinito, dubita perfino delle sue capacita cono-
scitive, teme di cadere vittima di tragiche illusioni... C’¢ in giro una
mentalita storica che in nome della storia giustifica tutto, in quanto
la storia sarebbe la madre e I'unico valore della veritd; I'unica cosa
certa ¢ che nulla e certo, I'unica cgsa assoluta & che nulla & assoluto,
I'unica cosa fissa & che tutto & relativo. Questo atteggiamento prag-
matista, dell'uvomo d’oggi, si concretizza nella domanda: “a che cosa

175



serve Dio e la religione nella nostra vita?”. Egli diceva ancora che
«mentre un secolo fa il problema della fede era un problema di cul-
tura, oggi, invece, il problema dell’esistenza di Dio e di Cristo, & fun-
sionale, perché cid che interessa all'uvomo d'oggi non & di sapere se
Dio esiste e se Cristo & veramente risorto ma se Dio e Cristo “servono”
a qualcosa in un mondo che promette all'uomo di dargli tutto cio di
cui ha bisogno». Per questo egli affermava “bisogna dare una risposta
valida all'uomo d’oggi e alle sue esigenze perché la fede ed i suoi
impegni sono sempre gli stessi e non possono cambiare col mutare
dei tempi; quello che deve variare € il modo di vivere la fede, nel
nuovo contesto socio-culturale. Per cui ad una mentalita scettica
bisogna contrapporte la forza di una testimonianza viva; ad una fede
tradizionalista, mitica, devozionistica, bisogna contrapporre una fede
basata su una scelta pastorale e personale, consapevole e libera, ad una
fede tiepida, infantile, disincarnata, bisogna contrapporre una fede
adulta, operosa ed impegnata che non rimpianga il passato ma sia
lieta del presente e fiduciosa del futuro”.

Quello dell’evangelizzazione e della cultura & stato uno dei temi
prioritari dell'impegno pastorale di mons. Sorrentino. Egli, infatti,
I’aveva enunciato nel discorso programmatico pronunciato presentan-
dosi alla chiesa reggina 1 ‘8 settembre 1977. Dell’impegno culturale
egli trattd in molte lettere. In “Evangelizzazione, promozione umana
e impegno socio-culturale della chiesa reggina”, a proposito della
“rottura tra vangelo e cultura”, parlando del trapasso epocale del
nostro paese, invitava tutti a prendere coscienza dei mali antichi e
recenti della Calabria, dovuti soprattutto alla arretratezza economica
e culturale. Di fronte a questa situazione, egli sosteneva “la necessita
di una cultura cristianamente ispirata, perché senza una sua media-
zione e una traduzione del messaggio evangelico la Chiesa non
potrebbe annunziare la Buona Novella agli uomini di ogni condi-
zione di ogni tempo”.

Nella lettera “Dio & Padre” per la Quaresima del 1980, affermava:
“all'impegno sociale il cristiano deve unire I'impegno culturale, per-
ché sono le idee che rinnovano il mondo e guidano la storia. Si
aggiunga che il Vangelo non & un ricettario pronto per tutti i bisogni.
Per cui occorre una mediazione culturale fatta di studio, di analisi
della realtd, di conoscenza delle concrete possibilita per trarre dagli
eterni principi del Vangelo criteri di giudizio e direttive di azione”.
Da cid si deduce che la costante preoccupazione pastorale di mons.

176



Sorrentino & stata quella di sollecitare vivamente sacerdoti e laici ad
impegnarsi in modo serio e diuturno alla evangelizzazione della cul-
. tura, all’instaurazione di un rapporto sempre piu vitale e fecondo tra
fede e cultura, in tutti i settori della vita associata ed ecclesiale, per
dare un fermento nuovo ad una societa difficile e complessa, & per
questo che in tutti i suoi documenti non manca mai l'accenno alla
pastorale della cultura, in quanto egli riteneva che l'avvenire stesso
della chiesa, della fede e del cristianesimo in genere, passa attraverso
la cultura.

Mons. Sorrentifio tornd a trattare con insistenza della cultura e del
nesso intimo e necessario fra cristianesimo e cultura nella lettera del
1981, nella quale mette in rilievo ed approfondisce il tema del rap-
porto della cultura con il cristianesimo, articolandolo in tre parti: la
cultura e I'uomo, cristianesimo e cultura, mete culturali per la chiesa
reggina. In essa viene in luce una concezione molto complessa di cul-
tura che, tenendo presente i contenuti riferiti al sapere acquisito e
ordinato nei vari settori della conoscenza, fa emergere una visione
complessiva della realta e della vita, che nell’ambito della conoscenza
si trasferisce ai rapporti interpersonali ed operativi, sottolineando
soprattutto  l'emergenza  umana. Nella lettera  pastorale
“Cristianesimo e cultura”, egli scrisse che: “tra la cultura e la liberta
dell'uomo intercorre uno stretto legame. Come nasce libera, la cul-
tura ha bisogno di un regime di liberta per diffondersi, in quanto una
cultura imposta contrasta con la liberta dell I'uomo e ostacola il pro-
cesso formativo della cultura stessa”. Da questo emerge la convin-
zione profonda che I'uomo & soggetto, oggetto e fine della cultura.
Cid & dovuto al fatto che I'uomo si caratterizza per la capacita di cul-
tura come fruitore ed artefice, in quanto fine primario della cultura &
I'educazione dell’'uomo, il perfezionamento del suo “essere” prima ed
il potenziamento del suo “fare” dopo. E in questa prospettiva che si
chiarisce il rapporto necessario ed armonico tra cultura e cristiane-
simo e si delinea quell’ideale di umanesimo cristiano che mons.
Sorrentino approfondi nella lettera per la Quaresima del 1983. In essa
egli diceva che “I'umanesimo cristiano si deve confrontare con i vari
umanesimi che si sono manifestati storicamente, accogliendo cio che
di valido si pud trovare in ciascuno di essi, nel confronto, ciog, con i
vari umanesimi che 1’7zer culturale della storia ha elaborato e manife-
stato. Il cristianesimo ne propone una forma eccelsa nella convinzione
che “soltanto in Dio e nel suo inviato Cristo trova vera luce il mistero

7



dell’'uomo e che solo il Cristo, rivelando il mistero del Padre e del suo
amore, svela pienamente ['uomo all’'uomo e gli fa nota la sua altissima
vocazione”.

Ecco perché la chiesa deve prendere le debite distanze da quelle
concezioni ideologiche sull'uomo che si esauriscono nel tempo e nello
spazio, ricercando ed assumendo dalle varie culture tutti quegli ele-
menti che sono storicamente validi, riformulandoli alla luce del lieto
annuncio dell’amore di Dio che, in Cristo e nello Spirito, allarga gli
orizzonti umani nella dimensione escatologica dei “nuovi cieli” e
della “nuova terra” da anticipare “qui” e “ora”, attraverso un impegno
culturale sostenuto dalla fede e dalla grazia. Da qui scaturisce 1'impe-
gno culturale della chiesa. Questo tema ricorre continuamente nel
magistero di mons. Sorrentino, dove il termine “culturale” & sempre
preceduto da quello “sociale”. Egli, infatti, nel richiamare ai compiti
che gravano sulle chiese particolari e soprattutto su quella reggina,
poneva sempre in rilievo I'impegno fondamentale che la chiesa deve
assumere e cio¢ la mediazione culturale che tende ad una “cultura cri-
stianamente ispirata” che non & solo possibile ma necessaria.
Innanzitutto perché rende pill “comprensibile e accettabile il messag-
gio evangelico, adattandolo senza adulterarlo ai diversi contesti socio-
culturali, anche perché esiste uno strettissimo legame tra
Cristianesimo e cultura, in quanto essi si condizionano e si influen-
zano reciprocamente”.

La centralita della cultura venne riproposta in alcuni scritti che
I'arcivescovo Sorrentino ci regald in occasione della preparazione del
XXI Congresso Eucaristico Nazionale del 1988, con il titolo
“L'Bucaristia & cultura”. L'Eucaristia, ha assunto una grande impor-
tanza nel magistero di mons. Sorrentino. Non a caso, infatti, i suoi 28
anni di servizio episcopale iniziarono nel 1965 con la lettera
“L'Eucaristia nel rinnovamento post-conciliare della Chiesa” e si con-
clusero con le lettere “L'Eucaristia segno di unita” e “L'Eucaristia
dimensione ecclesiale e sociale”. E non € un caso che alla base del suo
magistero, troviamo il Congresso Eucaristico diocesano, celebrato a
Bova Marina nel 1965, I'anno eucaristico diocesano ed i precongressi
eucaristici parrocchiali, culminati nella celebrazione del Congresso
Eucaristico Nazionale del 12 giugno 1988.

Tutto cid & stato intenzionale; egli, infatti, volle rendere nota I'i-
dea madre che l'avrebbe guidato nel suo servizio: la dottrina del
Corpo Mistico di Cristo, esplicitata nella lettera “In omnibus

178



Christus”. Tutta l'attivita apostolica, magisteriale e pastorale di
mons. Sorrentino & illuminata e sostenuta dall’eucaristia, che egli
pose al vertice dell’evangelizzazione. Nella lettera “Eucaristia segno
di unita” egli sollecita tutti “a mettere I'Eucaristia al centro della
nostra vita personale e della nostra Chiesa locale”. Riferendosi al con-
testo socio-culturale italiano affermava che sono molti i motivi “che
rendono attuale la riflessione sulla comunione, perché la comunione &
I'unica che rende possibile, pur nella pluralita dei doni e dei servizi
I'unita della Chiesa che si realizza proprio nell’Eucaristia”. In questa
lettera egli mette ancora in rilievo 1’eucaristia come nucleo dell’'unita
ecclesiale, “perché in essa noi diventiamo cio che riceviamo, cioe
Cristo, che & uno”.

Egli presenta I’Eucaristia come la perfezione della vita cristiana e
il fine di tutti i sacramenti; ecco perché essa, assieme al popolo di
Dio, all’Apostolo ed alla Parola di Dio ¢ componente essenziale di
ogni chiesa particolare. Per questo si dice che non esiste chiesa senza
eucaristia né eucaristia senza chiesa. In questo contesto biblico-teolo-
gico, Sorrentino presenta 1’eucaristia come segno di riconciliazione:
“essa &, innanzitutto, sacramento di riconciliazione nel senso che
attua e perpetua l’alleanza di Dio con il suo popolo... cancella le radici
del peccato, che & causa di rottura e di divisione”. Egli pone 1’eucari-
stia come fonte e simbolo della solidarieta e della carita umana, cen-
tro della comunita cristiana, orientando la riflessione di tutta la
comunita diocesana verso la carita che &, egli afferma, “il cuore del
Cristianesimo, senza di cui il Cristianesimo perderebbe la sua identita
e la sua ragione d’essere”.

Nella lettera pastorale del 1966 “L'Eucaristia nel rinnovamento
post-conciliare della Chiesa” ed in quella del 25 marzo 1987, mons.
Sorrentino metteva in rilievo la dimensione sociale dell’eucaristia e il
suo rapporto con la cultura affermando, nella prima che “il problema
di una pih perfetta socialitda riceve luce ed avvio di soluzione
dall’Bucaristia”. Nella seconda sviluppa questo tema ed enuclea le
caratteristiche della vera comunita che si rispecchiano nella chiesa,
perché essa ha come centro e cardine 1’eucaristia, la quale, egli
diceva: “Inculca quelle virth sociali che sono il fondamento di ogni
autentica comunitd; e cioé l'unione, la concordia, la solidarieta”.
Leucaristia, dunque, plasma l'uomo comunitario, educa alla socialita
e a quella maturita sociale per la quale il cristiano non vive in modo
egoistico. Quindi il fedele che si forma alla pieta eucaristica non puo

199



non essere poi nella societa civile fermento e costruttore di giustizia e
di pace. Egli continua ribadendo che: “nell’Eucaristia la scala dei
valori & la garanzia di quell’'umanesimo plenario che assicura lo svi-
luppo di tutto 1’'uomo e di tutti gli uomini, la forza e I'alimento di
una carita che & pitt grande del male, che & sempre capace di andare
“oltre” la misura della giustizia e dell’uguaglianza, che sa dare all’al-
tro non soltanto il “suo”, ma molto pitt del “suo”, per il quale non
doniamo qualcosa, ma noi stessi”. Nel paragrafo 9 della lettera del 25
marzo 1987 riprese questo tema affermando che: “Se per cultura s’in-
tende non quella elitaria che comprende soltanto un corredo di cono-
scenze filosofiche, umanistiche o scientifiche, ma anche quella cono-
scenza che comporta una visione della vita, criteri di giudizio,
comune sentire, senso critico, coerenza di vita, coscienza illuminata e
responsabile, & evidente che 'Eucaristia plasma I'uomo alimentando
I'impegno, il coraggio e la capacita di donare agli altri, di servire il
prossimo, di intendere la vita come missione da compiere sotto il
segno della carita e del sacrificio”.

L'aspetto socio-culturale, dell’Eucaristia si fonda proprio sull’ana-
logia che esiste fra i sacramenti e le esigenze della vita.

“Il Cristianesimo, egli affermava, non & una ideologia e neanche
una pura dottrina. E una vita. E come ogni vita ha le sue tappe: la
nascita, la crescita, la maturita; conosce le sofferenze e le malattie.
Quindi se & vero che tutti i Sacramenti sono strettamente uniti
all’Bucaristia e sono ordinati ad essa; se & vero che la vita cristiana
deve tendere a conformarsi sempre di piu a Cristo, anzi ¢ Cristo
stesso; e se & vero che I'Eucaristia & il sacramento che piu ci assimila
a Cristo, facendoci diventare una cosa sola con lui, bisogna conclu-
dere, che & I’Eucaristia che costruisce la maturita cristiana”. Ecco per-
ché il credente, che vive nell’eucaristia, si ritrova “formato progressi-
vamente alla maturitd umana e cristiana; “educato” al senso sociale e
sull’esempio di Cristo, uomo perfetto, deve inserirsi nella comunita,
osservare gli obblighi sociali, aprirsi alla partecipazione ed alla condi-
visione”. Ed infine, “sostenuto” nelle sue speranze, in quanto
“I’Eucaristia prepara ed anticipa il mondo nuovo”.... ci fa pregustare
la vita nuova perché educa e forma alla serenita, al coraggio, alla
gioia; impegna a costruire un mondo nuovo fondato sulla giustizia e
sulla pace”. Cosi 'eucaristia & fondamento - fondazione dell’ethos cri-
stiano; & sacramento di carita; segno e causa di socialita; stimolo alla
solidarieta ed alla oblazione sacrificale per gli altri; & fonte di giovia-

180



N

lita e di convivialita socializzante; & sorgiva di speranza che non
delude. Leucaristia & cultura se essa & pienamente vissuta, si incarna
e si storicizza in comportamenti che si stratificano nel tessuto storico-
sociale e culturale in cui il credente & chiamato a vivere ed operare.
Lazione pastorale che si snoda nell’arco del luminoso magistero di
mons. Sorrentino, la si pud definire dinamica e precisa. Essa scaturi-
sce dalla profonda crisi socio-culturale in cui si & venuta a trovare la
societa contemporanea, crisi che si pone principalmente a livello
umano, etico, culturale, religioso, causata soprattutto dal fenomeno
della secolarizzazione e dall’indifferenza religiosa. Dinanzi a questa
crisi, la chiesa deve adoperarsi per aiutare l'uomo a ritrovare se stesso,
attraverso una nuova evavangelizzazione, capace di generare una cul-
tura cristiana che impregni le diverse culture che convergono sul
valore dell'uomo quale persona aperta al trascendente, soggetto di
diritti inalienabili ed universali. La chiesa, quindi, dopo aver preso
coscienza della sua missione prioritaria che & quella di una nuova
evangelizzazione, sente la necessita di programmare un progetto
pastorale atto a risanare il rapporto tra cultura e vangelo proprio
attraverso una pastorale della cultura dinamica e sistematica. Ed &
questa linea pastorale della cultura che e stata costantemente presente
nei programmi annuali che mons. Sorrentino propose, nei suoi anni
di magistero, alla chiesa reggina, adattando le motivazioni su esposte
alle situazioni specifiche dell’ambiente calabrese. In questo senso
intervenne “sugli aspetti religiosi e sociali della questione meridio-
nale e calabrese” con concretezza di analisi, di denuncia e di stimolo
all’azione ed alla collaborazione, come & testimoniato nel volume “Per
amore del mio popolo non tacerd” del 1987. Non c’¢ stata occasione,
infatti, in cui egli non abbia esortato all'impegno pastorale, nell’am-
bito della scuola, della famiglia, della politica, del lavoro e alla colla-
borazione con le istituzioni, esprimendo nel contempo precise propo-
ste, operative. A prescindere dalle iniziative isolate, promosse da varie
istituzioni ed associazioni, la progettazione pastorale della diocesi si
basa soprattutto su alcune strutture e strumenti adeguati a garantire
stabilita e sistematicita al servizio formativo, educativo ed apostolico
della cultura. Ed & proprio in questa direzione che si concentrd lo
sforzo di mons. Sorrentino. Forse egli non riusci a portare avanti tutti
i progetti che aveva programmato, in quanto gli vennero a mancare le
strutture, le risorse, umane ed economiche necessarie. Ma la maggior

parte delle opere gia esistenti, a cui l'acivescovo aveva assicurato con-

181



tinuitd, come delle opere nuove che egli volle creare, presero felice-
mente il via.

Dalle linee, programmatiche che stanno alla base del suo servizio
pastorale, motivate ed elencate nel piano pastorale del 1988-89,
emerge I'impegno e la sollecitudine per la formazione teologica e
sociale di sacerdoti e laici, soprattutto attraverso I'Istituto Superiore
di Scienze Religiose, la Scuola per Operatori Pastorali, il Centro cul-
turale S. Paolo e I'Istituto di Formazione Socio-Culturale. Scopo spe-
cifico dell’Istituto Superiore di Scienze Religiose & la qualificazione
per I'insegnamento della religione nella scuola primaria e secondaria,
ma anche di favorire una solida ed organica preparazione in vista del-
l'assunzione di ministeri ecclesiali e di compiti di responsabilita nei
vari servizi pastorali della diocesi. Egli pose cura ed attenzione, per il
proseguimento e 1’ adattamento alle nuove esigenze, alla Scuola
Superiore di servizio sociale. La sua tenace insistenza rese possibile
1’attuazione del suo progetto della Scuola di formazione socio-cultu-
rale. Fu sollecito alla formazione dei catechisti, attraverso le molte-
plici iniziative dell’Ufficio Catechistico Diocesano e degli operatori
pastorali, attraverso frequenti corsi di aggiornamento in tutti 1 set-
tori: liturgico, caritativo e dei mezzi di comunicazione sociale sociale.
Mons; Sorrentino riservd costante attenzione alle comunicazioni
sociali, considerando questi mezzi privilegiati per far giungere il
messaggio evangelico anche ai piui lontani. Si deve alla sua iniziativa
la pubblicazione, nel 1985, della rivista quadrimestrale di vita e cul-
tura “La Chiesa nel tempo”, che ha come scopo la pubblicazione, dif-
fusione e I'approfondimento delle piti importanti manifestazioni cul-
turali promosse o ospitate dalla chiesa reggina, in tutti questi anni.
Ma si deve anche a mons. Sorrentino la ripresa del periodico
“L’ Avvenire di Calabria”, eco della vita religiosa e civile della diocesi,
e della rubrica televisiva “Spazio Nuovo”. Tutto questo ci dimostra
quanto sia stato importante per l'arcivescovo Sorrentino, la presenza
regolare ed incisiva della comunita ecclesiale attraverso i mass-media.

Egli, inoltre, incoraggid listituzione delle due Universita della
terza eta sorte in citta, dimostrando la sua sensibilita alle dimensioni
culturali nel servizio che gli anziani attendono dalla chiesa e dalla
societa. Infine, la Scuola per operatori pastorali ha trovato risposte
valide sia per i docenti che 1 partecipanti.

Egli fu sempre consapevole della complessita e della difficolta del
suo progetto pastorale, vista la situazione socio-culturale e la poverta

182



dei mezzi. Ma di fronte alle difficolta esortd sempre ad avere
pazienza, a non fermarsi, a non scoraggiarsi, come lui non si fermo
mai, né si scoraggid, stando sempre vicino ai suoi figli reggini come
un padre e pastore, forte e coraggioso.

183






