CATERINA BORRELLO

Agostino e i donatisti: la fatica del dialogo e la liberta
nella Chiesa

Scopo e delimitazione del contributo & presentare i criteri e i
tentativi di dialogo che emergono in alcune Letfere di Agostino re-
lative al Donatismo, lo scisma sviluppatosi in Africa alla fine della
persecuzione di Diocleziano (305), che fu la prima questione “re-
ligiosa” che dovette affrontare I'imperatore Costantino. La scelta
delle Lettere permette di cogliere pitt da vicino il nesso esperienza-
riflessione! che caratterizza lo sviluppo della teologia del Vescovo
di Ippona, il carattere progressivo del suo pensiero?, sfuggendo a
quella pretesa di inquadramento rigidamente sistematico che, nel
corso dei secoli, ha portato spesso ad interpretazioni ambigue e
contraddittorie. Inoltre mentre nei grandi trattati antidonatisti®,
anche quando risponde e polemizza con le opere dei suoi contem-
poranei, lo scambio & solo indiretto e, di fatto, si rivolge ai suoi let-
tori e ai suoi fedeli4, nelle Lettere «il Vescovo si rivela nella sua
azione e nei dibattiti in corso llic et tunc» e ci introduce nel viv-

L Cfr. V. GrRossL, La Chiesa di Agostino. Modelli e simboli, Bologna 2012, p. 12.

2 Come si evince dalla composizione delle Ritrattazioni alla fine della sua vita.

3 Lopera antidonatista di Agostino si sviluppd per circa 30 anni, dal Salmo abbece-
dario del 393 al Contro Gaudenzio del 419. Cfr. voll. XV, 1-2 e XVI, 1-2 della Nuova Bi-
blioteca Agostiniana (NBA), Roma 1998-1999.

4 Cfr. R. CRESPIN, Ministére et sainteté. Pastorale du clergé et solution de la crise do-
natiste dans la vie et la doctrine de saint Augustin, Paris 1965, pp. 146-148.

5 S. LANCEL, Saint Augustin et les Donatistes dans les Nouveaux Sermons Dolbeau, in
M. MARIN — C. MORESCHINI (edd.), Africa cristiana, storia, religione, letteratura, Brescia
2002, pp. 201-219, vedi p. 202. Naturalmente, come fa notare Cacitti, le Lettere posso-
no rappresentare una fonte di parte, essendo uno strumento dellimpegno di Agostino
nella lotta contro lo scisma: Cfr. R. CACITTI, “Inz Africa ramusculus” Il Donatismo nell’E-
pistolario di S. Agostino, in Agostino e il Donatismo Lectio Augustini XIX Settimana Ago-
stiniana Pavese 2003, Roma 2007, (Studia Ephemeridis Augustinianum 100), p. 46. Tut-

141



142

dei suoi faticosi tentativi di relazione personale, confronto e dialo-
go per la soluzione dello scisma che da circa un secolo affliggeva la
Chiesa africana.

Qualche rapido cenno sul Donatismo

Nelle Chiese dell’Africa, alla cessazione della persecuzione di
Diocleziano, si pose il problema di quei presbiteri e vescovi che
avevano consegnato i libri sacri alle autorita civili, i cosiddetti #7a-
ditores, o che comunque non si erano opposti con chiarezza e de-
terminazione. Questa accusa investi Ceciliano, divenuto vescovo di
Cartagine in una elezione contestata come irregolare, prima del-
I’arrivo dei vescovi della Numidia, e Felice di Aptungi, uno dei ve-
scovi ordinandi. Gli oppositori elessero al suo posto Maggiorino,
cui poi successe Donato, da cui lo scisma prese il nome, anche se
la designazione di donatisti fu sempre vigorosamente rifiutata dai
suoi aderenti, che pensavano di essere semplicemente i veri cristia-
ni del Nord Africa®.

Con 'avvento di Costantino il problema supero i confini locali
e «divenne una questione di interesse pubblico»’. Subito dopo la
diffusione in tutte le province dell’Editto di Tolleranza (311) di
Galerio, I'Imperatore invid precise istruzioni per fare restituire al-
le chiese i beni confiscati durante la persecuzione. In particolare in
Africa invio lettere al proconsole Anulino, con cui concedeva an-
che I'esenzione fiscale al clero e delle sovvenzioni, riservandole
espressamente alla comunita di Ceciliano e informando anche di-
rettamente il vescovo con una sua missiva®. Si poneva cosi «la que-

tavia Pellegrino osservava che esse costituiscono «una fonte di primaria importanza per
la conoscenza del Donatismo»: Cfr. M. PELLEGRINO, Introduzione a SANT’ AGOSTINO, Le
lettere I, NBA XXI, Roma 1969, p. LXXXII. A questa edizione fard sempre riferimento
nella citazione delle Leztere.

6 Cfr. R. MARKUS, Donato. Donatismo, in Agostino. Dizionario Enciclopedico, FITZGE-
RALD ed., ed. it. (a cura di) L. Alici e A. Pieretti, Roma 2007, p. 590. Sulla storia del Do-
natismo Cfr. ID., Introduzione generale a SANT’ AGOSTINO, Polemica con ¢ Donatisti, NBA
XV/1, Roma 1998, pp. VII-XXXIII.

7 MARKUS, Introduzione generale cit., p. IX.

8 BUSEBIO, Storia Ecclesiastica X, 5,15-17; X, 6,1-5; X, 7, 1-2. Cfr. AGOSTINO, Ep. 88
al vescovo donatista Gennaro, in cui vengono ricostruite le tappe dell’origine del Dona-



stione di chi avesse titolo al riconoscimento imperiale»®. I Donati-
sti, irritati, inviarono al proconsole un libello di protesta da inol-
trare all'imperatore, insieme alla richiesta della convocazione di un
concilio che giudicasse Ceciliano'®. Costantino intervenne convo-
cando il sinodo di Roma, poi di Arles (314), e infine, di fronte alle
continue richieste e ai disordini, si pronuncio direttamente a favo-
re di Ceciliano (316)!1.

Il nuovo assetto del Cristianesimo seguito all’Editto di Costan-
tino e al riconoscimento della liberta religiosa rispetto alle istitu-
zioni civili, sollevo all’interno della stessa Chiesa la questione della
liberta religiosa. D’altra parte la necessita di definirsi di fronte al-
Pautorita, cui stava a cuore I'unita della Chiesa all’interno dell’uni-
ta dell'Impero, esasperd e radicalizzo le questioni interne spingen-
do le comunita cristiane verso un’identita assolutizzante ed esclu-
dente, sconosciuta nei primi secoli. «Impero universale» richie-
deva «una Ortodossia cristiana universale»'?. Il Donatismo diven-
ne espressione della Chiesa africana contro ’amministrazione im-
periale, mentre i cattolici si allineavano alle Chiese europee, cosid-
dette d’oltremare, col supporto dell'Imperatore.

Lintervento di Costantino fu esitante, altalenante nelle sue po-
sizioni. Si avvicendarono fasi alterne col ricorso ora alla persuasio-
ne ora alla forza; con i suoi successori, a seconda degli umori dei
politici al potere, non mancd anche qualche sostegno legale alla
causa del Donatismo, come sotto I'imperatore Giuliano.

All’epoca di Agostino lo scisma donatista lacerava la cristianita
nord africana, mentre il terrorismo delle bande dei circoncellioni,

tismo e dei suoi primi rapporti con Costantino, riportando copia del rapporto ufficiale
del proconsole Anulino e della lettera di Costantino al proconsole dell’Africa Probiano.
Cfr. anche L. DATTRINO, Introduzione in OTTATO DI MILEVI, La vera Chiesa (a cura di) L.
Dattrino, Roma 1988, pp. 14-24 e OTTATO, Appendice.

9 MARKUS, Donato. Donatismo, cit., p. 590.

10 OrrATO, I, 22.

11 Cfr. Epp. 43, 7, 20; 88, 1-5; 105, 2, 6-10.

12 MARkuUS, Introduzione, in Agostino e il Donatismo cit., p. 11. Cfr. anche P. BROWN,
1] dissenso religioso nel Tardo Inmpero romano: il caso dell’Africa settentrionale, in ID., Re-
ligione e societd nell’'eta di S. Agostino, Torino 1975, pp. 223-244, orig. in «History»,
XLVI (1961), pp. 83-101.

143



144

che lo affiancava, minacciava il clero cattolico. Il vescovo di Carta-
gine Aurelio e il giovane vescovo d’Ippona Agostino avviarono
un’energica azione per il ritorno all'unita della Chiesa.

La lettera strumento privilegiato di dialogo

La lettera costituiva il «principale mezzo di comunicazione dispo-
nibile in quel tempo»!> e Agostino stesso la ritiene esplicitamente
uno strumento essenziale di dialogo. Parla di «epistolare collo-
quinm» e invita un suo interlocutore, il vescovo donatista Massi-
mino, ad ascoltare le parole scritte nella lettera: audi placidissime
quae sequuntur®.

Nei testi presi in esame la lettera & utilizzata per invitare a un in-
contro personale!, ma anche per avviare la discussione, continuarla
o sostituire la disputa diretta quando questa non puo aver luogo.
Agostino sollecita i suoi interlocutori a rispondere!”, si dichiara dis-
ponibile a condurre la discussione per mezzo di lettere, sia quando,
considerata la difficolta di trovare un latore privato'8, la vicinanza
puo favorire lo scambio epistolare, come nel caso di Onorato!® o di
Crispino, vescovo di Calama?, sia quando non & possibile I'incon-
tro, e allora le lettere «che volano lontanissime» gli permettono di
«raggiungere la mente» dell’interlocutore che egli «arde dal deside-
rio di conoscere» e con cui vorrebbe «trattenersi in conversazio-
ne»?!, come si esprime scrivendo al vescovo Emerito, di cui gli &
giunta fama del buon ingegno e della erudizione nelle arti liberali.

13 M. CALTABIANO, Agostino d'Ippona e la comunicazione scritta con gli eretici, in ACME,
Annali della Facolta di Lettere e Filosofia dell’Universita degli Studi di Milano, LIX, 1
(2006), p. 58. Sulle Lettere Cfr. R. B. ENO, Epistulae (Lettere), in Agostino. Dizionario
Enciclopedico cit., pp. 631-640.

14 Fp. 29, 1.

15 Ep. 23, 1.

16 Epp. 33, 2; 34, 5.

17 Ep. 23, 3. 6.

18 Cfr. M. CALTABIANO, I latori della corrispondenza di Agostino: tra idealizzazione e
realtd, in «Augustinianumy», XLI, 1 (2001), pp. 113-148.

19 Ep. 49, 3.

20 Ep. 51, 1.

21 By 87,19.



Le lettere «si diversificano per ampiezza, natura, occasione e to-
no», costituendo sempre «uno strumento pastorale»??. Agostino
ritiene suo dovere di vescovo, officium caritatis?®, non solo annun-
ziare e predicare la Parola, ma anche non tacere di fronte agli er-
rori e confutarli con ogni mezzo, anche quello epistolare, nell’in-
cessante ricerca di una soluzione alla grave e cronica crisi della
Chiesa africana. In primo luogo si rivolge ai vescovi donatisti®4, in-
viando non lettere di comunione, per il loro rifiuto di appartenere
all’unica Chiesa, ma lettere private di pacificazione; e successiva-
mente, quando non riceve da loro risposta, ai laici che ritiene ben
disposti e cercatori della verita, andando oltre I’ammonizione di
Paolo di evitare I’eretico dopo un primo tentativo?.

Per comprendere la peculiarita di questi approcci epistolari ri-
sulta utile il confronto con la vivace relazione di un incontro effet-
tivamente avvenuto, quello con I’anziano vescovo donatista di Tu-
bursico Fortunio?¢. Agostino, di passaggio dalla cittadina mentre si
recava a Cirta per un’ordinazione episcopale, prende I'iniziativa di
andarlo a trovare, per rispetto della sua veneranda eta e consape-
vole delle sue buone disposizioni. La notizia dell’incontro si spar-
ge rapidamente e si raduna una folla in gran parte non interessata
a trattare i problemi religiosi in modo utile per la salvezza ma «co-
me si va a teatro per assistere a uno spettacolo, senza attenzione, con
strepito e confusione». Il colloquio, riferisce Agostino, prosegue per

“alcune ore «## alterno sermone». Egli chiede che i discorsi siano ste-
nografati, perché possano essere conosciuti dalle comunita e servire

22 CACITTL, “Ine Africa ramusculus”, cit., p. 46. Cfr. anche CRESPIN, Ministére et sain-
teté, cit., pp. 139-155. Brown si discosta da questa interpretazione delle lettere ai dona-
tisti come «positiva ricerca di dialogo» e le ritiene piuttosto «essenzialmente diplomati-
che», caratterizzate «da tutta I'ampollosa cortesia delle grandi potenze in una guerra
fredda»; per lui Agostino desidera prendere 'iniziativa senza esporsi all’odiosita in cui
poteva incorrere colui che appariva come aggressore. Cfr. P. BROWN, L’atteggiamento di
sant’Agostino verso la coercizione religiosa, in ID., Religione e societd, cit., pp. 245-258,
(orig. in «Journal of Roman Studies», LIV, (1964), pp. 107-116) in particolare p. 248.

2 Ep. 23,1, Cfr. PELLEGRINO, Introduzione, cit., p. LXX: «La carita & il principio ispi-
ratore della condotta di Agostino verso i Donatisti».

24 PossIDIO, Vita di Agostino, 9, 3.

25 Tit. 3, 10. Cfr. Epp. 43, 1,1-2; 52.

26 Cfr, Ep. 44.

145



146

da insegnamento, ma incontra molte difficolta, prima per il rifiuto
del vescovo Fortunio; dopo avergli strappato il consenso, per quello
degli stenografi; infine, incarica qualche suo accompagnatore, ma il
clima di confusione e le frequenti interruzioni dovute agli strepiti
della folla, impediscono loro di continuare. La discussione prosegue,
in qualche momento si arena su reciproche accuse e luoghi comuni,
finché il Vescovo d’Ippona la conduce ai temi teologici che gli stan-
no a cuore, per cui l'incontro si scioglie in un clima di reciproca sti-
ma e benevolenza, con la promessa di continuare in una situazione
pit favorevole.

Il resoconto fa emergere i vantaggi che porteranno Agostino a
preferire lo strumento epistolare. In primo luogo il confronto si puo
sviluppare in tranquillita: chi scrive una lettera ha il tempo per me-
ditare e soppesare le parole, specialmente lontano dal chiasso dei tu-
multi delle folle che partecipavano alle discussioni come a spettaco-
li e competizioni. Inoltre, le lettere, testi scritti e firmati, diventava-
no documentazione cui si poteva ricorrere in altre circostanze e la lo-
ro pubblicazione, spesso richiesta espressamente?’, permetteva di
farne conoscere i contenuti alle comunita, trasformando, di fatto, il
colloquio epistolare in una disputa pubblica a servizio della fede e
della verita, in grado di riportare i dubbiosi e gli erranti nell’orto-
dossia e di aiutare i cattolici a rimanere nella retta fede.

Non manca tuttavia in Agostino la consapevolezza del limite del-
la corrispondenza. Le parole scritte possono sempre essere fraintese
e non risultare totalmente trasparenti, come scrive a Massimino:
«Quanta paura ho che tu pensi che io ti parli insultandoti, piuttosto

che con affetto, dal momento che non puoi vedere il mio cuore»?8.

I criteri del dialogo

Nella prima lettera a noi giunta indirizzata a un donatista, il ve-
scovo Massimino di Simitum presso Ippona, scritta da Agostino
ancora presbitero, sono gia esposti chiaramente gli atteggiamenti

27 Cfr. Epp. 33, 4; 51, 1.
28 Ep. 23,5.



di fondo e i criteri che egli ritiene indispensabili per rendere effi-
cace un dialogo.

Ilustrando I'intestazione alla lettera: Domzino dilectissimo et hono-
rabili fratri Massimino®, spiega che si rivolge al vescovo donatista
chiamandolo domzinus, perché considera il compito di scrivergli un
servizio nella carita, in nome di quell’unico Signore che ha dato il pre-
cetto di «servirsi a vicenda nella carita» (Gal 5,13); dilectissimus, per-
ché «Dio solo sa che non solo ti amo, ma ti amo come me stesso, dal
momento che ho piena coscienza di desiderare per te i beni che desi-
dero per me»; honorabilis, non per onorare il suo episcopato, che non
riconosce, ma perché «io so che tu sei uomo, e so che 'uomo & stato
fatto ad immagine e somiglianza di Dio»; infine, frazer*°, perché «di-
ciamo, siete nostri fratelli, anche a coloro che dicono di non essere
nostri fratelli», in nome del comune battesimo.

Vengono cosi introdotti gli atteggiamenti fondamentali con cui
accostarsi a chi la pensa diversamente e non riconosce la comu-
nione ecclesiale. Nelle altre lettere Agostino continuera ad insiste-
re sull’amore e sull’onore che si deve alla persona che sbaglia, non
all’errore?!, introducendo I'importante distinzione tra errore ed er-
rante, ripresa da Giovanni XXIII nella Pacem in terris2.

Dalla lettera emerge che nel condurre il dialogo bisogna: rinun-
ciare ai rimproveri reciproci, non rinfacciarsi le violenze sofferte
nel passato da ambo le parti, «perché la Chiesa guarda sempre in
avanti per completare il suo cammino»??; trattare la questione in

29 Ep. 23, 1.

30 Cfr. En. In Ps. 18, 2,6: «Tu insisti “Non mi cercare”. Cid lo vuole certamente I'ini-
quita che ci ha divisi, non la carita per la quale siamo fratelli [....] cerco mio fratello e mi ri-
volgo al Signore per lui, non contro di lui. Né dico nella preghiera: “Signore, di a mio fra-
tello che divida con me Peredita”, ma “di a mio fratello che conservi con me U'eredita».

31 Cfr. anche Ep. 33, 1: «Non ti riesce poi difficile capire che cosa in te non esito ono-
rare. Certamente non reputo degno d’onore alcuno l'errore dello scisma [...] Ma sei tu
in modo particolare che io voglio onorare per il fatto che non solo ci sei legato col vin-
colo della stessa comune natura umana, ma perché in te vi sono, pit evidenti che in altri,
segni d’animo eminentemente pacifico» ; Ep. 61, 1; C. litt. Petiliani 1,29,31: «diligite ho-
mines, interficite errores».

32 Pacem in terris, 83.

33 Grossl, La Chiesa di Agostino, cit., p. 86. Cfr. Ep. 51, 1: «In qualunque modo fino-
ra abbiamo agito, passiamo oltre, affinché il passato non ci impedisca le cose restanti».

147



148

sé, cioé chiarire i motivi dello scisma sulla base dell’autorita della Scrit-
tura e con fiducia nella ragione umana, per trovare elementi di solu-
zione; infine, quando il confronto si arena su qualche difficolta, met-
tere da parte anche le parole e trovarsi uniti nella preghiera. Sono que-
sti i criteri per ogni discussione all'interno della Chiesa, che aiutano a
circoscrivere la questione all’ambito religioso, affrontandola con i
mezzi a disposizione della comunita ecclesiale al suo interno*.

«Togliamo di mezzo gli inutili rimproveri che le due parti sogliono sca-
gliarsi contro reciprocamente per ignoranza e tu non rinfacciarmi i tem-
pi di Macario come io non ti rinfaccero la crudelta dei Circoncellioni. Se
questo fatto non ricade su di te, nemmeno Ialtro ricade su di me [...] Ho
deciso pertanto di trattare questa causa conformemente alle forze e alla
capacita che il Signore si degna di concedermi, in modo tale che attra-
verso le nostre pacifiche discussioni tutti coloro che hanno rapporti con
noi comprendano quanto la Chiesa Cattolica si differenzi dalle comunita
eretiche o scismatiche»?’.

Agostino in questa fase esclude ogni intervento coercitivo e ras-
sicura Massimino:

«E non fard questo finché i soldati sono qui perché nessuno di voi creda
ch’io abbia voluto trattare la questione con maggior tumulto di quello
che vorrebbe la causa della pace; bensi dopo la partenza dei soldati, af-
finché tutti gli uditori comprendano che il mio proposito non & quello
che degli uomini vengano costretti contro la loro volonta ad aderire alla
comunione di qualcuno, ma che la verita diventi ad essi chiara attraverso
una ricerca condotta con la massima tranquillita. Per parte nostra cesse-
ra il terrore rappresentato dal potere temporale, cessi anche per parte vo-
stra il terrore diffuso dalle bande dei Circoncellioni. Trattiamo la cosa
concretamente, razionalmente, basandoci sulla autorita delle Sacre Scrit-
ture; quieti e tranquilli, per quanto ci & possibile, domandiamo, cerchia-
mo, bussiamo, affinché possiamo ottenere e trovare e ci si apra. Chissa
che non avvenga che, assecondando il Signore i nostri sforzi e le nostre
preghiere concordi, cominci a sparire dalle nostre terre un obbrobrio e
un’empieta cosi grande delle regioni africane»?®.

34 Cfr. GrossI, La Chiesa di Agostino, cit., p. 72.
35 Ep. 23, 6,
36 Ep. 23, 7.



Essendo il dialogo essenzialmente ricerca della verita, esso esige
inoltre la prontezza nel correggersi una volta trovatala’’. Va con-
dotto con spirito di prudenza e pieta religiosa®8, senza odio, e se
emerge qualche tono pill aspro esso «vuole provocare non I'ama-
rezza della discordia, ma la riprensione dell’amore»*®; non vuole
offendere, ma «evitare la falsa dolcezza dell’adulazione»:

«Quando sentiamo dirci da uno qualche verita in tono alquanto pungente,
noi veniamo corretti non gia da quel tale, che forse & peccatore anche lui,
ma dalla stessa Verita, cioé da Cristo, ch’¢ il Giusto, affinché il nostro capo
non resti impinguato dall’olio della delicata ma dannosa adulazione»*.

La fatica del dialogo

Ma i buoni propositi non bastano e molti sono gli ostacoli che
Agostino si trova ad affrontare e che emergono dalla sua corri-
spondenza.

La sequenza delle lettere 33-34-35, riguardanti i rapporti con
Proculiano, vescovo donatista di Ippona, lo testimonia. La lettera
33, indirizzata direttamente a Proculiano da Agostino, ausiliare del
vescovo Valerio, mostra tutto il dramma di una divisione interna
alla stessa Chiesa:

«Vedi di quanta vergognosa sozzura sono state imbrattate le case e le fa-
miglie cristiane! Mariti e mogli vivono d’accordo nell’intimita coniugale,
eppure sono in discordia quando si tratta dell’altare di Cristo. Nel nome
di Lui giurano di mantenere la pace nei rapporti vicendevoli, eppure non
possono averla nei rapporti con Lui. I figli hanno un’unica casa coi geni-
tori, eppure non hanno un’unica casa di Dio; desiderano entrare in pos-
sesso dell’eredita dei genitori, mentre sono in contrasto con essi sull’ere-
dita di Cristo. Servi e padroni dividono il comune Signore, che prese la
forma di servo, per liberare tutti gli uomini col servirli»*!.

37 Cfr. Ep. 43, 1, indirizzata a un gruppo di laici donatisti.
38 Cfr. Ep. 44, 1, indirizzata a un gruppo di laici donatisti.
39 Ep. 53, 3,7 al cattolico Generoso.

40 Fp. 33, 3 al vescovo Proculiano.

41 Ep. 33, 5.

149



150

Agostino si rivolge al vescovo donatista con parole di affetto,
esprime desiderio di pace e la disponibilita piena ad un incontro,
ammette la reciprocita nel liberarsi a vicenda dall’errore e nell’aiu-
tarsi ad eliminare la discordia. Ribadisce che la discussione dovra
riguardare la questione in sé, ossia la causa, |'origine e il motivo
dello scisma, senza rinfacciarsi vecchie discordie e mettendo a con-
fronto i motivi della divergenza.

Ma la lettera restd senza risposta. Agostino, divenuto vescovo ti-
tolare di Ippona, ricorre con le lettere successive alla mediazione
del laico Eusebio, persona in vista, perché faccia pressione sul ve-
scovo donatista, che non vuole ricevere le sue lettere*?, per ottene-
re una risposta.

Egli continud ad impegnarsi senza posa nel dialogo sia all’interno
della comunita cattolica, prendendo parte e sostenendo con la sua
abilita retorica i Sinodi provinciali, in cui i vescovi cattolici affronta-
vano le questioni ecclesiali col contributo delle diverse posizioni; sia
sollecitando occasioni di confronto diretto tra cattolici e donatisti.

Nel sinodo del 401 si stabili di discutere con dolcezza e spirito
di pace, inviando una delegazione in giro tra le varie diocesi per
convincere i donatisti dell’inutilita dell’opposizione; il concilio di
Cartagine del 403 decise di sollecitare una Conferenza tra rappre-
sentanti delle due Chiese, ma ottenne un secco rifiuto®. Infine, la
Conferenza si realizzo nel giugno del 411, convocata dal governo
sotto la presidenza del commissario imperiale Marcellino.

Liberta religiosa nella Chiesa

Riguardo all’intervento delle autorita civili nella questione do-
natista la posizione di Agostino risulta particolarmente complessa
e alcune sue affermazioni, espresse come soluzione a problemi
concreti, ridotte a teoria sistematica ne hanno fatto un «precurso-
re dell'Inquisizione»*4.

4 Ep. 35,1 ad Eusebio.

4 11 Primate donatista di Cartagine Primiano replico: sndignum est in unum conve-
niant filii martyrum et progentes traditorum. Cfr. Brev. I11, 4.

44 Brown, pur preferendo parlare di «atteggiamento» piuttosto che di «dottrina» di
Agostino (Cfr. BROWN, L'atteggiamento di sant’Agostino, cit., p. 246), sostiene che «Ago-



Nella lettera 93, scritta tra il 407-408 al vescovo Vincenzo, di
una corrente di donatisti moderati, Agostino stesso parla del suo
cambiamento di atteggiamento:

«Mi sono dovuto arrendere agli esempi messi sotto i miei occhi dai miei

colleghi. Dapprima ero del parere che nessuno dovesse essere condotto

per forza all’unita di Cristo, ma si dovesse agire solo con la parola, com-
battere con la discussione, convincere con la ragione, per evitare d’avere
tra noi come finti cattolici coloro che avevamo gia conosciuti tra noi co-
me critici dichiarati. Questa mia opinione perd dovette cedere di fronte

a quella di coloro che mi contraddicevano non gia a parole, ma che mi

portavano le prove dei fatti»*.

Agostino — come si & visto — si era impegnato direttamente coi
Donatisti in un confronto pacifico delle rispettive posizioni fonda-
to sul ricorso alla comune ragione umana e aveva orientato I'epi-
scopato cattolico su una linea di prudenza e moderazione. Quan-
do nel Concilio di Cartagine del 404 i vescovi cattolici, esasperati
per le continue violenze cui erano sottoposti e da cui casualmente
si salvo lo stesso Agostino, decisero di chiedere l'intervento delle
autorita civili, aderi alla proposta di limitarsi a un decreto di pro-
tezione per difendere i cattolici e permettere di continuare pacifi-
camente il dibattito tra le due parti. Ma prima della delegazione uf-
ficiale, arrivarono pressioni alla corte di Ravenna* e I'imperatore
Onorio emand un editto di soppressione del donatismo*/, con
I'obbligo del ritorno alla chiesa cattolica. Allora il vescovo di Ip-
pona fini col dare I'assenso, lasciandosi convincere dell’opportuni-

stino puod essere considerato il primo teorico dell'Inquisizione» (IDEM, Agostino d’Ippo-
na, Binaudi, Torino 2005, p. 236). Per Joly, pur essendo insensato farne il teorico del-
P'Inquisizione, «il faut pourtant ajouter aussi qu'il a, le premier (apres Optat), ouvert trés
largement une voie qui, historiquement, a abouti a I'Inquisition. 1l limitait strictement la
nature des sévices permis, mais plus tard, une civilisation plus brutale pourrait de bonne foz,
en se croyant fidéle & Augustin, allonger la liste et I'aggraver, jusqu’au bicher»: R. JOLY,
Saint Augustin et Uintolérance religieuse, in «Revue belge de philologie et d’histoire»,
XXXIII, 2 (1955), pp. 263-294, in particolare pp. 293-294.

4 Ep. 93,5, 17.

46 Agostino si riferisce alle querele presentate personalmente da Massimiano, vescovo
di Bagai, che ostentd le ferite infertegli dai circoncellioni. Cfr. Epp. 88,7; 185, 7, 26-28.

47 Cod. Theod. XV1,5.37,38; 6. 4,5; 11.2.

151



152

ta dell’intervento coercitivo dal miglioramento della situazione ge-
nerale e soprattutto dalle numerose conversioni:

«Gia godiamo del ravvedimento di molti di essi; costoro professano e di-
fendono l'unita cattolica con tanta sincerita e sono tanto contenti d’es-
sersi liberati dell’antico loro errore, che non solo ce ne rallegriamo assai,
ma ce ne meravigliamo. Per causa di non so quale abitudine, in nessun
modo avrebbero pensato di cambiarsi in meglio, se non fossero stati scos-
si dalla paura e non si fossero preoccupati di riflettere sulla verita [...].
Costoro adesso condannano la loro condotta precedente e il proprio mi-
serando errore, per cui credevano di compiere per il bene della Chiesa di
Dio tutte le ribalderie che commettevano nella loro inquieta temerarieta!
Orbene, non sarebbero mai stati avviati alla guarigione, se al pari dei fu-
riosi, non fossero stati legati coi vincoli delle leggi, che a voi dispiacciono
tanto»*2,

Nelle lettere indirizzate ai Donatisti Agostino continua a ribadi-
re la sua volonta di trattare con disposizioni pacifiche, invitando a
non inviare «armi ma lettere»*’; tuttavia cerca anche di giustifica-
re la posizione assunta dai vescovi cattolici, appellandosi ad argo-
menti biblici e teologici®®.

48 Ep 93, 1.

49 Cfr Ep. 87, 1 al vescovo Emerito, al quale esprime il desiderio di incontrarlo e
«trattenersi in conversazione» con lui; ed Ep. 88, scritta a nome del clero cattolico e in-
dirizzata al vescovo donatista Gennaro tra il 406-408, dove si sollecitano: «una pacifica
discussione con i nostri vescovi [...] per eliminare I'errore, non gli uomini, nella parte
ove si trovera, senza punire le persone ma correggendole» (88, 10); una riunione dei ve-
scovi donatisti tra di loro «affinché tolto di mezzo I'errore, la carita fraterna si potesse ral-
legrare nel vincolo della pace» (88, 7); e almeno la cessazione delle violenze: «Quanto sa-
rebbe pit corretto e a noi pil accetto, se ci arrivassero vostre lettere piuttosto che le lo-
ro armi!» (88, 10), concludendo: «Scegliete quello che volete. Se poi voi disprezzate que-
ste nostre denunce, noi non ci pentiremo di aver voluto trattare con voi con disposizioni
pacifiche» (88, 12).

50 Brown ritiene «insufficiente» 'interpretazione del cambiamento di Agostino come
dovuto a circostanze esterne, il rifiuto del suo progetto di libera discussione e I'efficacia
dell’Editto imperiale, e lo inquadra nell’evoluzione del complesso pensiero agostiniano.
Cfr. BROWN, L’atteggiamento di sant’Agostino, cit., pp. 248 ss.; vedi anche F. H. RUSSEL,
Persuading the Donatists: Augustine’s coercition by words, in The limits of ancient Chris-
tianity: essays on late antique thought and culture in honor of R.A. Markus, W.E. Kling-
shirn — M. Vessey edd., The University of Michigan 1999, pp. 115-130.



Nello stesso tempo si rivolge ripetutamente anche alle autorita
e, inserendosi nella discrezionalita dell’applicazione della legge’?,
insiste sulla moderazione e soprattutto sull’esclusione della pena di
morte:

«Per I'amore di Gest Cristo ti scongiuro di non agire cosi. Noi non cet-
chiamo su questa terra di vendicarci dei nemici [...] Noi invece amiamo i
nostri nemici e preghiamo per loro. Ecco perché, servendoci di giudici e
leggi atti a incutere spavento, desideriamo di farli emendare e non gia di
farli uccidere, per strapparli dalle pene del giudizio eterno [...] Reprimi
quindi le loro colpe, ma in modo che si pentano d’aver fatto del male [...]
Tu quindi nell’istruire processi riguardanti la Chiesa, anche se riconosci
quanto sia fatta segno a infami ingiurie e quanto ne sia rattristata, di-
mentica, per favore, che hai il potere di condannare a morte e ricordati
invece della mia raccomandazione. Non avere a sdegno, onorando e di-
lettissimo figlio, che da te imploriamo la sopravvivenza per coloro per i
quali imploriamo dal Signore la resipiscenza. Oltre al fatto che non dob-
biamo allontanarci mai dal proposito di vincere il male col bene [...] Se
quindi pensate d’applicare la pena di morte per simili colpe, ci distoglie-
reste dal denunciare i colpevoli al vostro tribunale»’2.

Soprattutto ribadisce che la punizione e I'intervento esterno de-
vono essere sempre accompagnati dall’istruzione per non tramu-
tarsi in tirannia®®.

Intervenendo in diversi casi concreti, Agostino precedentemen-
te aveva sempre proclamato I'importanza della libera scelta in ma-
teria religiosa, riconoscendola sia ai cattolici che ai donatisti.

51 Cfr. P. BROWN, La coercizione religiosa nel basso impero romano: il caso dell’ Africa
Settentrionale, in BROWN, Religione e societd, cit. pp. 287-316 (orig. in «History»,
XIVIII, 1963, pp. 283-305), in particolare p. 291 dove si evidenzia che gli Imperatori la-
sciavano che i gruppi locali applicassero gli editti a modo loro.

52 Ep. 100, 1-2 al proconsole d’Africa Donato. Cfr. anche Epp. 133 al commissario im-
periale Marcellino; 134 al proconsole Apringio; 139 a Marcellino.

33 «Se ci limitassimo a incutere timore senza istruirli, cid apparirebbe un’ingiusta ti-
rannia [...] Non vi dico che uno possa essere buono per forza! Voglio dire che uno, per
paura di un castigo che non & disposto a subire, 0 abbandona I’animosita che lo tiene lon-
tano dalla verita conosciuta, o & costretto a conoscere la verita ignorata» (Ep. 93, 1,3 e 5,
16). «Il costringere le persone senza istruirle, sia pure allo scopo di far loro abbandona-
re un gran male e far abbracciare un gran bene, & uno zelo piti gravoso che vantaggioso»

(Ep. 100, 2).

153



154

La figlia di un colono, gia catecumena, era stata «sedotta» a pas-
sare alla comuniti donatista contro il volere del padre, che voleva far
valere i suoi diritti anche con la violenza. Ma Agostino si oppose:

«Ma io non volli che quella donna fosse accolta, se non a patto
che lei stessa avesse, di spontanea e piena volont3, scelto la condi-
zione migliore»>*.

A Crispino, vescovo donatista di Calama, che aveva comprato
un podere costringendovi gli abitanti a ricevere il nuovo battesimo,

scrive:

«Se i Mappaliesi son passati alla tua comunione di loro spontanea volon-
t3, ci ascoltino tutti e due, in modo che vengano scritte le cose che dire-
mo e, dopo essere state sottoscritte da noi, vengano tradotte in lingua pu-
nica. Liberati poi da ogni timore di dispotismo, scelgano pure la comu-
nione che vorranno. Da quanto diremo apparira se rimangono nella fal-
sita contro la loro volonta o se abbracciano spontaneamente la verita. Se,
infatti, non capiscono queste cose, con qual temerita hai attirato al tuo
partito persone che non capiscono? Se invece capiscono, ci ascoltino am-
bedue, come ho detto, e poi facciano quel che vorranno. Qualora poi sia-
no passati nella nostra comunione dei fedeli che tu credi siano stati co-
stretti, si faccia altrettanto con essi, ci ascoltino cioé ambedue e scelgano
il partito che pit loro piacera»”.

Ora ritiene che I'atto di liberta puo essere preceduto da un pro-
cesso di eruditio e di ammonizione in cui, nella polarita timore-
amore, non mancano elementi di paura come occasione esterna e
pressione indiretta nella formazione dell’'uomo saggio®®. Agostino
continua percid a patlare «da vescovo», assimilando «l’esercizio
dell’autorita imperiale il pitt possibile all’autorita tradizionale di un
vescovo cristiano»’’. La minaccia delle leggi deve avere piuttosto

54 Ep, 35, 4.

55 Ep. 66, 2.

56 Nell’Ep. 93,1 insiste sul valore medicinale del castigo dato per amore. Nella Ep.
185, 7, 26 Agostino definisce le leggi imperiali «#zolestiae medicinales», una «cura a base
di inconvenienti». Cfr. BROWN, L’atteggiamento di sant’Agostino, cit., p. 253; ID., La co-
ercizione religiosa, cit., p. 290.

57T BROWN, L’atteggiamento di sant’Agostino, cit., p. 256. Cfr. RUSSEL, Persuading the
Donatists, cit., p. 124.



un valore deterrente, come nella disciplina ecclesiastica, e «I’enfa-
si & sulla persuasione, non sulla punizione»®8. Lo stesso linguaggio
usato da Agostino, che non parla tanto di coercitio (repressione, li-
mitazione), ma piuttosto di correptio in vista della correctio (ravve-
dimento, miglioramento), appartiene alla disciplina penitenziale
della Chiesa®®. Si tratta dell’intervento autoritativo del vescovo,
che non & animato da spirito di vendetta, come pud accadere nel-
I'applicazione delle leggi civili, ma dalla misericordia e dalla spe-
ranza della conversione; implica una separazione solo temporanea
del peccatore ed ha un valore medicinale nei confronti di chi resta
sempre un fratello in virtti del comune battesimo.

Valenza ecumenica della teologia agostiniana

Sul piano teologico proprio il confronto coi Donatisti portera
Agostino ad elaborare dei concetti che avranno, e hanno ancor og-
gi, una forte valenza ecumenica®.

In primo luogo la consapevolezza del legame battesimale che in
Cristo unisce tutti i cristiani «creando un rapporto di fratellanza
che va al di 1a di ogni eresia, scisma o peccato nel quale si possa in-
correre»®!, per cui Agostino insiste sull’unicita del battesimo, fon-
dato sulla potestas di Cristo, contro la prassi africana, applicata dai
donatisti, di ripetere il battesimo amministrato da eretici, scismati-
Poi la centrale questione della natura della Chiesa e dei suoi rap-
porti con il mondo e le sue istituzioni. I donatisti consideravano la
Chiesa come comunita di puri, eredi dei martiri, separati da ogni
peccatore e da ogni compromesso col potere. Per Agostino la
Chiesa communio sanctorum, senza macchia, appartiene al tempo
escatologico; la Chiesa del tempo presente & una comunita per-

58 RUSSEL, Persuading the Donatists, cit., p. 124.

59 BROWN, L’atteggiamento di sant’Agostino, cit., p. 256. Cfr. Epp. 93, 3,10; 133; 134;
185 (De correptione donatistorum). Per la coppia correptio-correctio Cfr. RUSSEL, Persuading
the Donatists, cit., p. 122; V. GROSSI, Correptio — correctio — emendatio in Agostino d'Ippo-
na. Terminologia penitenziale e monastica, in «Augustinianum» XXXVIII, 1 (1998), pp.
215-222.

60 Gross1, La Chiesa di Agostino, cit., pp. 54-55.

1 Ibiden.

155



156

mixta di santi e peccatori, simbolicamente raffigurata dalla para-
bola del campo di grano e zizzania, che tollera in essa la presenza
dei malvagi fino alla separazione finale. I cristiani fedeli e infedeli
al vangelo non sono discriminabili e separabili nel tempo della sto-
ria, come volevano i donatisti, ma convivono nella stessa commu-
nio sacramentorum, mentre la comunione dei santi riunisce tutti gli
womini redenti da Cristo che vivono animati dalla carita. Questa
Chiesa non vive in alternativa, ma all’interno della societa umana,
al servizio della comunione tra tutti gli uomini.

Da qui la sua insistenza sulla «cattolicita», intesa come univer-
salita, segno di unita per tutto il genere umano, e la maturazione
del pitt ampio tema delle due citta®?, citta terrena e citta di Dio, che
vanno oltre le istituzioni transeunti di chiesa e impero, e nella sto-
ria vivono l'una nell’altra in una reciproca possibilita migratoria.
Veniva cosi superata ogni ottica di contrapposizione tra istituzioni
religiose e civili, ogni prospettiva di autoreferenzialita e di esclu-
sione: i cristiani nella storia non giudicano per condannare, non si
contrappongono, ma sono chiamati a vivere all'interno della citta
secolare, a sperimentare una comune possibilita di convivenza, in
un cammino non trionfalistico, ma fatto di continua penitenza e
conversione.

Ormai tutta 'umanita in quanto tale, e non solo I'Impero ro-
mano, viene a costituire lo spazio del Vangelo; ed & chiamata alla
solidarietd, facendo appello alla responsabilita, alla volonta di cia-
scuno che si esprime nella scelta radicale tra 'amore di sé, che di-
venta libidine del potere di pochi, e 'amore di Dio che & amore di
tutti, autentico amore sociale®.

62 J] tema & ampiamente sviluppato nel De civitate Dei, i cui primi tre libri sono pub-
blicati nel 413.
8 De civitate Dei, 14, 28.



