FRANCESCO GIOIA*

Laccoglienza dello straniero ieri e oggi

Per 'uomo primitivo lo straniero era un invasore, un nemico. Non
lo si accoglieva, ma lo si colpiva. Il rapporto verso lo straniero cambia
con l'evolversi della civilta, quando alla paura subentra la fiducia,
all'ostilita 'amicizia, all’accoglienza personale e privata 'ospitalita
pubblica e lo stato giuridico. Naturalmente nella storia di ogni popolo
si registrano momenti d’involuzione e di retrocessione.

Oggi la presenza degli stranieri in tutti i Paesi del mondo, parti-
colarmente in Occidente, & un fenomeno tale, che da solo caratterizza
il nostro tempo.

Il tema dell’«accoglienza dello straniero» interpella la nostra respon-
sabilita. Ma che significa accogliere 1'altro? L'altro & caratterizzato da
estraneita radicale: ¢ differente da noi per cultura, religione, lingua,
appartenenza etnica. Dobbiamo riconoscere che 1'accoglienza dell’altro
ci trova-ancora impreparati. Abbiamo tanto da imparare, da ascoltare, da
discernere, da osservare, per poter accogliere la differenza dell’altro.

La pratica dell'ospitalita nell’antico Egitto, nell’antica Grecia, nel-
I'antica Roma, presso gli Ebrei e nella tradizione cristiana pud costi-
tuire un chiaro punto di riferimento per una cultura dell’accoglienza.

~ Ecco un rapidissimo excursus storico sull’accoglienza ieri e oggil,
che abbraccia oltre 4.600 anni di storia2.

1. Nell’'antico Egitto

Le fonti non offrono una larga informazione sulla presenza dello
straniero in tutta la lunga e complessa storia egiziana. Siamo maggior-
mente informati sul periodo del nuovo impero, a cominciare cio¢ dalla

* Segretario del Pontificio Consiglio per la pastorale dei Migranti e Itineranti.

! Per una trattazione pit completa cfr. F. GIOIA, Pellegrini e forestieri nel mondo antico. E gitto,
Mesopotamia, Grecia, Roma, Israele e cristianesimo primitivo, Mondadori, Milano 1998.

2 Il documento pil antico citato in questa conferenza & I'lnsegnamemso di Kaghemni (scritto
durante la terza dinastia dell’Egitto: c. 2654-2600; cfr. E. BRESCIANI, op. cit., pp. 30-31), il
pil recente & I/ pellégrinaggio nel Grande Giubileo (25.4.1998).

33



XVII dinastia (sec. XVI a.C.)3, quando numerosi stranieri, soprattutto
commercianti, banchieri, artigiani si stabiliscono nelle citta egiziane4.

Queste categorie di stranieri erano protetti dalle autorith centrali
e locali, sia nelle loro persone che nei loro beni. Ancor piti al sicuro
erano i funzionari di stato, gli ambasciatori, i diplomaticis.

Il testo biblico parla di mercanti ismaeliti incamminati verso I'Egitto
(Gen 37,25). Cio significa che essi erano sicuri di trovarvi buona acco-
glienza. I fratelli di Giuseppe che tornano in patria dall’Egitto si fer-
mano in un luogo dove possono pernottare (Gen 42,27; 43,21). Lo
stesso Mose, che torna in Egitto, dopo un soggiorno in Madian, trova un
posto per passare la notte (Es 4,24). Tuttavia, la Bibbia presenta 'Egitto
come un oppressore (Es 1,11-14; 6,9; Dt 26,6); anche se gli Ebrei lo
rimpiangeranno (Nu 11,5-9; 16,13; 20,3-5)6.

Lo straniero di cui siamo maggiormente informati & colui che ha
una posizione privilegiata: chi si & stabilito nel paese per esercitare
un’attivita riconosciuta e difesa dalle competenti autorita. Il suo
nome ¢ registrato alla frontiera quando entra e quando esce’; nel
luogo di residenza & segnato nel registro di immatricolazione con la
sua nazionalita e con i dati genealogici®. Mentre lo straniero che &
solo di passaggio, anche se esercita attivita di interesse pubblico, non
gode della stessa sicurezza ed ha bisogno di appoggi e di accoglienza.

Il romanzo di Sinuhe, un testo del Medio Regno (c. 2133-1786
a.C.) il piu famoso di tutta la letteratura egiziana, racconta il viaggio
di un principe egiziano nel vicino Oriente. Egli fu soccorso dai
beduini; il re del Retenu (Siria) lo collocd persino prima dei suoi figli.
Al suo ritorno in patria Sinuhe instaura un regime di comprensione
verso chi si viene a trovare nelle strettezze in cui lui & gia passatod.

3 Cfr. J. PIRENNE, Le statut de 'ésramger dans I' Ancienne Egypte, in AAVV., L'étranger, Recueils
de la societé J. Bodin, IX, Paris 1958, pp- 93-103; E. BRESCIANI, Lo straniero, in S. DONADONI
(a cura), L'uomo egiziano, Bari 1990, pp. 235 ss.; IDEM, Testi religiosi egizi, Torino 1970.

4 Cfr. J. PIRENNE, art. cit., pp. 93-94.

5 Cfr. J. PIRENNE, art. cit., p. 96.

6 Nel libro della Sapienza si legge che I'Egitto & pit colpevole di Sodoma, perché «avendo
nutrito odio tanto profondo verso lo straniero..., non accolsero ospiti sconosciuti. ..; ridus-
sero schiavi ospiti benemeriti...; accolsero ostilmente dei forestieri» (19, 13-15).

7 Cfr. G. LEFEBVRE, Romans et contes égyptiens de Pdpoque pharaonique, Paris 1982, pp- 1-25 (in

particolare si veda il racconto di Sinohue che menziona tale prassi); cfr. J. PIRENNE, art cit.,
pp- 93-1 02,

8 Cfr. J. PIRENNE, art. cit., p. 102.

9 E. BRESCIANI, Letteratura e poesia dell’ Antico Egirto, Torino 1968, pp- 158-172; Cfr. I/ viaggio
di Unamon (ivi, pp. 508-515).

54



L'Egitto ¢ la terra promessa dei poveri, dei reiettil0. Fin dal Medio
Regno «la protezione del povero & un elogio quasi obbligatorio e
banale»11. Un nobile estinto dichiarava di se stesso: «Io sono colui la
cui mano & sempre aperta a chi non ha nulla, senza che il mio cuore
abbia mai detto: ho gia dato»12. Amenophis IV, il pil liberale di tutti
i faraoni, apri il regno (c. 1370-1350 a.C.) ai rifugiati provenienti
dall’ Asial3. \

Tra le persone che il re e i grandi del regno si sentono in dovere di
soccorrere vi sono: «gli affamati, gli assetati, gli ignudi»14, i «malati»,
1 «prigionieri», le «vedove e gli orfani»15, ma anche i «forestieri». I
moralisti egiziani hanno segnalato sei «opere di misericordia»: «Dare
il cibo all’affamato, dare da bere all’assetato, vestire gli ignudi, allog-
giare i forestieri, visitare i malati, liberare i prigionieri»16.

Gli «insegnamenti» (composizione sapienziale in cui il padre
«insegnava» al figlio) «parlano spesso dei doveri dei convitati e dei
loro ospiti»17. Cid pud essere la conferma di un costume. Si inse-
gnava: «Non trascurare un estraneo (con) la tua giara (d’olio), che sia
raddoppiata davanti ai tuoi fratelli. Dio ama che si rispetti 'umile,
pit (di quanto ami) che si onori il nobile»18. «Chi gode del male
dello straniero ci (= nel male) va. Lo straniero & servitore di qualcuno
in ogni luogo, suscita l'ira tra la folla senza che abbia fatto del male,
e un altro esercita la sua cattiveria contro di lui benché non abbia
fatto niente di cattivo. Deve ascoltare un insulto essendo pieno d’ira,
e ne deve ridere come se fosse uno scherzo; deve dimenticare 1’offesa

di una donna, perché & straniero... (Dio) ha stabilito che lo straniero
che arriva di fuori viva come I'indigeno»19.

10 J. BAILLET, op. cit., p. 502. L'autore consacra un paragrafo ai doveri del ricco verso gli infe-
riori e i poveri (pp. 502-518).

11 H. BOLKENSTEIN, Wohltatigkeil und Arnempfiege im yorschristlichen Altertum. Ein Beitragzum
Problem «Moral und Gesellschalt», Utrect 1939, p. 7.

12 Cfr. J. BAILLET, op. cit., p. 503.

13 Cfr. J. PIRENNE, art. cit., p. 99.

14 Cfr. ]. BAILLET, Le régime pharaonique dans ses rapports avec Iévolution de la morale en Egypte,
Paris 1912-1913, p. 505

15 Cfr. J. BAILLET, op. cit., pp. 504-514.

16 Cfr. H. BOLKENSTEIN, op. cit., p. 15.

17 J. LOPEZ, Gastfreumddchaft, in Lexikon der Agyptologie, edito da W. HELCK-W. WESTENDORE,
Wiesbaden 1977, III, p. 383; cfr. le massime di Kaghernmi, di Ptahhotep e di Any (E.
BRESCIANI, op. cit., pp. 30-47; 285-296).

18 [inseg di Amenemope, XXVIII (E. BRESCIANI, op. cit., p. 506).

19 E. BRESCIANI, op. cit., p. 605 e 608. Per gli sviluppi successivi cfr. A. ABEL, L'éiranger dans
Vislam classique, in AANY., L'étranger, op. cit., pp. 331-351.

55



Legiziano si richiama sempre alla propria fede religiosa anche
nelle sue scelte quotidiane, come I'accoglienza. Per questo, vi & la
convinzione che le buone azioni verso gli indigenti, oltre a costituire
una garanzia contro gli eventuali rovesci del momento presente20,
preparano una ricompensa nell’altra vita2l; esse equiparano l'agire
dell’'uomo a quello divino, dato che c’¢ sempre un dio che protegge i
bisognosi e gli oppressi?2.

2. Nell’antica Grecia

Lunita del popolo greco & data, oltre che dalla lingua, dall’ap-
partenenza alla citta (polis). Ma la situazione rigida delle origini
cambia, sia pure lentamente. Anche nelle citta greche giungono
stranieri da ogni parte: sono gli xenoi che si aggiungono ai politos. Si
tratta di «connazionali» greci di altre citta e di «estranei», «bar-
bari»23. La colonizzazione ed espansione commerciale hanno messo
le citta greche in contatto con altre popolazioni. Molti vi affluivano
spinti dalla speranza di trovarvi fortuna. Le guerre e le attivita sem-
pre crescenti creavano nuovi posti da riempire. Le preferenze razziali
o culturali dovevano cedere il posto alle esigenze reali. Cosi anche le
citta greche, fatte poche eccezioni, si riempivano per questo di fore-
stieri. ‘

Lo xenos era chi per qualsiasi ragione si trovava fuori dalla propria
terra di origine. Dopo un certo tempo, in genere un mese, egli doveva
scegliere di rimanere o di andarsene. Se rimaneva, diventava un
metoikos (da meta = con, e oikos = casa, quindi, coabitante) o un paroikos
(para = presso). Il mezoikos e il paroikos sono degli stranieri domiciliati.
Bisogna arrivare all’epoca di Aléssandro Magno (356-323 a.C.), ossia
al periodo ellenistico, per vedere la presenza straniera equiparata a
quella indigena24.

20 Cfr. L'insegnamento di Ptabbotep (E. BRESCIANI, op. cit., p. 38.40.42-43); L'insegnamento di
Any (ivi, p. 293).

21 Cfr. F. GIOIA, Pedagogia ebraica, Assisi-Roma 1979, p. 156.

22 Cfr. J. DUPONT, Le beatitudini, Roma 1972, I, pp. 593-594.

23 Come ¢ noto, il termine barbaro deriva dal greco barbaros (latino barbarus), che significa
straniero nel senso di balbettante, incapace di esprimersi e farsi capire nella lingua del paese
che lo ospita.

24 Cfr. C. PREAUX, Les dtrangers a 'é¢poque hellénistique (Egypte-Delos-Rhodes), in AA.VV., L'étran-
ger, cit., pp. 176-193.

56



La Grecia ¢ la terra ospitale per eccellenza25. Sia nell’eta arcaica,
come nel periodo storico, & esaltato il costume e il dovere dell’ospita-
lita da parte dei poeti, dei filosofi e dei vari scrittori. La concezione
dominante & quella dell’ospite come una persona cara agli dei e, per-
cio, deve esser tale anche agli uomini. Gli déi sono philanthropoi e
Philoxenoi, quindi anche gli uomini devono essere ospitali.

Non sono mancate eccezioni nell’eta preistorica26 e nell’eta storica,
come nel caso di Sparta che prima fu molto ospitale, ma a partire dal
VI secolo a.C. diventa un esempio classico di chiusura?’, conside-
rando gli stranieri come «corpi infetti»28 e, per questo, vi si praticava
la xenelasia (I'allontanamento dello straniero). Nessuno straniero vi
poteva soggiornare senza permesso e nessuno ne divenne mai citta-
dino, a differenza di Atene che adottd un atteggiameénto piti mor-
bido29. Cid & comprensibile in una citta a regime militaristico, che si
mette in guardia contro chiunque varca le sue frontiere.

Tuttavia, Plutarco (ca. 56-125 a.C.) racconta che «lo spartano
Lichas divenne celebre presso i greci unicamente perché dava da man-
giare agli stranieri durante le ginnopedie»30. Un’iscrizione attesta
che degli spartani accolsero un romano e il suo seguito3l. Secondo
Pausania (II sec. a.C.), a Sparta tra i tanti santuari ce n’erano due con-
sacrati a Giove xenios e a Diana xenia32. Anche qui si celebravano le
ginnopedie; quindi, vi affluivano diversi «stranieri», che dovevano
essere ospitati.

Llliade e I'Odissea celebrano in maniera singolare 'accoglienza
dello straniero. Le vicende qui raccontate possono ritenersi anche leg-
gendarie, ma gli usi e i costumi che vi si riflettono sono quelli del
mondo in cui viveva il poeta Omero (verso 1'850 a.C.).

25 Cfr. CH. LECRIVAIN, Hospitium, in Dictionnaire des antiquités grecques et romaines d'aprés tes
texctes et les monuments, Paris 1889, I1I, 1, pp. 294-302; ST. G. STOCK, Hospitatity, in Encyclopaedia
of Religion. and Ethics, cit., VI, pp. 808-812; G. STHALIN, xenos, in G. KITTEL, Grande lessico
del Nuovo Testamento, Brescia 1966, vol. VIII, pp. 1-25, 50-66; H. BOLKENSTEIN, op. cit., pp.
67-286, particolarmente pp. 214-231.

26 Ercole nell’etd preistorica sembra che abbia trucidato Iphito: «Ercole I'insensato che
doveva uccidere quest’ospite (xenon)» (Odissea, XXI, 27; Cfr. X, 120; XX, 288; XX, 295).
27 Cfr. G. STHALIN, xenos, in KITTEL, op. cit., VIIL, p. 14; H. BOLKENSTEIN, op. cit., p. 227.
28 PLUTARCO, Vita di Licurgo e Numa, Lic. 27, 4-9, in Vite parallele di Plutarco, Einaudi, Milano
1958.

29 PLUTARCO, Vita di Solone, 24,4; Vita di Pericle, 37, in op. cit.).

30 PLUTARCO, Cimone, 10, 6. L'autore si rifa a una notizia di Senofonte (Cfr. Memorabili di
Socrate, 1, 1,61).

31 Cfr. CH. LECRIVAIN, art. cit., n. 296. nota 13.

32 Cfr. PLUTARCO, Pausania, 111, 11,11.

3/



Llliade & un canto di guerra che esalta i sentimenti di prodezza e di
eroismo, ma anche di umanita, sia verso i connazionali e gli amici sia
verso i sinistrati e i profughi. A questi ultimi occorre far ugualmente
buona accoglienza anche quando si tratta di un omicida proscritto dalla
patria33 e degli stessi nemici34, perché gli dei sono dalla loro parte3>.

A qualsiasi categoria appartenga, l'ospite deve essere accolto bene-
volmente, rifocillato36, ricolmato del necessario e anche di doni?7.
Prima di interpellarlo sulla sua provenienza ha diritto a ristorarsi38.
Lo si deve pregare di rimanere a suo piacimento39. Giove ¢ ospitale e
vuole che anche gli uomini siano ospitali40.

L'Odissea narra le peregrinazioni di Ulisse e del figlio Telemaco.
Entrambi si imbattono in re e popolazioni ospitali. L'opera si apre con
un gesto di ospitalitd che Telemaco offre nella sua reggia ad un guer-
riero sconosciuto4l. Telemaco e il suo compagno trovano una calda
accoglienza nell’isola di Pilo42 e a Lacedemone in casa di Menelao®3.
Si rievoca poi il ricevimento che lo stesso Ulisse trova prima presso la
maga Calipso44, nell’isola dei feaci®>, ed infine nella sua stessa casa.
Eumeo, 'umile mandriano, dopo averlo introdotto nella sua capanna
per rifocillarlo, cosi commenta il suo gesto: «Straniero (xeiz), mio
costume & onorare gli ospiti, anche se ne vengono dei pit poveri di te;
stranieri e mendicanti (prochoi) tutti vengono da Zeus. Non si dice:
“Piccola elemosina grande gioia?”. Io faccio cid che posso»4¢. Lospite
¢ visto come un fratello e come un messo divino4’.

33 Cfr. liade, IX, 478-8; X1, 779.

34 Cfr. Lliade, V1, 215-216; 224-234.

35 Cfr. Iliade, 111, 351 (dove Menelao ricorda a Giove l'offesa recata al suo ospite, perché a lui
spettava la vendetta) e XIII, 624 («Zeus protettore degli ospiti»).

36 Cfr. Iliade, XVIII, 804.

37 Cfr. Iliade, V1, 218; XVIII, 387.

38 Cfr. Iliade, VI, 173-174.

39 Cfr. lliade, VI, 215

40 Cfr. Iliade, 111, 351; XIII, 624.

41 Cfr. Odissea, 1, 123-124.

42 Cfr. Odissea, 111, 36-42.69-74.464-466.

43 Cfr. Odissea, IV, 35-36.

44 Cfr. Odissea, V, 1-269.

45 I capitoli pit celebri sull’ospitalita omerica sono il sesto e 'ottavo dell’Odissea.

46 Odissea, XIV, 45-59.

47 Cfr. Odissea, VI, 206 (ove si anticipa la frase di Eumeo citata nella nota precedente:
«Stranieri (xenoz), mendicanti (tochoz) tutti vengono da Zeus», cfr. XIV, 70); VII, 181 («Zeus
ci invia e raccomanda al nostro rispetto i mendica\nti»); IX, 270 («Giove ospitale che guida
gli ospiti e vuole che si rispettino»); XIV, 389 («E Giove ospitale che rispetto in te e tu mi
hai mosso a compassione»); XVII, 475 (Ulisse ricorda che gli dei ci sono anche per i poveri).

«Lospite e il mendico non sono che dei fratelli, per poca saggezza si conservi nel cuore»,
osserva Alcinoo nell’atto di accomiatare Ulisse (Odissea, VIII, 546).

58



Lospitalita omerica non & evidentemente quella di tutti i giorni o
della comune gente, ma dei grandi, dei principi verso i loro colleghi,
ma non mancano episodi di gente umile che offre ospitalita4s.

All’eta omerica si riallaccia la testimonianza di Esiodo (VII-VII
a.C.), che pone I'amore all’ospite (philoxenia) sullo stesso piano dell’a-
more verso il fratello49.

Per Eschilo (525-456 a.C.) la mancanza verso gli ospiti & grave
come quella verso gli dei o i genitori; per questo, I'ospitalita & della
stessa natura della virth di religione0. I punti fermi della giustizia
greca sono il rispetto verso lo straniero, unitamente alla venerazione
verso gli dei e verso i genitoridl.

Celebre ¢ al riguardo il comportamento di Tellias, un nobile agri-
gentino che teneva dei servi alle porte della casa per invitare i fore-
stieri che vi arrivavano. In una circostanza ospitd cinquecento cava-
lieri di Gela, scampati da un naufragio e nell’accomiatarli consegnd a
ciascuno di essi un mantello e una tunicas2.

Nel periodo di Alessandro Magno (356-323 a.C.) accanto all’ospi-
talita privata si sviluppa l'ospitalita pubblica, cio¢ organizzata dal-
l'autorita, con l'attivita alberghiera, che sari la storica continuazione
dell’accoglienza spontanea, anche se non ne avra sempre lo stesso spi-
rito.

I motivi che spingono ad accogliere il forestiero anche nella civilta
greca sono ideali. La philoxenia (amore per lo straniero) & un aspetto
della philanthropia (amore per 'uomo), che gia per Omero si eserci-
tava attraverso gli xenoi53. Entrambi sono sempre manifestazioni della
philia, ossia dell'amore. La forza dei termini philoxenia e philéxenos
(amico dello straniero), coniati appositamente per indicare il rapporto
con gli ospiti, non pud essere sottovalutata.

48 Eumeo, accogliendo Ulisse nelle vesti di un mendicante, afferma: «Il mio costume & di
onorare gli ospiti anche quando mi capitano dei pilt miserabili». Tale & anche il comporta-
mento di Penepole (cfr. Odissea, XVII, 386-394).

49 Il delitto di chi maltratta un mendico (sketén), un ospite (xenon) & eguale a chi sale nel
letto del fratello per unirsi nascostamente alla sua donna, colpa ripugnante; a colui che si
smarrisce fino a far torto a un orfano; a chi querela suo padre anziano, alla triste soglia della
vecchiaia e I'assale con parole brutali. Contro tutti costoro & Zeus che si adira e alla fine da
la ricompensa dei loro atti criminali» (Le opere e i giorni, vv. 327 ss).

50 ESCHILO, Eumenidi, 270; Sette contro Tebe, 606.

51 ESCHILO, Le Supplici, 701.

52 La notizia & riferita da Diodoro Siculo (Biblioteca storica, XI1I, 831-832, Ed. The Loeb
Classical Library, Harvard 1966). N

53 lliade, V1 ,14; cfr. Odissea, XIX, 329.

59



La philoxenia non comporta una semplice cortesia (dato che gia per
Omero I'inospitalita era indice di barbarie>4), ma esige gesti concreti,
come offrire vitto e alloggiodS. La philoxenia e la philanthropia fanno
parte delle virtl dell'uomo onesto.

Tra i motivi ideali occupa un posto chiave la fede religiosa. Infatti,
per i greci «il timore di Dio, 'ospitalita e la civilta coincidono»>7.
Quindi, I'euséheia (pieta religiosa) e la philoxeia sono sullo stesso piano:
si onorano gli déi solo quando si onorano gli uomini.

3. Nell’antica Roma

A Roma l'accoglienza dello straniero non arriva ad eguagliare quella
greca, i romani, essendo vissuti in un continuo stato di guerra. Per
questo, avevano un atteggiamento antagonistico con le popolazioni
del mondo mediterraneo con cui venivano a contatto. Stabilivano rap-
porti culturali e commerciali, ma sempre da vincitori e vinti, quindi
quasi sempte con reciproca insicurezza e diffidenza.

Lospitalita greca & umana, cordiale, sacra anche a motivo dei pre-
supposti culturali, che mancano invece a Roma, dove tutto si sostiene
con il diritto e con la forza. L'ospitalita romana & paradossalmente pit
vicina a quella spartana che a quella ateniese.

Tuttavia, bisogna riconoscere che essa ha occupato sempre un largo
posto nella vita cittadina e nella stima dei vari scrittori. Ovidio (43
a.C.- 17 d.C.), il poeta che esperimentd i mali dell’esilio’8, afferma
senza mezzi termini: «E turpe non accogliere in casa l'ospite, pilt
turpe & scacciarlo»59. Interessante & I'idillico episodio di Filemone e
Bauci, che accolgono gli déi sotto sembianze umane®. Virgilio (70-
19 a.C.)61, Giovenale (ca. 50-ca. 135)62, Vitruvio (I sec. a.C.)63 testi-
moniano I'accoglienza che Roma riservava all’ospite.

54 Odjssea, XVIII, 83; XXI, 307.

55 Platone ricorda che non & uso prendere denaro dagli ospiti (Le legg7, XII, 918).

56 PLATONE, Menone, 91 a.

57 VON IHERING, Die Gastfreundschaft im Altertum, in Deutsche Rundschan 51 (1887), p. 367.

58 Cfr. OVIDIO, Tristium, 111, 3.12; IV, 5.

59 OvIDIO, Tristium, V, 6, 13.

60 Cfr. OVIDIO, Metamorfosi, VIIL, 629-695. Si ricordi pure un caso analogo narrato ne [ fasti
(V, 493-544).

61 Cfr. VIRGILIO, Eneide, 111, 83, 294-357,482-505; IV, 51; VII, 166-203; Bucoliche, Ecloga 1.
62 Cfr. GIOVENALE, Satire, III VII.

63 VITRURIO, De architectura (1, 7, 4).

60



Anche a Roma l'accoglienza aveva una dimensione religiosa: gli
dei vengono considerati hospitalesé4 e «santo» il legame sancito con gli
ospiti®S. Tra le virth che Cicerone e Seneca raccomandano vi & la cle-
mentia, la misericordia, la benevolentia e la hospitalitas. Tuttavia, esse
rimangono nei trattati dei rispettivi autori pitt che nella vita del
popolo romano. In nessun autore latino si trova un elogio verso chi
nutre I'affamato, veste I'ignudo, aiuta le vedove e gli orfani.

Roma ¢ alle sue origini chiusa, come -una qualsiasi citta antica, ma
man mano che estende la sua dominazione ingloba nel suo alveo
popolazioni diverse. La costituzione dell'impero sara sempre gradual-
mente pili aperta nell’accoglienza. Tutti i suoi componenti si divi-
dono in cives e peregrini. Questi ultimi sono gli «stranieri», ma non
sono considerati come estranei, meno ancora come nemici: anch’essi,
sotto un altro titolo, fanno parte dell’impero%6. Il termine latino per
indicare il forestiero & hospes, colui che vive fuori dalla terra di origine;
in tempi pit remoti sembra che non si distinguesse da hostis67.

Roma ha una configurazione geografica e una storia molto diversa
da quella greca. In Grecia tutti parlano una medesima lingua, hanno
una' cultura sostanzialmente identica e, nonostante cid, formano
diverse unita etniche, ma la diversita non ¢ tale da contrapporle tra di
loro. A Roma, invece, i rapporti tra lé varie popolazioni sono piu
labili. E quando Roma e 'intero Lazio acquisteranno una posizione di
egemonia sulle altre componenti etniche, qualsiasi movimento
migratorio all'interno della nuova compagine diventa piti sospetto.

Per questa ragione, la filantropia e I'ospitalita sono entrate lenta-
mente a Roma. Le prime testimonianze non sono oltre la meta del II
secolo a.C., dopo che I'impatto con la cultura greca, particolarmente
con i moralisti stoici, aveva modificato la mentalita militaristica (o

64 CICERONE, Ad Quintum, 11, 10, 12; De Finibus, 111, 36; In C. Verrem, 11, 4, 48; In Pisonen,
85; cfr. TACITO, Annales, XV, 52; T. LIvio, Storie, XXXIX, 51.

65 CICERONE, Pro Balbo, 43; Ad familiares, X111, 19; In C. Verrem, 11, 2,110.

66 Cfr. F. DE VISSCHER, La condition des peregrines & Rome usque a la constitution antonine de I'an
212, in AA.NV., L'étranger, cit., pp. 195-208; J. GAUDEMET, L'étranger au Bas-Empire, ivi, pp.
209-235; M. BETTINI, Antropologia e cultura romana, Roma 1986.

67 «Il significato basilare di hostis e forse anche di echthros & estraneo, straniero, perd col senso
originariamente ovvio di nemico» (G. STHALIN, xenos, in KITTEL, op. cit., VIIL, p. 11, nota
9). Vale ricordare la frase di Festus: «Tra gli antichi il nemico era chiamato straniero, e stra-
niero colui che ora & considerato nemico accanito» («Hostis apud antiquos peregrinus dice-
batur et qui nunc hostis perduellis», De verborum significatn, ed. W.N. Lindsay, Glossaria
latina, Parisis 1930, IV, p. 224). Anche Cicerone scrive: «Il nemico, infatti, presso i nostri
antenati era detto colui che ora noi chiamiamo straniero» («Hostis enim apud maiores
nostros is dicebatur quem nunc peregrinum dicimus», De officiis, I, 37).

61



spartana) dei romani. Tuttavia, la virth della philoxenia, largamente
elogiata dagli autori greci, non trova subito comprensione e suffi-
ciente spazio negli autori latini.

Lospitalita che prende una grande estensione a Roma ¢ quella uffi-
ciale o pubblica, offerta ai magistrati e ai funzionari dello Stato dalle
citta tributarie. In genere, erano le famiglie ricche del luogo che si
accollavano una tale incombenza e nonostante tutto anche in queste cir-
costanze potevano nascere rapporti amichevoli tra I'ospite e 'ospitante.

Lospitante era il patronus e 'ospite il c/iens. Un contratto assicu-
rava il loro rapporto e una tessera di riconoscimento serviva ad evitare
qualsiasi contestazione68. Piti che una vera ospitalita era uno stato di
necessita per chi operava all’estero e un’opportunita per il patrono
sempre in cerca di nuove relazioni e prestigio.

4. Presso gli antichi Ebrei

L'accoglienza & una componente della storia e della spiritualita del
popolo d’Israele®®. «Radicata nelle pitt profonde origini della vita
nomade dell’epoca patriarcale, la pratica dell’ospitalita affiora in tutta
la Bibbiax»70.

Il rispetto, 'aiuto, persino I'amore verso il forestiero (Dt 10,8), &
innanzitutto un riflesso della propria fede religiosa. Non ¢’ una
disposizione, infatti, nel libro sacro che non provenga da Dio; per
questo, tutte le esortazioni, le prescrizioni relative all’ospitalita espri-
mono la volonta stessa di Dio. Lordine nuovo che i profeti annunziano,
in cui lo schiavo e il libero, I'otfano, la vedova e lo straniero hanno la
stessa sorte, ¢ proposto sempre in nome di JHWH, il tutore dei
diritti degli umili, dei poveri, degli oppressi.

68 Cfr. CH. LECRIVAIN, art. cit., p. 298.

69 Cfr. E. JENNI-E. WESTERMANN, Dizionario teologico dell’ Antico Testamento, Torino 1978; G.
DANESI, Per una teologia delle migrazioni, in On the move, 9 (1979), pp. 3-35; G. DANESI-S.
GAROFALO, Migrazioni e accoglienza nella Sacra Scrittura, Padova, i 987; G. RAVASI, Missione e
universalismo nell’ Antico Testamento, in AANV., Lsracle ¢ le genti, Roma 1991, pp. 89-128; I.
CARDELLINI, Stranieri ed «immigrati-vesidenti» in una sintesi di teologia storico-biblica, in RivB 40
(1992), 129-181; G. BARBIERO, Lo straniero nel Codice dell’Alleanza e nel Codice della santita:
tra separazione e accoglienza, in Lo «straniero» nella Bibbia, Ricerche storico-bibliche, 1-2, 1996,
41-70; A. SPREAFICO, Lo straniero e la difesa delle categorie pist deboli come simbolo di giustizia e di
civilta nell’opera deuteronomico-denteronomista, ivi, pp. 117-134; A. ROLLA, Lo straniero nella let-
teratura biblica del postesilio ivi, pp. 145-161; E. BIANCHI, L'accoglienza dello straniero nella
Bibbia, in Pegple on the move, 1996, 72, 11-34.

70 G. DANESI, Per una teologia della migrazione, in Migrazione e Turismo, 9, 1979, p- 91.

62



L'accoglienza dello straniero non & una proposta puramente acca-
demica, ma un aiuto concreto, come dimostrano le leggi sul raccolto
(Lv 19,9-10; 23,22; Dt 24,19-22) e sulle elargizioni dell’anno sabba-
tico (Dt 14,28-29; 26,12), che vanno anche a favore dello straniero.

II riferimento divino & il primo movente della morale israelitica,
ma nel caso dell’accoglienza dello straniero si richiama anche I’espe-
rienza vissuta in Egitto, ove gli Israeliti hanno sperimentato I'amore
di JHWH. Ne consegue che essi devono avere ora nei confronti dello
straniero lo stesso comportamento che Dio ha avuto verso di loro,
quando erano in esilio. -

La motivazione storica diventa pil efficace di quella semplice-
mente teologica. Per questo, si ricorda costantemente ogni volta che
si parla dell’accoglienza al forestiero: «Non molesterai il forestiero, né
lo opprimerai, perché siete stati forestieri nel paese d’Egitto» (Es
22,205 23,9; Lv 19,34; Dt 5,14-21; 10,18-19; 16,12; 23,8).

La Genesi conserva esempi di grande ospitalita, ritratti con freschezza
poetica. Abramo, anch’egli stesso ramingo nella terra di Canaan, offre
accoglienza a chi passa e si sofferma davanti la sua tenda (Gen 18,1-8).
Ugualmente suggestivo & il racconto dell’accoglienza riservata da Lot ai
due messi che arrivano sul far della sera a Sodoma (Gen 9,1-4).

Questo clima di apertura spontanea verso lo straniero si ritrova
ancora al tempo di Mose, che, ramingo nella terra di Madian, speri-
menta i benefici dell’ospitalita da parte delle tribu locali (Es 2,20).
Gli esploratori, che Giosu¢ invia a Gerico, sono accolti quasi amiche-
volmente da Raab (Gs 2,1-6).

I racconti della moabita Rut, accolta con amore da Booz (Rut 2,8-
23), della vedova di Zarepta e della Sunammite, che accolgono con
benevolenza rispettivamente Elia (1 Re 17,7-19) e Eliseo (2Re 4,8-
10), sono un’alta testimonianza di ospitalita.

La predicazione profetica (Gr 22,2-3; Ez 22,7.2; Bz 47,21-23; Ml
3,5; Zc 7,9-10; Is 56,5-7) e la riflessione sapienziale (Sal 146,9; Gb
19,14; 31,32), che si occupano dei poveri, degli oppressi degli orfani
e delle vedove, non danno un’adeguata considerazione alla condizione
dello straniero, forse perché quando essi parlano e scrivono, non era cosi
preoccupante, o perché sono subentrate altre motivazioni religiose,
che hanno portato a considerare lo straniero pili come un pericolo da
evitare che come un bisognoso da soccorrere. Tuttavia, nella storia
d’Israele non mancano episodi in cui viene trasgredita gravemente la
legge dell’ospitalita (Gen 19,4-9; Gdc 5,2-31; 19,11-30).

63



Del resto, il «Codice dell’Alleanza» chiede la piena rottura con le
popolazioni cananee con le quali Israele & costretto a coabitare: «Non
fare alleanza con loro e con i loro déi». La ragione & solo di carattere
cultuale, come esplicitamente viene detto: «Essi non abiteranno pit
nel tuo paese, altrimenti ti farebbero peccare contro di me, perché tu
serviresti i loro déi e cid diventerebbe una trappola per te» (Es 23,32-
33). La separazione per motivi religiosi e morali & ribadita anche dalle
leggi del «Codice di santita»( Lv 18,3). Occorre precisare che le leggi
sulla separazione dallo straniero sono misure precauzionali per preser-
vare intatta la fede dei padri, ma non esprimono ancora una vera
avversione verso chi non & figlio di Abramo.

La fase postesilica (ossia dopo la caduta di Babilonia ad opera di
Ciro di Persia nel 539 a.C.) registra situazioni contrastanti. Da una
parte, l'accoglienza allo straniero supera ogni precedente atteggia-
mento, in quanto viene amalgamato con lo stesso «popolo della pro-
messa», dall’altra si affermano correnti pienamente ostili a qualsiasi
comunicazione nei loro riguardi. La ricostruzione delle mura di
Gerusalemme doveva anche simboleggiare la divisione tra il popolo
di Dio e lo straniero (Ne 9,2; 13,3). In questo clima i matrimoni
misti vengono proibiti e quelli gia conclusi rescissi (Esd 10,3.11).

Nel periodo ellenistico lo straniero tenta d’imporre a Israele la
propria cultura e una mentalita religiosa che non si conciliava con
quella dei padri. C'era da scegliere: o I'ebraismo o I'ellenismo. I seguaci
di Esdra scelsero il primo e si schierarono decisamente contro il secondo,
rigettando lo straniero. Cosi la tutela della fede sfocia nell’ostracismo
per tutto cid che allontana da essa e conduce alla xenofobia.

S. Neélla tradizione cristiana

Il Nuovo Testamento conferma la prassi dell’accoglienza presente
universalmente nel mondo antico; ne chiarisce e approfondisce le
motivazioni attraverso le scelte e i comportamenti di Cristo’!.

71 Cfr. D.W. RIDDLE, Early Christian Hospitality: A Factor in the Gospel Transmission, in Journal
of Biblicai Literature 57 (1938), 141-154; G. STHALIN, xenos, in KITTEL, op. cit., VIII, 58-72;
J. DANIELOU, Pour une théologie de I'hospitalité, in Vie spirituelle, 85 (1951), 339-347; AJ.
MALHERBE, Hospitality and Inbospitality in the Church, in Social Aspects of Early Christianity,
Philadelphia 1983, pp. 92-1 12; E. MANICARDI, Ges2 ¢ gli stranieri, in AANV., Lo «straniero»
nella Bibbia, cit., pp. 197-231; M. GRILLL, L'universalismo nei sinottici, ivi, pp. 297-313.

64



Gesl non ha creduto alla superiorita del suo popolo sugli altri e
non ha rispettato le delimitazionj territoriali che la tradizione gli
imponeva. Si & portato fuori della Palestina: in Samaria, nella Decapoli
(Gv4,7;Le 9,51; Mc 5,2), nei pressi di Tiro e Sidone (Mt 11,21-22);
mentre da ogni parte le folle occorrevano a lui (Mt 4,24-25); a Gadara
egli libera due indemoniati (Mt 8,28); il centurione romano (Lc 7,1-
10) e la cananea (Mt 15,21) ottengono la guarigione rispettivamente
del proprio servo e della figlia.

Nella parabola del samaritano lo straniero diventa paradigma del-
l'accoglienza cristiana (Lc 10,29-37). Le parabole del convito mostrano
che tutti vi sono invitatj dall’oriente all’occidente, da settentrione e
da mezzogiorno (L¢ 13,29). La sorpresa che si puo avere & che alcuni
rifiutino di prendervi parte (Lc 14,15-20).

Sul principio dell’ospitalita Gests ha fondato la missione dej suoi
discepoli: «Predicate che il regno dei cieli & vicino. In qualunque
citta o villaggio entriate, fatevi indicare se ci sia qualche persona
degna e Ii rimanete fino alla vostra partenza. Se qualcuno poi non vi
accogliera, uscite da quella casa o da quella citta e scuotete la polvere
dai vostri piedi» (Mt 10,7.10-11.14).

Il rifiuto del missionario & un’infrazione alla legge dell’ospitalita,
mentre il minimo segno di accoglienza & degno di ricompensa: «Chi
accoglie voi accoglie me e chj accoglie me accoglie colui che mj ha
mandato. Chi accoglie un profeta come profeta avra la ricompensa del
profeta e chi accoglie un giusto come giusto, avri la ricompensa del
giusto. E chi avra dato da bere anche solo un bicchiere d’acqua fresca
a uno di questi piccoli, perché & mio discepolo, in verita vi dico: non
perdera la sua ricompensa» (Mt 10,40-42).

Gesu si identifica con 'affamato, I'assetato, il pellegrino (xenos), 1'i-
gnudo, I'infermo, il carcerato: «Ogni volta che avete fatto questo a uno
dei pitt piccoli di questi miei fratelli, I'avete fatto a me. Ogni volta che
non l'avete fatto a uno dj questi pill piccoli non I'avete fatto a mex Mt
25,35.40.44-45). In realts, Gesii nella sua esperienza terrestre ha condi-
viso tali situazioni: & stato povero (Mt 11,28-30), viandante (Mt 4,23),
assetato (Gv 4,7; 19,28), ignudo (Mc 15,20), prigioniero Mt 26,57).

Il cristianesimo segna il superamento dj ogni chiusura e ostilita in
seno all'umanitd. Gesd ha abbattuto il muro che divideva i vari
popoli e li ha uniti in una sola famiglia (Ef 2,14). Ormai «non ¢’ né
greco, né giudeo, circonciso o incirconciso, barbaro o Scita, schiavo o
libero» (Col 3,11), ma tutti fanno parte dell'unico popolo di Dio.

65



Gli autori del Nuovo Testamento non affrontano direttamente il
tema dell’accoglienza, ma si limitano solo a delle brevi esortazioni.
Ne cito alcune. «Siate cordiali gli uni con gli altri, in fraterno amore
(philadelphia). Abbiate cura delle necessita dei santi; siate attenti
all’ospitalita (philoxeniz). Benedite i vostri persecutori; siate di un sol
sentimento; conservate la pace con tutti gli uomini. Se il tuo nemico
ha fame, dagli da mangiare; se ha sete, dagli da bere» (Rm 12,10-20).
«Non dimenticate l'ospitalita; alcuni, praticandola, hanno accolto
degli angeli senza saperlo» (Eb 13,2). «Praticate l'ospitalita gli uni
verso gli altri, senza mormorare» (1Pt 4,9).

Il costume dell’ospitalita si afferma nella Chiesa fin dalle sue ori-
gini’2, come testimoniano i Padri. Un solo esempio; S. Giovanni
Crisostomo (347 c. - 407), avendo conosciuto per esperienza perso-
nale i disagi dell’esilio, fa propria la causa del forestiero’3. Egli voleva
che la casa del cristiano fosse una specie di porto per chi arriva da
fuori74.

Subito dopo la pace costantiniana (313), quando alla Chiesa viene
riconosciuto il diritto di possedere, si cominciano a costruire basiliche
e contemporaneamente anche ospedali, orfanotrofi, asili, case per
forestieri. Il concilio di Nicea (325), impone che in tutte le citta si
costruiscano distinti ospizi per i forestieri, i malati, i poveri’. Cosi
l'ospitalita cristiana viene organizzata su larga scala, estesa perd piu in
Oriente che in Occidente.

Una ricchissima documentazione storica dimostra come l'acco-
glienza del forestiero sia una tradizione che non & mai stata abbando-
nata nella Chiesa.

Ai nostri giorni il movimento migratorio ha raggiunto propor-
zioni impressionanti, impensabili nel passato. La Chiesa ne ha fatto
una lucidissima analisi: «La mobilita & insieme causa ed effetto del-
I’era tecnica e scientifica, che alcuni definiscono post-industriale. Essa

72 Cfr. G. BONNET-MAURY, Hospitality (Christian), in Encyclopaedia of Religion and Ethics, cit.,
804-808; D. GORCE, Les voyages, l’hospiralité et le port des lettres dans le monde chrétien des IVe et
Ve siécles, Paris 1925; J. MARTY, Sur le devoir chrétien de Ibospitalité aux trois premiers siécles, in
Revue d’Histoire et de Philosophie religiense, 19 (1939), 288-295; J. BEssE, Hospitalité, in
Dictionnaire de la théologie catholique, Paris 1921, VII,

190-196; P. MIQUEL-P. VIARD, Hospitalité, in Dictionnaire de spiritualité, Paris 1969, VII, 1,
815-831; AA.VV., L'epoca patristica e la pastorale della mobilita umana, Padova 1989.

3 Cfr. Omelia XXIV, PG, 63, 165-169.

74 In Epistulam ad Romanos, XXX, 4 (PG 60, 665-668).

75 SOZOMENO, Storia Ecclesiastica, V1, 34.

66



va indubbiamente inserita tra i “rapidi e profondi mutamenti che
progressivamente si estendono all’interno dell’universo”76 ... e quali-
ficano il presente periodo di storia... Il mondo & diventato piccolo, le
frontiere tendono a cadere, lo spazio & ridimensionato, le distanze sva-
niscono, la vita fa sentire le proprie ripercussioni fin nelle zone pilt
lontane; viviamo tutti in un solo villaggio»77.

Laccoglienza nell’ambito del cristianesimo, ieri come oggi, fiori-
sce spontanea dalla concezione che «per la Chiesa cattolica nessuno &
estraneo, nessuno € escluso, nessuno & lontano»78. «Nella Chiesa non
vi sono, né vi possono essere stranieri o ospiti»79.

II Concilio Vaticano II non ha redatto nessun particolare documento
sull’accoglienza dello straniero, ma ha esortato i pastori a prendersene
cura80,

Come frutto concreto del Concilio Vaticano II, con il Motu Proprio
Apostolicae caritatis (19.3.1970) fu creata la Pontificia Commissione per
la pastovale delle migrazioni e del turismo8l, che dal 1982 & denominata
Pontificio Consiglio per la pastorale dei Migranti e degli Itineranti, si ramifica
in tutte le nazioni attraverso le Conferenze Episcopali, alle quali «spetta
fondare e promuovere delle opere, che consentano di accogliere fraterna-
mente e di assistere pastoralmente coloro che, per ragioni di lavoro e di
studio, immigrano dalle terre di missione. Grazie ad essi infatti i popoli
lontani diventano in qualche modo vicini e alle comunita cristiane di
antica data si offre la magnifica occasione di aprire un dialogo con le
nazioni, che non hanno ancora ascoltato il Vangelo e di mostrare loro,
nel servizio di amore e di aiuto, il volto genuino di Cristo»82.

La Costituzione Apostolica Pastor bonus sulla Curia Romana
(28.6.1988) determina le finalita e i compiti di detto Dicastero83.

76 Gaudinm et spes, 4.

77 Chiesa e mobilita umana, 4 e 5.

78 PAOLO VI, Omelia alla chiusura del Concilio Vaticano II (8.12.1965).

79 Chiesa e mobilita umana, 11, Pastorale degli emigranti, 1.

80 Cfr. Christus Dominus, 18; Apostolicam actuositatem, 11; Gaudium et spes, 84.

81 Tra i documenti che giustificano la creazione di tale organismo e ne illustrano le finalita si
possono ricordare: Exsu/ familia (1952), Pastoralis migratorum cura (1969), De pastorali migrato-
rum cura (1969), Leges operis apostolatus maris (1958), Normae et facultates pro maritimorum atque
navigantium spirituali cura gerenda (1977), Peregrinans in terra (1969), Chiesa ¢ mobilita umana
(1978), Per una pastorale dei rifugiati (1982), Stella maris (1997), I/ pellegrinaggio nel Grande
Giubileo (1998). Questi ed altri interessanti documenti del genere, eccetto gli ultimi due, sono
stati raccolti in Mobilita umana - Documenti della S. Sede dal 1833 2/ 1983, Roma 1985.

82 Ad gentes, 38.

83 Cfr. Articoli 149-151.

67



E importante rilevare come la Chiesa abbia una visione globale

dell’ospitalita, che coinvolge simultaneamente chi accoglie e chi
viene accolto. Larricchimento che si verifica quando si viene a con-
tatto con persone di altri Paesi «non & a senso unico, ma reciproco:
vale tanto per coloro che accolgono che per coloro che vengono,
aprendo agli uni e agli altri nuovi orizzonti sul mondo esterno, che
era rimasto sin’allora estraneo»84. Anche per lo straniero l'ospitalita
significa donare.
Su questa terra noi siamo essenzialmente dei nomadi nel tempo e
nello spazio: «stranieri e pellegrini» (1Pt 2,11); «non abbiamo quag-
gill una citea stabile, ma cerchiamo quella futura» (Eb 13,14); «la
nostra cittadinanza & nei cieli» (Fil 3,20). Questa & la meta additata
dall’Apostolo: «Non siete pill stranieri, né ospiti, ma siete concitta-
dini dei santi e familiari di Dio» (Ef 2,19). E mentre andiamo verso
la meta, dobbiamo scoprire, giorno dopo giorno, che l'a/tro non &
«l’inferno», come diceva Sartre, ma l'unica vera ricchezza che abbiamo
al mondo.

84 PAOLO VI, Discorso ai partecipanti alla 1 Assemblea del «Burean International du Turisme
Social» (13.12. 1964).

68



