MARIANGELA MONACA

Donne libere nella fede: Elena e Monica,
madri spirituali ed esempi di virta cristiana

Infirmiorem sexum in eodem loco fortior figiebat adfectus. Con que-
ste parole, interpolando una lunga tradizione esegetica ai versetti di
Gv 20, 10-11 secondo cui il pianto della Maddalena presso il sepol-
cro avrebbe offerto il “senso” della sua debolezza®, Agostino propo-
ne una diversa visione della “femminilitd” fondata su una possibile
divisione di ruoli tra uomini e donne di fronte al Risorto, leggendo
nella “debolezza” femminile (cioé nella forte carica affettiva della
femminilita) “la zona di vantaggio” delle donne evangeliche?.

Su questa via procedera la tradizione successiva, che vedra nel-
la bellissima lettera di Abelardo ad Eloisa un manifesto di questa
“teologia complessa” della femminilita, in cui si fondono infirmi-
tas femminile e grazia divina sovrabbondante: guippe guo infirmior
est femineus sexus, gratior est Deo atque perfectior earum virtus’.

Sebbene nei primi secoli cristiani la donna appaia sottomessa al-
l'uomo e descritta attraverso ’espressione del linguaggio e dell'im-
maginario maschile, come & proprio dell’'universo mentale e reli-

L Cfr. Grov. Cris., Iz Joanmen hom., 86.1 (PG 59, 467-470).

2 AGOST., In Iohan. Ev. tract., 121,1 (NBA 24, 1570). Lespressione & di U. MATTIO-
L1, Donne del Vangelo: linee di esegesi, in U. MATTIOLI (a cura di), La donna nel pensiero
cristiano antico, Marietti, Genova 1992, pp. 51-78, specialmente pp. 57 ss. Al volume col-
lettaneo si rimanda per i molti utili contributi. Ampia la bibliografia sul tema, a titolo ge-
nerale si veda anche: A. ALES BELLO, A.M. PEZZELLA (a cura di), I/ femminile tra Orien-
te e Occidente: religioni, letteratura, storia, cultura, Citta Nuova, Roma 2005; M. D’AMo-
RE, La donna nella storia. Viaggio nei secoli alla scoperta del ruolo della donna, Sovera Edi-
zioni, Roma 2004.

3 ABELARDO, Epist., VII (PL 178,225-256) in S. Di MEGLIO (a cura di), Abelardo. L’o-
rigine del monachesimo femminile e la Regola, Introduzione, traduzione e note, Padova
1988.

157



158

gioso del tempo, ella risulta particolarmente e vivacemente pre-
sente all’interno delle prime comunita: agisce mettendo in essere le
sue peculiarita espressive e affettive, diviene veicolo fondamentale
nella diffusione della fede e della cultura cristiane (a partire dalla
famiglia), assume ruoli importanti all’interno dei circoli e delle co-
munita, diviene martire alla stessa stregua dell'uomo, ma & anche
profetessa, asceta, monaca, fino alla santita. Ella & sorella e madre
nella vita biologica, e ancor pill amica, consulente, educatrice,
compagna in quella spirituale?. Infatti, afferma il Devoti:

«Se la presenza e la vitalita della donna all’interno della comunita cristia-
na sono forti e reali, il suo pieno riconoscimento da parte di una societa
e di una cultura che fondamentalmente le ritengono un essere debole, in-
capace di gestirsi autonomamente, subordinato, & avvenuto lentamente
ma progressivamente, anche se ha dovuto superare parecchi ostacoli e
pregiudizi. Tale riconoscimento era implicito nell’essenza originaria del-
la fede cristiana ed & anzi un elemento distintivo di questa, se rapportato
alle espressioni religiose coeve o precedenti: la figura di Maria — e suc-
cessivamente della Vergine Madre —, la rilevanza di personaggi femmini-
li nella vita di Ges, il quale conferisce loro piena dignita umana, le
espressioni egualitarie ed universalistiche di Paolo (Ga/3.28), [...] la por-
tata, infine, nettamente rivoluzionaria nei suoi effetti sociali, specie fami-
gliari, di espressioni evangeliche dichiaratamente emancipatrici per i sin-
goli individui di qualunque sesso e condizione®. Tutto questo spiega la
forte rilevanza della donna nelle prime comunita come effetto immedia-
to del pit originario messaggio cristiano [...]»°.

Dalle donne dei Vangeli alle donne delle prime comunita, alle
donne monache, mistiche e profetesse, alle donne delle Vize, degli
Encomi, delle Omelie di lode, delle Consolationes, delle Epistu-
lae... Una folla di donne popolano la Chiesa: vergini e martiri, ve-
dove e madri, si accompagnano all'uomo con l'esercizio delle loro

4 Cfr. D. DEVOTL, Alle origini del monachesimo femminile: tra follia e santitd, in U.
MATTIOLI (a cura di), Lz donna, cit., pp. 183- 221, specialmente pp. 190 ss.

5 Cfr. Mt 12, 48-50; Lc 14, 26-27; Gal 5, 13-14; 1Cor 7, 22.

6 D. DEvOTI, Alle origini, cit., pp. 190-191.



virtl, percorrendo con la loro amicizia fraterna la strada della se-
quela, dell’amore per la sapienza, dell’azione di carita.

Non é certo possibile in questa sede analizzare la vastissima po-
liedricita dell’universo femminile dei primi secoli del cristianesi-
mo, dalle comunita nascoste alla cristianita ufficiale. La nostra
esemplificazione tocchera due mondi ed un unico orizzonte di pa-
rentela, quello della madre e del figlio, scelti quali cartine di tor-
nasole per comprendere il mutato atteggiamento verso la donna
nei secoli IV-V della nostra era, nel “dopo” Costantino. Si tratta di
due donne di quel tempo, Elena e Monica, oggi venerate dalla
Chiesa come Sante: la prima mamma di Costantino, mamma di
Agostino la seconda.

L’amore sollecito di una madre viene descritto dai Padri del IV-
V secolo — sull’esempio dei Vangeli e degli scritti paolini — come un
exemplum di fecondita, di “amore allargato”, poiché non viene piu
identificata la maternita nell’elemento esclusivamente biologico (e
secondo la tradizione dell’enkrateia parzialmente negativo’) della
generazione del figlio, ma tale maternita si trasforma in esemplare
capacita di ricevere ogni nuova vita come un dono da rendere par-
te del progetto divino di creazione e da educare alla sequela con la
viva testimonianza. Colei che & “biologicamente” madre, ma anche
colei che non lo & per scelta di verginita o per circostanza di vita,
pud mettere a frutto la sua maternita spirituale attraverso la pecu-
liare capacita femminile all’accoglimento e alla comprensione, uti-
lizzando la maternita come strumento per indirizzare alla salvezza
se stessa e insieme ogni “figlio di Dio”: infatti, «|’espressione azzo-
re materno & spesso riferita alla Chiesa come qualcosa di piu di un
diffuso e persistente luogo comune. In ogni caso, se la maternita
biologica non & 'unica via che si apra alla donna, non ¢ neppure
condannabile e pud accogliere in sé la dimensione spirituale»®.

7 Si veda per un quadro riepilogativo delle posizioni, da Taziano ad Agostino, il vo-
lume di G. SFAMENI GASPARRO, Agostino tra etica e religione, Morcelliana, Brescia 1999,
in particolare cap. I-II.

8 C. ANSELMETTO, Maternita e liberazione della donna, in U. MATTIOLI (a cura di), La
donna, cit., pp. 155-181. Sul tema anche C. MILITELLO, Awzicizia tra asceti e ascete, in U.
MATTIOLI (a cura di), La donna, cit., pp. 279-304.

159



160

Occorre sottolineare come, nel IV secolo, a seguito della rivalu-
tazione della componente urbana e sociale della famiglia, la cresci-
ta nella fede all’interno del nucleo familiare divenga un elemento
fondante: in essa la madre svolge un ruolo primario con la sua pre-
senza educatrice. Cosi

«in Ambrogio la madre pud acquistare una forza pili che virile, e la don-
na si salva attraverso la maternita perché vi compie esperienze spirituali
che la maturano, moltiplicandone la capacita di intervento nella Chiesa;
nel Nisseno la scoperta della verginita spirituale, attuata insieme da Em-
melia e Macrina, non si intenderebbe fuori dalla strettissima relazione tra
madre e figlia; in Agostino la maternita & un itinerario spirituale che non
si esaurisce nella comunicazione di valori cristiani, ma conduce ad una
capacita d’amore pari a quella della Chiesa e all’intuizione della piti pro-
fonde verita psicologiche»®.

In una celebrazione come quella di quest’anno, finalizzata a ri-
cordare I’editto milanese e il suo impatto sulla cristianita, e pit am-
piamente a rileggere i diversi “modi” di interpretare la liberta di
credere, non potevamo non scegliere di soffermarci su una figura
chiaramente delineata dalla tradizione come colei che accompagno
le scelte religiose e anche politiche del figlio imperatore: Flavia Iu-
lia Helena, donna di umili origini, prima moglie (probabilmente de
facto) di Costanzo Cloro, madre di Costantino, che le attribui il ti-
tolo di Augusta nel 32410,

Lei, I'smperatrice santa (248-330 d.C.), festeggiata dalla Chiesa
cattolica il 18 agosto, fu, secondo la tradizione, esempio di fede e
di virtd cristiane: conducendo dopo il ripudio (da parte di Co-
stanzo che le preferi Teodora, figlia di Massimiano) una vita con-
sona ad una “vedova”, praticava le buone opere, moltiplicava le
donazioni, partecipava con raccoglimento e devozione alle liturgie,
invitava i poveri a palazzo e li serviva con le proprie mani.

Non ci sono fonti certe circa il ruolo da lei svolto nella prepa-
razione e promulgazione dell’Editto di Milano, né si conosce la da-

9 Tvi, pp. 162-163.
10 Cfr. M. D’AMORE, La donna, cit., pp. 114 ss.



ta precisa della sua conversione (secondo le fonti ella non era pro-
babilmente ancora cristiana nel 306, quando Costantino divenne
imperatore e la richiamo accanto a sé&). Secondo Eusebio!! fu il fi-
glio a convertire la madre, secondo Teodoreto avvenne il contra-
rio!2. Questa seconda ipotesi appare pill probabile, essendosi Co-
stantino “convertito”, forse, solo alla fine della sua esperienza ter-
rena. Certamente, ella influi positivamente sull’educazione e sulla
formazione del figlio, come uomo e come imperatore. Le fonti
mettono in risalto il grande affetto che legd madre e figlio e fanno
notare che in ogni momento la donna fu prodiga di consigli e di
cure premurose nei suoi confronti. Grandissimo fu, inoltre, il suo
ruolo nella diffusione della nuova religio licita all'interno dell’Im-
pero: ella dimostro impegno nel testimoniare la fede in Cristo e nel
sostenerla mettendo a disposizione del culto le sue ingenti risorse
finanziarie. Fece costruire chiese, si dedico al restauro di edifici sa-
cri e alle opere di carita.

Nella Vita di Costantino, Eusebio di Cesarea!?, lo storico di cor-
te, dedica ampio spazio alla sua celebrazione. All’eta di 76 anni, nel
326, Elena intraprese un pellegrinaggio penitenziale!4 nei Luoghi
Santi di Palestina. Eusebio ricorda — allo scopo di elogiare la mu-
nificenza dell’imperatore nell’adornare il Santuario «testimonianza
vivente della resurrezione del Salvatore» — che Costantino:

«Volle onorare adeguatamente questi siti per perpetuare la memoria del-
la propria madre, che aveva procurato grandi benefici al genere umano.
Infatti, quando questa si apprestd a pagare a Dio signore dell’universo il

11 EuseBro, Vit. Costant., I11. 47.2: «fu lui che la rese devota, mentre prima non lo
era, e in modo tale che sembrava fosse stata istruita fin dall’inizio dal comune Salvatore
in persona e fu lo stesso Costantino che la onord della dignita imperiale, cosi che in tut-
te le provincie e negli eserciti stessi fu proclamata augusta e imperatrice e il suo ritratto
fu riprodotto sulle monete d’oro» (traduzione italiana a cura di L. FrancO, BUR, Mila-
no 2009, pp. 303 ss.).

12 TEODORETO, Hist. Eccl., 1.18.

13 EuseBio, Vit. Costant., I11. 41 ss.

14 Probabilmente il viaggio & da mettere in relazione con la condanna a morte di Cri-
spo, figlio di Costantino, e ["uccisione della madre Fausta. Eusebio tralascia di menzio-
nare l'evento, sottolineando invece lo zelo della sovrana e la devozione filiale dell'impe-
ratore. In FRANCO, cit., pp. 295 ss.

161



162

debito della sua pieta religiosa, ritenne che fosse suo dovere ringraziarlo
con preghiere perché le aveva dato come figlio un imperatore tanto gran-
de, e come nipoti i suoi figli, cesari carissimi a Dio, e I'anziana donna
giunse con entusiasmo giovanile, nella sua straordinaria saggezza a cono-
scere quella terra mirabile e a visitare le provincie e le popolazioni orien-
tali con premura regale. Come ebbe reso il dovuto omaggio alle vestigia
del Salvatore, in modo conforme al detto dei Profeti “prostiamoci nel luo-
go in cui si posarono i suoi piedi”, lascid dietro di sé, per le generazioni a
venire, il frutto della sua pieta religiosa. Subito consacré al Dio da lei ve-
nerato due templi, I'uno nei pressi della grotta che vide la nascita di Cri-
sto, Daltro sul monte dell’ascensione. [...] Cosi la piissima imperatrice in-
tese onorare con meravigliosi monumenti il parto della madre di Dio, ren-
dendo splendida con ogni mezzo la grotta sacra che si trovava in quel luo-
go, e dopo poco tempo anche I'imperatore rese onore a questo sito con
offerte votive imperiali, aggiungendo ai generosi donativi della madre
suppellettili d’oro e d’argento e arazzi variopinti. E ancora la madre del-
I'imperatore esaltd la memoria dell’ascesa al cielo del Salvatore dell’uni-
verso sul Monte degli Ulivi, facendovi costruire edifici superbi e innal-
zando, quasi sulla cima del monte, nella costa pit alta, il sacro edificio di
una chiesa e, sempre nel medesimo luogo, edificd un santuario di pre-
ghiera in onore del Salvatore che fece sosta proprio in quel luogo [...].
Limperatrice Elena, pia madre di un pio imperatore, fondd cosi, in ono-
re del suo Dio salvatore questi due magnifici e splendidi santuari degni
di eterna memoria presso le due grotte sante, a testimonianza del suo fer-
vore religioso e in questo frangente il figlio le offri il sostegno dell’auto-
rita imperiale. Non molto tempo piti tardi, ’anziana imperatrice raccolse
il frutto dei suoi sforzi: dopo aver trascorso I'intero corso della sua vita
fino al limite estremo della vecchiaia circondata da ogni bene, e dopo
aver diffuso, sia con le parole che con i fatti, i rigogliosi germogli dei pre-
cetti del Salvatore, al termine di una vita serena e senza affanni, con no-
tevole forza nel corpo e nello spirito, per questi motivi ottenne da Dio an-
che una morte degna del suo ardore religioso ed ebbe la giusta ricom-
pensa gia nella sua vita terrena.

Visitd tutto ’Oriente nella magnificenza della sua dignita imperiale e be-
neficod con innumerevoli donativi sia le popolazioni nel loro insieme, cit-
ta per citta, sia i singoli individui che si rivolgevano a lei; distribui elargi-
zioni anche agli eserciti con mano munifica, e fece moltissime offerte ai
poveri ignudi e inermi, rifornendo alcuni di denaro e offrendo con gene-
rosita ad altri le vesti per riparare il corpo, liberd altri ancora che erano



oppressi dalle sofferenze del carcere e delle miniere, affranco quanti era-
no vittime di abusi, altri infine richiamoé dall’esilio. Benché rivelasse la
sua munificenza attraverso queste iniziative, non trascurd certamente gli
altri aspetti della devozione divina, mostrandosi una assidua frequenta-
trice della chiesa di Dio e ornando con splendidi arredi i luoghi di pre-
ghiera, senza tralasciare i templi delle citta pit piccole»?.

Eusebio, con chiaro intento encomiastico e laudativo, ci ricorda
che fu lei — rivestita del suo carattere ufficiale di Augusta Impera-
trix e disponendo “in piena libertd” del tesoro imperiale per vole-
re ed “a nome del figlio”, ovvero a lode del figlio medesimo’® — a
ordinare la costruzione delle Basiliche della Nativita a Betlemme e
dell’ Ascensione sul Monte degli Ulivi. Ma ancor di piu, il biografo
ricorda le virtl cristiane dell’Imperatrice e madre, che si adopera
nel porre in atto le evangeliche opere di misericordial’: ella distri-
buisce “con generosita” donativi ai soldati, alla popolazione ed al-
le Chiese, aiuta i sofferenti, riveste gli ignudi, affranca i carcerati ed
i perseguitati. Una imperatrice, dunque, pia ed ardente nella fede
e nella preghiera, attenta e coraggiosa nella sequela di Cristo, una
saggia “madre” anziana che educa e nobilita con la sua testimo-
nianza un figlio chiamato da Dio a governare un impero, una ma-
dre fortunata che viene a sua volta nobilitata dalla devozione filia-
le, dalla fiducia senza remore, dalla liberta di agire (e 77 primis di
credere) che il figlio le concede.

Secondo la tradizione fu Elena che, salita sul Golgota per puri-
ficare il luogo dai culti pagani, scopri miracolosamente la “vera
croce” di Cristo e ne raccolse i resti: i suoi chiodi, il #itulus crucis,
la spugna imbevuta d’aceto. Si narra che Ella volle che i chiodi ap-

15 Rysesio, Vit. Costant., I11. 4145 (trad. it. FRANCO, cit., pp. 295-299).

16 Tyi, 47.3: «Le diede anche la facolta di disporre del tesoro imperiale perché lo uti-
lizzasse a sua discrezione e lo amministrasse a suo giudizio, in qualunque modo deside-
rasse e ritenesse opportuno sistemare ogni singola questione, e anche per questo il figlio
rese la madre oggetto di ammirazione e di invidia. Pertanto, tra le opere che illustrano la
memoria dell'imperatore, ci & parso opportuno ricordare anche quanto compi per devo-
zione filiale verso quella madre straordinaria, nel rispetto delle leggi divine che impon-
gono il dovuto ossequio nei confronti dei genitori» (trad. it. FRANCO, cit., p. 303).

17 Cfr. Mz 25, 31-46.

163



164

partenessero al figlio: essi furono incastonati uno nel morso del ca-
vallo, I’altro nella sua corona. In questo dono la tradizione vuole
leggere il segno della salda fede e dell'inseghamento materno. Ele-
na fu per Costantino consigliera lungo il suo impero: con il dono
dei due chidi ella volle guidarlo alla moderazione (il morso del ca-
vallo) e alla sottomissione a Dio. Ella volle che il chiodo infisso nel-
la corona che Costantino teneva sul capo fosse per lui di monito:
non pud esistere, infatti, un sovrano terreno giusto e saggio che
non ponga se stesso al di sotto di Cristo.

Come Elena agi Monica, madre di Agostino, venerata come
Santa il 27 di agosto. E a tutti nota la tormentata vicenda umana e
spirituale di Agostino!8 e il ruolo che la madre, fervente cristiana,
svolse in seno al suo percorso di conversione:

«Memoria di Santa Monica — si legge nel martirologio romano — che, da-
ta ancora giovinetta in matrimonio a Patrizio, genero dei figli, tra i quali
Agostino, per la cui conversione molte lacrime versd e molte preghiere ri-
volse a Dio e, anelando profondamente al cielo, lascid questa vita ad
Ostia nel Lazio, mentre era sulla via di ritorno in Africa».

Attraverso le Confessioni Agostino stesso ci offre una “biogra-
fia” della madre: esse sono, infatti, costellate di riferimenti alla fe-
de forte di questa donna, che non dubitava, che sapeva resistere al-
le “false certezze” del figlio, aspettando con pazienza che lui si ac-
corgesse dell’errore e mutasse la sua rotta. Il suo amore materno,
le sue preghiere, la sua fede “semplice” favorirono ed accompa-
gnarono la conversione del figlio che — come egli stesso dira — “bev-
ve Gesli nel latte materno”. E soprattutto il libro IX a descriverla:
Monica appare come colei in cui si compie — come la madre dei
Maccabei — un itinerario verso Dio. Il suo essere madre entra in
maniera dirompente e totalizzante nel suo essere e nel suo vivere,
occupandone I'intera esistenza. Monica, dopo aver partorito il fi-
glio “con dolore” una prima volta, per tutta la vita sara chiamata a

18 Si rimanda al citato volume di G. SFAMENI GASPARRO, Agostino, e al contributo di
A. JORL, I/ rapporto madre-figlio tra Monica e Agostino, in S.A. PANIMOLLE (a cura di), La
famiglia, Bologna 1986, pp. 247-258.



soffrire i dolori di un “secondo” parto, nel vederlo allontanarsi da
quella Luce che lui stesso brama, ma che fatica a riconoscere. Tale
sofferenza la segnera a tal punto che Agostino vorra attribuirle I’e-
spressione paolina «di nuovo soffro i dolori, finché Cristo non sia
formato in voi»!®. Dopo il parto biologico, Monica compie una piu
lunga e sofferta gestazione, segnata dalla costanza delle preghiere
e dalla saldezza della fede, in attesa del parto spirituale che si com-
pira con la celebrazione del battesimo del 32enne Agostino, come
egli dira, rendendo grazie a Dio con affetto per «quella tua serva,
che mi partori con la carne a questa vita temporale e col cuore al-
la vita eterna»?°. Ella, donna «modesta e pia»?!, prega e piange, el-

19 AGOsT., Conf. 1X 9.22, 215; cfr. Gal 4.19. Si legga ANSELMETTO, Maternita, cit., pp.
174-176.

20 Narrando la vita di Monica ad Ostia cosi dira Agostino in Conf. IX 8. 17: «Tu, che
fai abitare in una casa i cuori unanimi, associasti alla nostra comitiva anche Evodio, un
giovane nativo del nostro stesso municipio. Agente nell’amministrazione imperiale, si era
rivolto a te prima di noi, aveva ricevuto il battesimo e quindi abbandonato il servizio del
secolo per porsi al tuo. Stavamo sempre insieme e avevamo fatto il santo proposito di abi-
tare insieme anche per I'avvenire. In cerca anzi di un luogo ove meglio operare serven-
doti, prendemmo congiuntamente la via del ritorno verso I’Africa. Sennonché presso
Ostia Tiberina mia madre morl. Tralascio molti avvenimenti per la molta fretta che mi
pervade. Accogli la mia confessione e i miei ringraziamenti, Dio mio, per innumerevoli
fatti, che pure taccio. Ma non tralascerd i pensieri che partorisce la mia anima al ricordo
di quella tua serva, che mi partori con la carne a questa vita temporale e col cuore alla vi-
ta eterna. Non discorrerd per questo di doni suoi, ma di doni tuoi a lei, che non si era
fatta da sé sola, né da sé sola educata. Tu la creasti senza che neppure il padre e la madre
sapessero quale figlia avrebbero avuto; e 'ammaestrd #el tuo timore la verga del tuo Cri-
sto, ossia la disciplina del tuo Unigenito, in una casa di credenti, membro sano della tua
Chiesa. Piui che le premure della madre per la sua educazione, ella soleva esaltare quelle
di una fantesca decrepita, che aveva portato suo padre in fasce sul dorso, ove le fanciul-
le appena grandicelle usano portare i piccini. Questo precedente, insieme all’eta avanza-
ta e alla condotta irreprensibile, le avevano guadagnato non poco rispetto da parte dei
padroni in quella casa cristiana. Quindi le fu affidata I'educazione delle figliuole dei pa-
droni, cui attendeva diligentemente, energica nel punire all’'occorrenza con ben ispirata
severita e piena di buon senso nell’ammaestrare» (si cita la trad. it. da: http://www.augusti-
nus.it/italiano/confessioni/index2 htm).

21 AGOST., Conf. IX 9.19-21: «Mia madre fu dunque allevata nella modestia e nella so-
briet, sottomessa piuttosto da te ai genitori, che dai genitori a te. Giunta in eta matura per
le nozze, fu consegnata a un marito, che servi come un padrone. Si adopero per guada-
gnarlo a te, parlandogli di te attraverso le virti1 di cui la facevi bella e con cui le meritavi il

165



166

la parla, interviene, offre consigli, propone soluzioni, si oppone
con fortezza alle scelte del figlio: Dio ascolta il suo lamento, pre-
mia la sua forza e getta il seme della grazia e della perfezione. A
Cassiciaco, in otium, quando sta per intravedersi la fine del per-
corso di conversione, Monica appare ad Agostino «virile nella fe-
de, vegliarda nella pacatezza, materna nell’amore, cristiana nella
religiosita»?2; a Milano, eccola in preda alla gioia, all’esultanza per
I’avvenuta conversione??; a Ostia, eccola trasfigurarsi come «ma-
dre spirituale» per quanti compiono il loro cammino verso Cristo
che é felicita:

«Parlavamo tra noi molto dolcemente e, dimentichi del passato, tutti pro-

tesi verso le realta che ci attendevano, cercavamo di immaginare alla tua

presenza (tu sei la verita) quale sara la vita eterna dei santi [...] allora, ele-

vandoci ancora oltre, sotto lo stimolo del pitt ardente amore verso I’esse-

re stesso, trasvolammo gradualmente su tutte le realta corporee e sul cie-

lo stesso [...] Ed anche li salimmo ancora: immersi nella meditazione am-

mirata delle tue opere, giungemmo all’intimo delle nostre facolta spiri-

tuali per oltrepassare anche queste ed arrivare al luogo ove tu pasci in

eterno Israele col pascolo della verita»?4,

E lesperienza tutta spirituale dell’estasi che ora accomuna,
giunti insieme alla fine della strada, la madre e il figlio, abbando-
nate le ansie tutte umane della quotidianita. Un’esperienza che ben
si addice alla spiritualita materna, attenta ad un colloquio costante
con Dio, ma che adesso cambia le coordinate elevandosi oltre la fi-
nitudine umana. Un’esperienza forse anticipata dalle molte visioni
ed epifanie che Monica aveva ardentemente cercato e ricevuto, co-
me ricorda Agostino: in vari modi, Monica cercava i “segni di Dio”

suo affetto rispettoso e ammirato. Tollerd gli oltraggi al letto coniugale in modo tale, da non
avere il minimo litigio per essi col marito. Aspettava lz tua misericordia, che scendendo su
di lui gli desse insieme alla fede la castita. [...] A cosi devota tua serva, nel cui seno mi crea-
sti, Dio mio, misericordia mia, avevi fatto un altro grande dono. Tra due anime di ogni con-
dizione, che fossero in urto e discordia, ella, se appena poteva, cercava di mettere pace».

22 AGOST., Conf. IX 4.8, 202-203.

2 AGOST., Conf. VIII 12.30, 195-196; IX 6.14, 207-208.

24 Tvi, IX 10.23-26.



e li inseguiva, per mare, per terra, nella veglia e nel sogno...?> Un
giorno, ad esempio, accadde a Monica di sognare con chiarezza
che la conversione del figlio sarebbe avvenuta?®:

«Ma tu stendesti la tua mano dall’alto e traesti la mia anima da un tale
abisso di tenebre, mentre per amor mio piangeva innanzi a te mia madre,
tua fedele, versando pit lacrime di quante ne versino mai le madri alla
morte fisica dei figli. Grazie alla fede e allo spirito ricevuto da te essa ve-
deva la mia morte; e tu I'esaudisti, Signore. L'esaudisti, non spregiasti le
sue lacrime, che rigavano a fiotti la terra sotto i suoi occhi dovunque pre-
gava. Tu P'esaudisti: perché, da chi le venne il sogno consolatore, per il
quale accettd di vivere con me e avere con me in casa la medesima men-
sa, che da principio aveva rifiutata per avversione e disgusto del mio tra-
viamento blasfemo? Le sembro, dunque, di essere ritta sopra un regolo
di legno, ove un giovane radioso e ilare le andava incontro sorridendole,
mentre era afflitta, accasciata dall’afflizione. Il giovane le chiedeva i mo-
tivi della sua mestizia e delle lacrime che versava ogni giorno, pitt con I'in-
tento di ammaestrarla, come suole accadere, che d’imparare; ed ella ri-
spondeva di piangere sulla mia perdizione. Allora I'altro la invitava, per
tranquillizzarla, e la esortava a guardarsi attorno: non vedeva che la do-
vera lei ero anch’io? Ella guardd e mi vide ritto al suo fianco sul mede-
simo regolo. Quale l'origine del sogno, se non il tuo orecchiare al suo
cuore, o bonta onnipotente, che ti prendi cura di ciascuno di noi come se
avessi solo lui da curare, e di tutti come di ciascuno?

E quale origine di quest’altro fatto: che dopo avermi narrato il suo so-
gno, appunto, e mentre io m’ingegnavo a trarlo a questo significato: che
era lei piuttosto a non dover disperare di essere un giorno come me; eb-
bene, subito, senza un attimo di esitazione, esclamd: “No, non mi fu det-
to: 1a dov’e lui sarai anche tu; ma: 1a dove sei tu sara anche lui”. Ti con-
fesso, Signore, questo mio ricordo, in quanto mi rammento, né mai ne fe-
ci mistero, che ancor piti del sogno in sé mi scosse questa tua risposta per
bocca di mia madre sveglia. Essa non si smarri di fronte a una cosi sotti-
le, ma falsa interpretazione e vide cosi presto cid che si doveva vedere e
io certo non avevo veduto prima delle sue parole. Cosi proprio in quel

167

25 Sj veda M. MONACA, I/ sogno nelle “Confessioni” di Agostino, in «Studia Epheme-
ridis Augustinianum», 85, Roma (2003), pp. 191-214.

26 AGosT., Conf. III, 19-20 (trad. it. http://www.augustinus.it/italiano/confessioni/in-
dex2.htm).



168

sogno e molto tempo prima del vero fu predetto alla pia il gaudio che
avrebbe provato in un futuro lontano, per consolarla dell’ansia che la
struggeva al presente. Passarono in seguito nove anni, durante i quali io
mi avvoltolai 7z quel fango d’abisso e tenebre d’errore ove ad ognuno dei
molti tentativi che feci per risollevarmi, pili pesantemente mi abbattevo;
eppure quella vedova casta, pia e sobria, quali tu le ami, dalla speranza,
certo, resa ormai pitl alacre, ma al pianto e ai gemiti non meno pronta,
persisteva a far lamento per me davanti a te in tutte le ore delle sue ora-
zioni. Le sue preghiere penetravano sino al tuo sguardo, e nondimeno tu
mi lasciavi ancora aggirare e raggirare nella caligine».

Ella lo vide mentre le stava accanto “sulla stessa assicella”, la re-
gula fidei, I'ortodossia in cui Monica si trovava gia e a cui Agosti-
no sarebbe giunto dopo il suo lungo travaglio spirituale?’. Il sogno
costitui una tappa importante nel lungo processo di conversione di
Agostino, come egli stesso dira una volta convertito, nella sua me-
ditazione milanese. Esso racchiude alcuni “simboli” che si rivele-
ranno particolarmente rilevanti: la regula lignea su cui Monica &
ritta e che Agostino ricorderd una volta convertito definendosi
«saldo in quella regula fidei» mostratagli dalla madre; il giovane
splendidum et hilarem che va incontro a Monica e che ha tutte le
caratteristiche di un “intermediario” divino, la cui ilarita & prefi-
gurazione della gioia futura; la visione di Agostino sull’assicella che
annuncia con chiarezza a Monica in sogno cid che avverra nella
realta, poiché la sua rivelazione & veritiera e viene da Dio; il con-
forto di Monica che pud ritrovare la serenita poiché lui sara con lei
nell’ortodossia. Al sogno fa seguito poi il momento dell’snterpreta-
tio, della corretta esegesi, poiché se erroneamente interpretato il
sogno — divino e veritiero — potrebbe condurre alla perdizione. E
il rischio che corre Agostino nel momento in cui errando dice: f
con me non 1o con te. Ma Monica, salda e certa nella sua fede, com-
prende nescio quo sapore che il sogno proviene da Dio, e in virta di
tale consapevolezza potra correggere il figlio e con pazienza atten-
derlo. Di cid avra contezza il vescovo Agostino quando affermera
che 'vomo non deve fermarsi ai sogni e alle visioni per conoscere

27 Tvi, T11, 11.19-20.



Dio, ma da essi pud partire per imparare a leggere la sua strada nel-
la storia. Dal momento che i sogni di conversione sono realmente
ispirati da Dio, e considerato che cid che Monica ha visto nel so-
gno non & meno vero di cid che ella vede nella veglia, & possibile
che tale sogno possa concorrere al cammino spirituale dell’'uomo
Agostino verso Dio.

Il racconto del sogno di Monica ha dunque avuto un “sapore”
particolare nella conversione del figlio: non fu, infatti, il sogno in
se stesso a turbare ’animo di Agostino e a indurlo alla riflessione
(ancora all’inizio del lungo cammino durato nove anni), quanto
piuttosto il fermo convincimento di Monica che esso annunciasse
la “vera” chiamata di Dio. Infatti, la fede “semplice” della madre
che mostro senza esitazione di credere al sogno, la consapevolezza
di lei di essere portatrice di un messaggio inviatole direttamente da
Dio, la certezza di possederne la corretta chiave di lettura, riusci-
rono a scontrarsi e a intaccare la razionalita di Agostino, ad insi-
nuare in lui il dubbio concorrendo a sconfiggerne nel tempo I'in-
credulita. Aveva cosi dato avvio a quel lungo processo che portera
il figlio a stare, nove anni dopo, “nella stessa assicella” accanto al-
la madre, accanto a lei che — come la Vergine Madre — ogni cosa
«custodiva nel suo cuore fedele e nelle sue incessanti preghiere».

169






