ARMANDO AUGELLO*

La solidarieta nella Bibbia

Premessa

La «solidarieta» costituisce una nostra tipica domanda ed esigenza,
risvegliata ed acutizzata da nuove situazioni di vissuto umano, sia nel
verso negativo che positivo. E dentro questa esigenza e situazioni che
occorre cogliere lo specifico comunemente inteso e perseguito nella
varieta dei significati che col termine solidarieta possono essere sotte-
si. Un criterio di riferimento preciso, per cogliere il senso oggi inteso
di solidarieta, pud essere rinvenuto in alcuni degli ultimi documenti
della Chiesa: nella Sollicitudo rei socialis di Giovanni Paolo II (30-12-
1987), in particolare ai nn. 38-40, con un riscontro specifico nel Mes-
saggio dello stesso Santo Padre per la giornata mondiale della pace
1-1-1989 (Per costruire la pace e rispettare le minoranze: cfr. n. 3); nella
Nota pastorale della CEI La Chiesa Italiana dopo Loreto (9-6-1985), in
particolare ai nn. 38-42, con un riscontro nell’altra Nota del 20-11-1988
Ripristino e rinnovamento delle Settimane sociali dei cattolici italiani.

Ebbene, in tali documenti la solidarieta & considerata sia come vir-
th umana e categoria morale, cio¢ come «determinazione ferma e
perseverante di impegnarsi per il bene comune» (di tutti e di ciascu-
no) e sia come una specifica manifestazione della carita cristiana, fi-
no ad attingere la «comunione» (cfr. SRS ib.). Essa diviene urgente
non solo per gli innumerevoli e gravi stati di bisogno ed emarginazio-
ne in cui versano tanti singoli e gruppi (vedi il breve richiamo della
suddetta Nota del 1988 CEI n. 2), ma per la «interdipendenza» che
nell’attuale societa si & venuta, provvidenzialmente, a verificare, an-
che in termini mondiali e planetari: non si puo viver da soli; da soli
non si sopravvive neanche nella potenza e nella ricchezza.

S’intende che nella Bibbia non possiamo rinvenire la configura-
zione della solidarieta quale & venuta a profilarsi nell’attuale socie-
ta: la Bibbia sottende conformazioni socio-culturali ad un livello
meno sviluppato e complesso, con interdipendenza meno articolata
e non ancora mondiale.

*Docente di S. Scrittura presso lo Studio Teologico «S. Pio X» di Catanzaro.



Tuttavia anche a livello umano, sotto I’aspetto del «valore», la so-
lidarietd presuppone i termini validi per una mediazione del dato
rivelato quale «carita e comunione». E significativo che Giovanni
Paolo II nel citato Messaggio, appunto per le proporzioni mondiali
oggi come mai intraviste e attese, riprenda un classico testo biblico
con la sua specifica motivazione antropologica e teologica: «Il se-
condo principio (dell’organizzazione sociale, dopo quello della ina-
lienabile dignita di ciascuna persona umana) riguarda l'unita fon-
damentale del genere umano, il quale trae la sua origine da un uni-
co Dio creatore che, secondo il linguaggio della Sacra Scrittura,
“da un ceppo ha fatto discendere tutte le stirpi degli uomini e le ha
fatte abitare su tutta la faccia della terra” (At 17,26)» (n. 3). Ed in fi-
nale richiama la missione «universale» della Chiesa perché tutti di-
veniamo familiari di Dio (n. 13). ‘

Elementi specifici della Bibbia

Procediamo per semplici puntualizzazioni e non per analisi, data
la natura della presente riflessione. Parimenti occorre procedere
con richiami descrittivi, e non per definizioni: non solo e tanto per-
ché la Bibbia ¢ narrazione dell’amore di Dio per gli uomini, ma per-
ché la solidarieta come tale & una storia di solidarieta, cosi come es-
sa via via viene percepita nel cammino del popolo al suo interno e
con gli altri popoli tutti. Occorre infine tenere presente il continuo
e faticoso lavoro di coniugazione tra fondamenti-motivazioni-
criteri umani di solidarietd, con quanto di mentalita ne consegue o
precede su di essa, e fondamenti-motivazioni-criteri rivelati nella
solidarieta di Dio con gli uomini giunta a pienezza in Cristo, in tutto
fatto a noi simile eccetto che nel peccato: in tale lavoro di coniuga-
zione non sempre le vie della solidarieta umana sono disponibili al-
la solidarieta proposta e attuata da Dio, onde tutto un cammino di
conversione e di elevazione, anzitutto nel cuore e nelle menti ancor
prima che nella prassi e nelle relazioni sociali. '

Individuazione di alcuni fondamenti,
criteri e motivazioni umane di solidarieta

La Bibbia non perde mai di vista la verita e la bonta della creazio-
ne, sia come «essere uomo» che come «esistere nel mondo». La pri-

6



ma esperienza di esistenza umana che ci viene offerta dal popolo di
Abramo nella Bibbia prevede gia umanamente la solidarieta: quella
tipica della vita «tribale». Il fondamento & la razza, il sangue, la fa-
miglia.

Il criterio € che il singolo ¢ affidato al gruppo: la tribu & criterio
di lettura e di intervento nei confronti del singolo: ¢ integrato in es-
sa e da essa riceve ogni garanzia, anche nella morte per quanto do-
vesse rimanere di problemi (moglie, discendenza...). Nella finalita
non c’¢ alternativa alcuna tra singolo e comunita, visto che oggetti-
vamente singolo e comunita sono legati dal sangue e dagli affetti:
essi procedono di pari passo, e 'uno condiziona 1'altro.

E difficile dire se Abramo e il suo gruppo lasciano i centri urbani
della Mesopotamia, con struttura regale politica e quindi con un al-
tro modello e fondamento di solidarieta, per vivere un’originaria
forma di solidarieta, pili genuina ancor prima che piu efficiente o
meno, oppure per opposizione alla solidarieta offerta dalla citta-
impero: esempi tipici quale Babele scoraggiavano, come scoraggia-
vano le lotte tra le citta. Le categorie del «dominio e del possesso»
costituiscono sempre un pericolo e una minaccia mentre che sem-
brano offrire una maggiore sicurezza.

Parimenti & difficile dire se dentro la solidarieta di parentela si
consumava anche una motivazione religiosa dello stare insieme: in
ogni caso Dio non poteva essere considerato «parente-padre» nel
senso razziale, visto che il mondo semitico predilige un Dio trascen-
dente. La categoria religiosa sara stata quella della «protezione» di
Dio legata alla moralita e giustizia dei rapporti tribali. Il contesto
di solidarieta rimane la relazione familiare in senso il pit1 largo pos-
sibile, fino all’assunzione in famiglia anche di elementi per sé estra-
nei come sangue (adozione) o la relazione di lavoro (pascolo) o
I'ospitalita. Gli stessi rapporti di lavoro e di ospitalita vengono inte-
grati nella relazione primaria di famiglia. Il luogo fisico di incontro
¢ la tenda.

L’esperienza egiziana introduce nella relazione «statale», con
I’aggravamento della schiavitii: magari «cose assicurate», come le
cipolle, ma dentro un sistema di lavoro forzato e per un padrone: il
principio di solidarieta non & piui il padre, ma il Faraone; e le vie dei
rapporti passano non per il sangue e gli affetti, ma per 'organizza-
zione statale.

Forse per questo dopo I’Esodo dall’Egitto si ritorna alla confede-
razione tribale. D’altra parte, dietro il Faraone e la sua solidarieta
politica, c’era anche una diversa concezione religiosa, sia di Dio che

7



dei rapporti umani. Ma il nuovo habitat in Canaan, connesso con la
divisione della terra, implica un sistema misto: legami tribali in ter-
ra posseduta e coltivata.

Il concetto di proprieta implica nuovi tipi di legami. Del resto
questa terra & anche minacciata da possibile conquista di altri. Na-
sce il problema di potersi integrare o meno in un sistema di pro-
prieta regolato da leggi, e in un contesto di maggiore sicurezza: cio¢
nasce il problema se costituirsi in monarchia o meno. Le opinioni
sono diverse: vedi le tracce di corrente antimonarchica in I Samue-
le 8 € 10,17-27. Di fatto prevale la tesi monarchica: e Samuele, nono-
stante tutto, unge Saul.

1l vissuto sotto la monarchia fa sperimentare relazioni sociali
nuove: la proprieta e le relazioni di tipo politico permettono 'affer-
marsi e il proliferare di varie forme di individualismo ed egoismo.
Non solo, ma la sussistenza del Regno monarchico obbliga a «patti»
e sudditanze da regni piti potenti, che assicurano sussistenza nelle
continue lotte di predominio tra Assiria, Babilonia, Egitto, Arabia.
E tali patti comportavano riflessi di grave entita all'interno dei rap-
porti del popolo: nascono anche per questo i filoassiri o filobabilo-
nesi o filoegiziani... o di lotta per 'autonomia da tutti (alleanza con
nazioni piu piccole e sottomesse).

Le potenze assira e babilonese porteranno all’eliminazione via
via completa del potere politico, prima del regno del Nord (Israele)
e poi del regno del Sud (Giuda). Nascera il problema di un nuovo
fondamento e criterio di solidarieta. Chi cerchera tale criterio e
fondamento solo nel dato religioso (Legge e culto, a partire dalla si-
nagoga in particolare); chi porra il problema, anche in termini so-
ciali e politici oltre che culturali, di aprirsi all'universalismo pro-
posto dal mondo ellenistico a partire da Alessandro Magno in poi.
Per il popolo di Dio diventera grave I'interrogativo se tale universa-
lismo significhi anche imposizione di un unico credo religioso,
strettamente legato al potere politico: religione di Stato (vedi in tal
senso l'insurrezione dei Maccabei nel 165 a.C. ss contro le pretese
di Antioco IV Epifane). Il mondo romano offrira, almeno in questo
primo momento «giudaico». sia I'universalismo politico e cultura-
le, e sia la liberta religiosa (63 a.C. ss).

Gesl nasce e cresce in questo nuovo contesto umano, tipicamente
romano: la politica e il diritto legiferato come ius gentium offrono
un noto terreno di solidarieta. Al di 1a delle stratificazioni sociali
che lo Stato permette o addirittura giustifica e crea dall’interno del
suo sistema, sarebbe interessante prendere coscienza delle norme di

8



etica sociale che I'ellenismo prima e la latinitas poi prevedono nelle
migliori espressioni e pedagogie: soprattutto negli autori ispirati
allo stoicismo (cfr. Epitteto, Cicerone, Seneca).

Significativo sarebbe soprattutto notare come il libero pensiero
religioso, di origine greca o romana che sia, preveda anche delle
forme di solidarieta organizzata: quasi confraternite della divinita,
con momenti precisati di vicinanza, nei momenti di bisogno in par-
ticolare. J

Concludendo: la socio-cultura del popolo di Abramo vede la soli-
darieta filtrare attraverso tessuti umani diversi, man mano che si
passa dal 1800 a.C. circa al tempo di Gesti, con richiami antropolo-
gici e sociali diversi. In genere possiamo dire che si passa dal mo-
dello familiare tribale a quello statale politico; dal tessuto oggetti-
vo razziale a quello creato sociale e positivamente legiferato, prima
in sede nazionale e poi in impero dalle pretese universali. Via via
cambia anche il supporto religioso e culturale: dal Dio protettore
del clan (non Dio padre, come in altri gruppi) al Dio Re rappresen-
tante, dal monarca alla religione di Stato, e infine ad una filosofia
religiosa esigente 1'universalismo.

Come s’inserisce la Parola di Dio biblica in tale cammino umano?

La Parola di Dio
per una nuova solidarieta tra gli uomini

Gli scritti biblici conservano le tracce chiare, anche a livello isti-
tuzionale e legale, del cammino socio-culturale brevemente accen-
nato. I libri sapienziali in particolare offrono un esempio chiaro di
come si vorrebbe ancora fare coesistere 'antica e nuova sapienza
del convivere umano con influssi anche ellenistici.

E la Parola di Dio & pur sempre mediata attraverso la parola degli
uomini. Tale parola degli uomini presenta 'ambivalenza da una
parte di permettere una certa conoscenza salvifica della parola di
Dio, e dall’altra di limitarla e condizionarla: la rivelazione della so-
lidarieta come Dio la vuole diviene una «storia salvifica» della soli-
darieta.

Inoltre occorre precisare se la solidarieta ¢ intesa in senso di ri-
solvere le negativita: bisogni, solitudini, abbandoni...; oppure in
senso positivo di nuovi fondamenti e modi di essere e vivere in-
sieme.

Diamo uno sguardo per periodi qualificanti.



Periodo patriarcale
(dal 1800 al 1500 circa)

La parola di Dio rivelata non si limita a ratificare quanto scoper-
to in solidarieta umana in tale contesto socio-culturale, in partico-
lare per quanto attiene chi fosse leso nei legami previsti per morte e
per altro. Basta leggere in capp. 13-14 di Genesi per i rapporti tra
Abramo e Lot, sia per come si trova modo di sistemare i legami di
lavoro, alla luce della parentela, sia per come I'appartenenza di Lot
agli abrahamiti gli permette di uscire dai pasticci in cui viene a tro-
varsi nelle relazioni di tipo politico delle citta della Pentapoli. O ba-
sta notare come fosse forte la legge dell’ospitalita, sia alla luce del
cap. 18 (in contrasto con il capitolo 19 in contesto sodomita: abuso
nei confronti degli ospiti di Lot) e sia nel cap. 24 da parte di Rebec-
ca, e nei capp. 29-38 per l'accoglienza di Giacobbe da parte di Laba-
no (anche con qualche interesse).

La novita della rivelazione consiste nell’Alleanza che Dio stabili-
sce con Abramo e la sua discendenza: capp. 12.15.17. Tale alleanza
comporta tra le persone la presenza della benedizione di Dio, della
fede nella sua promessa, di un’apertura all’'universalita dei popoli:
in Dio Abramo diviene padre di tutte le genti; e per questo suo figlio
Isacco nasce da Sara sterile umanamente, perché gli abrahamiti
sappiano di essere e sussistere nel fondamento tipico della loro so-
lidariet, cio¢ il sangue, solo per opera e volonta di Dio. In questo
senso Isacco ¢ figlio della promessa; e viene restituito al padre dopo
un’offerta avvertita come doverosa (Gen 18,22). Anche socialmente
deve esserci un segno che attesti questo nuovo tipo di comune sus-
sistenza da Dio: la circoncisione.

La figura di Giacobbe costituisce terreno di tensione tra un po-
polo possesso umano (vedi il suo inganno per avere la benedizio-
ne di Isacco) e un popolo eletto da Dio e da lui voluto (benedizio-
ne di Dio costitutiva al di 14 dei diritti familiari di primogenitu-
ra): parola di Dio e parola degli uomini stranamente si intreccia-
no perché Giacobbe divenga «Israele». E anche in Giuda, discen-
dente eletto di Giacobbe (49,10) si verifica questa tensione tra
una discendenza indebitamente ottenuta (da Tamar: 38,23ss) e
una elezione divina per essere antenato di Cristo (Mt 1,1-3). La so-
lidarieta che nasce dall’elezione e dalla benedizione di Dio non
sempre passa attraverso il meglio della solidarieta umana: anzi la
purifica e la salva mentre che crea nuovo fondamento e criterio
di essere e vivere insieme.

10



Un elemento pero ¢ significativo: ’Alleanza di Dio con Abramo
sceglie la via primaria della famiglia, e non la soppianta con il crite-
rio della regalita politica. Il criterio della discendenza, attraverso
Davide, e Davide non tanto come re ma in quanto discendente di
Abramo, rimarra fino a Gesu Cristo attraverso Giuda e Giuseppe.

Come parimenti ¢ da notare nel libro della Genesi in quale conte-
sto letterario e teologico si colloca I’Alleanza da Dio costituita con
Abramo: si colloca all’'indomani della torre di Babele, ove le divisio-
ni tra gli uomini, iniziate con Caino e Abele e proseguite con La-
mech, cio¢ prima nel terreno agricolo pastorale, e poi in quello in-
. dustriale, culminano nel terreno politico. A questa divisione frutto
di violenza Dio oppone una solidarieta e unita nella sua benedizione
ed elezione; solidarieta dalle proporzioni universali, che il nuovo
Adamo Gestu Cristo (I Cor 15) fondera quale umanita nuova. Forse
tutto va spiegato perché il primo Adamo si era diviso da Dio stesso
(Gen 2-3): la solidarieta tra gli uomini esige la solidarietd con Dio
(questa ¢ la tesi di Paolo, Lettera ai Romani in particolare).

Periodo della schiaviti in Egitto,
dell’Esodo e della conquista di Canaan,
della monarchia (1500-586 circa)

Nelle situazioni storiche sopraccennate, la Parola di Dio e la sua
presenza denunciano le varie forme di antisolidarietd e guida-
no alla comprensione e costituzione di una rinnovata convivenza
umana:

— il Signore nell’Esodo-Pasqua libera dalla triste esperienza di es-
sere straniero e schiavo in terra altrui, deprivato dei fondamentali
diritti umani; e nell’esperienza del Sinai dona uno strumento effet-
tivo per essere e vivere da popolo di Dio, nell’alleanza con Lui e fra i
diversi membri, dona cio¢ la carta della Torah (comunemente detta
Legge) che costituisce una brillante sintesi di contenuti e precetti,
di dati rivelati e dati socio-culturali;

— il dono della terra, tra accoglienza pacifica e conquista bellica,
permette di concretizzare dentro un preciso habitat la solidarieta
del popolo: il Signore vuole assegnare a tutti, anche ai seminomadi,
un angolo di terra ove abitare e convivere alla pari;

— solo che questo popolo, costituito da Dio tra terra e Torah, speri-
menta esso stesso I'antisolidarieta: dimenticando che la terra é do-
no di Dio, decide di difenderla e gestirla con sistema «monarchico»

11



abbandonando il regime delle tribi; e tale sistema monarchico, non
genera solo un atteggiamento difensivo-aggressivo all’esterno con
obbligo di schierarsi politicamente con uno degli Stati dominanti
(Assiria o Babilonia o Egitto) o con questa o quella lega di Stati pic-
coli, ma genera anche un insieme di individualismi ed egoismi
all’interno. La terra, come anche il commercio o l'artigianato o
I’amministrazione, sull’esempio talvolta del re e dei suoi ministri,
assume il criterio della «proprieta», con la gara all’accumulo delle
ricchezze e del potere. Il problema non & piu aiutare 'orfano, la ve-
dova o il forestiero, derivati da cause esterne, ma il voler creare
dall’interno del proprio sistema dei veri e propri «poveri» con in-
giustizie ed oppressioni e con forme rinnovate di schiavitu. E in
questo contesto che si illumina la figura del «profeta» a partire dal
tempo di Saul: Samuele, Natan, Amos, Isaia...

Mentre il patriarca ed il giudice (capotribil), e soprattutto Mose e
Giosue, erano state figure coinglobanti la parola di Dio dentro il
ruolo governativo, il monarca invece deve essere approvato da un
altro ufficio tipico della Parola di Dio, il profeta. Cosi Saul non solo
deve essere approvato ed unto re da Samuele, ma sara anche da lui
corretto ove il suo governo non rispondesse alla volonta del Signo-
re. Natan correggera Davide. Isaia dira ad Acaz I'oracolo sulla sua
politica nazionale e internazionale... La monarchia come tale &
un’istituzione umana, e per sé puo essere favorevole o svantaggiosa
nei confronti della solidarieta: se da una parte favorisce l'unita del
popolo, dall’altra favorisce la centralizzazione del potere e della
proprieta, con gravi conseguenze nei rapporti umani; mentre mino-
ri pericoli offre il sistema tribale. In questo senso il profeta richia-
ma alla Torah, all’Alleanza, alla diretta Parola di Dio nella storia. Il
re non &, come Mosg, il legislatore, ma il tutore della legge ed il pri-
mo osservatore di essa. E quando la Torah & tradita in modo vera-
mente grave, a tal punto che si pretende manipolare perfino il culto
con potere anche sul sacro, allora non resta che annunciare la rot-
tura dell’antica Alleanza e la costituzione di una nuova Alleanza su
nuove basi e premesse: un cuore nuovo entro cui accogliere da Dio
uno Spirito nuovo; e Dio stesso sara il pastore del popolo. Il popolo
sperimentera di nuovo I’essere straniero e schiavo in Assiria, Babi-
lonia o profugo in Egitto, senza re e senza terra, e al massimo so-
gnera come guida un capotribu (principe). Dio lo radunera ancora
dalla dispersione e lo ricostituira non piu su criteri di potere, ma di
fraternita religiosa. Dal punto di vista strettamente rivelato si con-
suma in tutto cid una grande verita: se Dio possa esser nella sua

12



santita (trascendenza-alterita) reso possesso dei poteri umani (poli-
tico, culturale, istituzionale) e quindi idolatrato alla pari del dio dei
Cananei o degli imperi orientali. E Dio riafferma la sua regalita e li-
berta, che diviene nella storia liberta di tutti i suoi figli.

Come Dio ¢ Altro-Santo-trascendente, sicché con Lui si possa
stabilire un rapporto a partire dalla sua liberta e bonta, cosi ogni
uomo deve restare «altro» rispetto agli altri uomini dentro una
relazione che solo lo aiuti ad essere se stesso. Qualsiasi istituzio-
ne umana deve gestire in tale stile e spirito: ecco cosa richiama il
profeta a nome del Santo Iddio; ecco cosa propugnano re rifor-
matori come Giosia e Ezechia sulla base della Torah di Jawe. E
Dio rimane Altro soprattutto rispetto alle divinitd strettamente
abbinate ai Re orientali: non permettera che alcuna di esse diven-
ga «padrone» del suo popolo attraverso la padronanza politica.
Dio liberera ancora, insegnando pero, le vere vie della liberta
dall’interno delle coscienze e di rinnovati rapporti umani; Dio li-
berera i suoi poveri dal compromesso dei sincretismi religiosi,
quasi che per sopravvivere in regime di schiavitui si dovesse ser-
vire a false divinita.

Periodo del post-esilio
(586 - Gesu Cristo)

La Parola di Dio, attraverso le figure non solo profetiche quali
Ezechiele e Geremia, ma anche amministrative e di scriba quali
Neemia ed Esdra, riproporranno la Torah e la presenza di Jawe
quale criterio di rinnovata solidarieta tra il popolo. L’assemblea li-
turgica (Chiesa) e sinagogale (riflessione sulla parola) mettono al
centro Dio stesso.

Ora la solidarieta va riespressa verso due categorie: verso i ritor-
nati dall’esilio dopo I'editto di Ciro, reintegrandolo nei loro diritti
sia di proprieta che di relazioni, ed accogliendo da loro tutto il fer-
vore religioso di persone che hanno sofferto per Jawe e ripensato la
propria fede a contatto con i babilonesi fuori delle strutture esi-
stenti in patria (tempio, culto, scuole...); e verso un pluralismo di
popoli e mentalita (religione compresa) quale comportera il domi-
nio di Alessandro Magno e discendenti dal 330 circa alla conquista
romana: come essere solidali entro un cosmopolitismo sociale, cul-
turale e religioso? Come conservare la propria identita senza perde-
re I'occasione dell’'universalita? Saranno soprattutto i «Saggi» che

13



cureranno di mediare la Parola di Dio all’altezza della nuova situa-
zione e chiameranno a servire alla causa di una rinnovata concezio-
ne delle relazioni umane anche la legge della natura, I'esperienza
del vivere (sapienza di Dio nella sapienza umana, e sapienza umana
riportata alla sapienza di Dio) e la riflessione filosofica. La Torah
attinge il valore e la virti1 oltre che la circostanza, la formazione del
singolo oltre che del gruppo, i principi e le verita universali oltre
che atti indovinati di esistere.

11 culmine della riflessione si trova all’incrocio tra pensiero pro-
fetico e pensiero dei saggi: la solidarieta tra gli uomini ¢ intravista
nell’esperienza umana piu profonda che in nome di Dio, come mis-
sione, si possa vivere da saggio e da profeta: 'esperienza della mor-
te innocente che prende su di sé il peccato degli altri e offre a Dio il
contesto indovinato per espiare divisioni ed egoismi. La pagina del
Servo di Jawe di Isaia 52-53 (cfr. 42.49.50) rimane la pagina piu pro-
fonda del V.T. sulla possibile solidarieta umana tra gli uomini: e la
presenza di Dio nel dono della vita del Servo assicura che quella vi-
ta & data per tutti.

Il Servo, in senso comunitario, diventera quanti sotto Antioco IV
Epifane (167ss) soffriranno una vera e propria persecuzione religio-
sa fino a provocare la insurrezione dei Maccabei: e Daniele prevede
per questi «santi dell’Altissimo» una figura nuova che li costituira
in Regno, il Figlio dell'uomo: Dio regna attraverso coloro che sof-
frono.

Periodo di Cristo

Col Servo di Jawe ed il Figlio dell'uomo, tra profezia sapienza ed
apocalittica, i tempi sono maturi per la pienezza della rivelazione in
Cristo Gesi, Figlio del Padre. Nessun dubbio che la solidarieta &
identificata da Gesu stesso nella sua persona ed opera: dato dal Pa-
dre, egli & vite dei tralci, pastore del gregge, pietra angolare
dell’edificio, capo del corpo, fonte della vita per tutti e per tutti gui-
da al santuario celeste.

La via che egli adotta per la solidarieta ¢ la sua stessa figliolanza
dal Padre per cui ci costituisce fratelli, e nella storia umana ¢& la do-
nazione completa di sé per amore dei fratelli. Tale solidarieta del
tutto originale, che fonda radicalmente in Dio la solidarieta avviata
nell’antica economia del V.T., si esprime a tutti i livelli del vivere
umano (fisico, morale, religioso...); ma in particolare coglie la moti-

14



vazione ultima della antisolidariet, cioe il peccato, per cui egli di-
viene solidale anzitutto con i peccatori quali i veri emarginati e pic-
coli: essi sono non solo fuori societa, ma fuori famiglia. Come coglie
la vera ultima ragione della solidariet: cio¢ il Padre e la relazione
che il Padre ha col Figlio e lo Spirito Santo nella stessa Trinita (Gv
17). Come coglie I'unica concreta possibilita di fare solidarieta nel-
la storia umana: accogliere il male dell’altro nella propria persona
e pagarne i debiti con la propria vita. Nel sociale e nel politico ci sa-
ranno i riflessi consequenziali di tale solidarieta in Dio: con la novi-
ta che anche nel sociale e politico occorrera trovare modi di media-
re una nuova giustizia. Volontariato, aiuti al terzo mondo, farsi ca-
rico degli ultimi, pagare i danni dei nuovi tipi di peccato (separati,
drogati, anziani abbandonati, malati di Aids...) e simili sono forme
di solidarieta che prendono le mosse da lontano.

Periodo della Chiesa nel N.T.

La Chiesa e le Chiese nel N.T. (Gerusalemme, Antiochia, Tessalo-
nica, Corinto, Efeso...) abbastanza presto si porranno il problema
della solidarieta quale contesto e via della carita manifestata da
Dio in Cristo; e non solo nel senso generico dell’amore del prossi-
mo, nella enucleazione catechetica quale appare nelle tante cate-
chesi morali delle lettere del N.T. (Paolo, Giovanni, Pietro, Giaco-
mo...), ma anche nell’inventiva di iniziative e istituzioni (colletta per
le comunita povere, una raccolta di beni per i poveri da affidare a
persone precise per la distribuzione, ’agape in connessione con la
celebrazione eucaristica, alcune categorie di persone che badasse-
ro ad orfani e vedove, famiglie che si facevano carico dell’ospitalita
e dei bisogni di singoli...) e nella problematica che alcune relazioni
difficili ponevano alla coscienza della comunita e dei suoi responsa-
bili (rapporti con gli accesi giudaizzanti, rapporti con gli ex-
connazionali pagani che conservavano le loro abitudini anche reli-
giose dall’interno della vita quotidiana, sposi convertiti in rapporto
con lo sposo non convertito, rapporti con cristiani peccatori gravi
o di dottrina cristiana non del tutto corretta, rapporti tra le di-
verse chiese via via che si formava la coscienza di un’unica gran-
de Chiesa...

Possiamo dire che tutti i problemi che oggi viviamo nei rapporti
ecumenici, con la societa secolarizzata, con i vari bisogni materiali
e morali della nostra societa in piccolo e in radice sono stati affron-

15



tati dalla Chiesa primitiva e risolti con un equilibrio e una verita
quali possono essere testimoniati solo da scritti sicuri quali il N.T.
Si nota in particolare un’apertura dall’ampiezza incommensurabi-
le, sia come spazio che come tempo, nel senso che sono dati gli ele-
menti per la soluzione di qualsiasi tipo di divisione e bisogno che
potra nascere in futuro nella storia umana, ed & indicata positiva-
mente la soluzione anche per quanto potra sembrare assurdo e im-
possibile.

Una nota di riflessione

Oltre alla grande problematica del fondamento e criterio della so-
lidarieta intravisto via via nel cammino della rivelazione-salvezza, e
sia dal punto di vista umano (famiglia-tribu o monarchia, istituzio-
ni o relazioni libere...) sia dal punto di vista di dato rivelato (Torah,
Parola di Dio, sapienza, sofferenza innocente, il Figlio del Padre e
’amore del Padre...) interiorizzato nello Spirito Santo in noi, sareb-
be interessante curare la descrizione fenomenologica della solida-
rieta sia come contesti in cui essa si verifica e sia come novita che
essa propone. Cosi nel V.T. sarebbe interessante fare una carrellata
di una fascia di termini che chiamano in causa la solidarieta, quali
«essere vicino» (garab, inteso anche nel nostro senso: es. Prov.
27,10: «meglio un vicino accanto che un fratello lontano»), «fare at-
tenzione» (gasab, in genere usato alla forma causativa nel senso di
sapere e potere dare ascolto), «consolare» (naham, anche per dare
ad altri la propria partecipazione), «avere compassione» (raham,
talvolta usato perfino per i nemici a cui lasciare la vita), «essere cle-
mente» (hanan) o «avere pieta» (hamal) o «risparmiare» (hus) o
«sopportare» (nasa, sollevare il volto a qualcuno), o «<amare>» (‘ahab,
quale espressione sempre dell’amore di Jawe anche quando sembra
nostro per i deboli, i forestieri...); e soprattutto il corrispondente
del nostro termine «prossimo» (rea’, con i suoi vari significati, da
parente a vicino di casa, allo straniero di Lev. 19,34). Nel N.T. sareb-
be interessante fare una ricognizione di tutte le circostanze in cui ¢
chiamata in causa la solidariet3, catalogandole secondo i livelli e i
settori dell’assistenza nella Chiesa, nella societa e nella politica, a
livello interiore ed esteriore, e notare come & sempre la nuova qua-
lita dell’essere figlio di Dio e fratello in Cristo, & sempre il dinami-
smo dello Spirito Santo in noi e della Parola di Dio che fondano e
guidano la relazione di solidarieta nel vissuto quotidiano. Sicché

16



nulla & tolto al socio-politico anche nel suo aspetto di analisi scien-
tifica, ma neanche il socio-politico rimane chiuso in se stesso e nel-
la sua logica e tanto meno in tale sua logica chiude il dato rivelato:
nuove dimensioni, impensate allo spirito umano apre lo Spirito di
Dio.

Ma al di la di questa intima sintesi tra fondamento-criterio e feno-
menologia della solidarieta, un interrogativo serio sembrano porre
i testi biblici: dove precisamente si colloca la solidarieta? Ci si do-
manda non solo se si colloca in un dato umano che Dio collabora e
illumina o in un dato divino a cui I'uvomo & chiamato a collaborare:
esempio nell’amicizia umana, giustizia umana, politica umana, o
nel Figlio di Dio, nello Spirito di Dio in noi, nel nostro essere fratelli
di Cristo. Parimenti non solo ci si domanda se si colloca nell’essere
vicino al bisogno dell’altro o nella ricchezza del dono di sé parteci-
pato all’altro. Ed in questi due interrogativi facilmente si intravede
un risposta su tutti e due i versanti.

In verita il punto delicato & come interpretare I'espressione piu
vicina al nostro termine solidarieta che si trova nella Bibbia, cioé
«gli uni gli altri» (in greco = allelon; in ebraico = 'is le re’ehu, 'issa
re’utah). Sembra che conformemente al genuino pensiero biblico la
reciprocita non faccia cadere I'accento sul momento «comune» gia
esistente (es. razza, fraternita...), ma precisamente sul momento di
«relazione» che stabilisce tra I'uno e l'altro, appunto perche I'altro
¢ altro; cioe la solidarieta trova la motivazione non in cio che gia si
ha o si & insieme, ma su cio che si riesce a rendere comune accettan-
do I'altro dell’altro, sia come negativo (bisogno, sofferenza...) sia
come positivo (membro specifico di un corpo differenziato, ministe-
ro diverso nella Chiesa, possibilita che ho e che I'altro non ha). Ed
in questo senso Dio ¢ fondamento di solidarieta non tanto per quel-
lo che in comune in lui noi tutti troviamo, ma per quello che di «Al-
tro» rispetto a noi Egli costituisce e che nella fede accettiamo e ac-
cogliamo, per quello che di «altro» Egli pone in ognuno di noi ri-
spetto agli altri. La solidarieta & possibile allora solo se non voglia-
mo ridurre tutto a noi stesso nel bene e nel male: essa allora & ge-
nuina espressione di religiosita, di fede.

17



2 Eﬂ‘*_ﬁuﬁm "
',. I .1['!' ke
i ';7 'IH ‘3* ‘{'“‘h ll-“ r l:{ l?uuz;ﬁ;.—%;lﬂg 9 : o :In “l . LN 3
‘_‘D" p,” 1'1'?'}“!: ?w 0l 'fﬂllﬂ'#-l’ﬁ—, 4 = it )
lu'ualisi ﬂ.“' it n ‘:.n.:.‘;,’;"‘"r:.:_;;;;;m} .
” : b aia
Tl M:::‘:Ew:w ﬁ% @L@” |
-y il B " ¥ i“] N g -
_.}' H’ﬁ* F':"L -r"1 ) * il . @’ “'.‘I“
.1..__ u wnwﬂ}m I+* AL Em
] . i :ﬂ, ‘-'"'[‘y-ri q“""’*h;-.l‘lk
W ‘rallnﬁl’:"ﬂ}j} s ?',l . 1&3‘“‘ R
‘!-'!n Jlﬁhur‘ ,}g, e w"’ﬁF-“ﬁw.l”';h
@W § s i eyl ::“ *':D“L-Lw .
I‘!F!.gm.’ JIII J'ﬂt;&i -1"’1;- #Q»Pdﬁ% !] -
. H'r”*li-' N ww-- 'm...u!;-: r‘Lhﬂwﬂ ﬂf'li,ﬁ
| = | 111.%“:#? ila: I”PWJ"@:“H% g \_\.%
i m Mo gy If o L‘L‘“ﬁ*‘kbﬂ&""%’! = *.‘!;&ﬁ ){b i“h#ﬁk
‘ - wﬂ {u:?i 5 #%\'L ‘H { Ehﬁ'lt =it
".i Ly et l[r_g ‘
gastis i i o
[k B -
? ighrash o ” Jt‘“*ﬂ e “lia;%: 'I'Jl'iu"lﬁ’,‘ lﬂ fmmﬁnﬁﬂw
ﬁ#t il o Pl ‘é‘zni. i ‘ I*J = .f’ ‘}' m"'lﬁ!'
o T(ﬁ'l_'i" e H,|“7 A il 4.
:%‘ﬁ! ‘M’;' ,*’lq;if‘ ,; ';@jhl “;' e I.H{r ..,--o
o ?*E.H-ﬂulw gH e "T’TM‘I@-!%“]’:
L S m:'—- -pm#i.-.i PER TN &
’AMAfg.f‘r I"' r -”n‘“. '-L N e iH
LS S SRRl ot
‘ J ‘-i!mm ‘i %r%é“ﬁ'“fi""-; | %]E El't;u' ﬁ-ﬂ!.{ :'ti ‘Elr
Aoy -
- . ffﬂ"l. U SladeT g
.""‘. --x”ﬂ.. u’f;w ifi*r' M R %ﬁwﬁb *'““’L“ ]
el - I‘%ﬂdﬁﬂrk .;l*n',[ jr-ru .ﬁ.t
‘&&ﬂfh‘l*rﬂﬁgw f




