SANTE BABOLIN*

Icona tra visione e ascolto della parola

Si constata nel nostro tempo una crescente tendenza
alla diffusione di immagini sacre che si richiamano alla
tradizione iconografica e spirituale dell’Oriente cri-
stiano. Si tratta di una semplice moda delle icone?
Penso che il fatto possa essere collocato nell’ambito di
quel 'ritorno al sacro’ che é una delle caratteristiche dei
nostri anni; esso pero merita un’attenzione pit appro-
fondita, indagando nelle tendenze psico-intellettuali del-
l'uomo, trovandoci in presenza dell’influsso preponde-
rante dei mass-media e della riscoperta del linguaggio
simbolico, con tutta la carica di emotivita che tende alla
realizzazione del soggetto nell’azione.

Oltre che dalla predicazione la fede puo scaturire an-
che dalla visione di una immagine, che.in tal caso di-
venta veicolo di grazia. Come la parola rivelata é luce,
cosi l'icona é rivolta a Cristo ed a Lui conduce. Ma la
forza evocatrice e comunicativa dell’icona non si ferma
qui; essa realizza in modo unico il senso del mistero,
nascondendo e svelando una singolare energia spiri-
tuale. In un contesto essenziale alla lettura dell’inrona
- quasi una lectio divina - essa puo diventare una con-
fessio fidei che orienta la contemplazione di quanti
hanno accolto l'annuncio della salvezza.

In questo contesto l'articolo di don Sante Babolin é
tutto da leggere e completa lo studio di don Maggioni
sulla Dei Verbum.

In questi ultimi anni la cristianita occidentale sta riscoprendo la

* Professore alla Pontificia Universita Gregoriana.



tradizione iconografica dell’Oriente cristiano: lo testimoniano le pub-
blicazioni numerose! e le riproduzioni stampate di antiche e famose
icone, che i fedeli richiedono non solo per motivi estetici ma anche,
e soprattutto, come mezzo per la preghiera. Personalmente ritengo
che la riscoperta dell’icona & un frutto del secondo concilio vaticano
che, avendo messo nelle mani dei fedeli la Sacra Scrittura, ha susci-
tato in loro anche la ricerca e I'apprezzamento delle sacre icone: in-
fatti il cuore, il prototipo, di ogni icona € sempre un testo della sa-
cra Scrittura. Percio I'esistenza dell’icona & legata alla comprensione
della parola di Dio; e I'icona stessa fa evolvere questa comprensione
fino alla contemplazione. Percid icona e parola hanno una funzione
complementare nel capire ed accogliere la rivelazione di Dio.

Gia nel nono secolo, il quarto concilio di Costantinopoli dichiarava:
«quello che la parola annuncia e rende presente con i suoni, lo stesso
il disegno annuncia e rende presente con i colori»? lo stesso prin-
cipio & oggi richiamato da Giovanni Paolo II, nella sua lettera apo-
stolica Duodecimum Saeculum, commemorativa del secondo conci-
lio di Nicea: «Come la lettura dei libri materiali permette di far com-
prendere la parola vivente del Signore, cosi 'ostensione di una icona
dipinta permette, a quelli che la contemplano, di accostarsi ai mi-
steri della salvezza mediante la vista. Cio che da una parte é espresso
dall’inchiostro e dalla carta, dall’altra, nell’icona, é espresso dai di-
versi colori e da altri materiali (Teodoro Studita, Antierheticus, 1, 10;
PG 99, 339 D)»3.

L’immagine richiama l'azione degli occhi, che percepiscono la
realta in armonia con gli altri sensi; e il vedere si attua sempre nella
spazialita, ci introduce in un’estensione, in quanto si possono vedere
pitl cose con uno sguardo solo. La parola invece richiama la funzione
dell’ascolto, in quanto & una fonia, articolata con significato, che esce
dalla bocca elo giunge agli orecchi; e 'ascolto si realizza sempre in
una durata, poiché i suoni si possono ascoltare uno dopo l'altro. 11
visivo & spaziale, il sonoro & temporale.

C’¢ quindi complementarita tra immagine e parola, tra vedere e

1 Questo intervento dipende dal mio testo Icona e Conoscenza: preliminari d'una teo-
logia iconica (ed. Gregoriana, Padova 1990, pp. 380). Rinvio a questa pubblicazione
per un approfondimento delle riflessioni che cerco di esporre in un breve articolo.
2 Concilium Costantinopolitanum IV, can. III, in «Conciliorum Oecumenicorum De-
creta», Istituto per le Scienze Religiose, Bologna 1973, p. 168.

3 Duodecimum Saeculum, 1987, n. 10.

20



ascoltare, nello spirito dell’'uomo e nella rivelazione cristiana; in que-
sta complementarita 'immagine riceve dalla parola chiarezza e de-
terminazione, e la parola riceve dall'immagine la capacita di rivol-
gersi a tutto I'uvomo. Veniamo cosi condotti a riflettere, con piu cir-
cospezione, sul rapporto tra vista e udito, sulla parola in relazione
all’attivita espressiva dell’'uomo, sull'immagine in relazione alla sua
funzione rappresentativa e intenzionale, sul valore spirituale dell’i-
cona come arte sacra e cristiana, sull’amore per la bellezza salvifica
e sulla contemplazione dei divini misteri che l'icona suscita ed ali-
menta. Riscoprire I'icona significa apprezzare il silenzio pieno di
luce, varcare la soglia del puro fattuale, scoprire la via della gratuita
e della bellezza, introdurre alla sapienza, nella quale e per la quale
l'uomo & stato creato. «La riscoperta dell’icona cristiana aiutera an-
che a far prendere coscienza dell’'urgenza di reagire contro gli ef-
fetti spersonalizzanti, e talvolta degradanti, delle molteplici imma-
gini che condizionano la nostra vita nella pubblicita e nei mass-media;
essa infatti & un immagine, che porta su di noi lo sguardo di un Al-
tro invisibile e ci da accesso alla realta del mondo spirituale ed
escatologico*.

1. Vista e udito

E importante notare che occhi e orecchi, sguardo ed ascolto sono
aperture complementari del nostro spirito verso I’essere: non si da
I'una senza l’altra; percio chiuderne una, a beneficio dell’altra, si-
gnifica alterarne il funzionamento ed anche chiudersi, in parte, al-
'essere; e questo vale anche per la comprensione-accoglienza della
rivelazione di Dio: «Beati i vostri occhi perché vedono e i vostri orec-
chi perché sentono» (Mt 13, 16).

Gli occhi sono la luce del volto, perché vedono le cose e sono visti
da esse: ogni realta appare al nostro sguardo con la sua configura-
zione (il suo eidos), ha qualcosa di sé da mostrarci; e in questo senso
possiamo dire, metaforicamente, che ha un suo sguardo. Il nostro
sguardo poi svela anche i segreti del cuore, ossia 'interpretazione
del reale vissuto dal nostro spirito, la situazione di vita nella quale
esso si trova; e da questa luce degli occhi dipende il rapporto che
ogni uomo realizza con la realta che lo circonda. Percio lo sguardo

4 Duodecimum Saeculum, 1987, n. 11.

21



esprime tutto di una persona, il positivo e il negativo, le sue attese
e le sue delusioni; e, quando & uno sguardo vivificante e puro, quello
del santo e dell’'uomo interamente compiuto, & presenza, gioia ed ac-
coglienza. Questo ¢ lo sguardo che possiamo scorgere guardando le
icone, nelle quali & decisiva la rappresentazione degli occhi, deposti
dall’iconografo come sua firma, come ultimo tocco che rende com-
piuto il significato dell’icona; «sono occhi immensi, circondati da va-
ste rientranze oscure, ma non tenebrose, che si adeguano alla loro
forma e la ingrandiscono, penetrando il volto verso un di dentro, dove
la trascendenza scaturisce»’.

In modo analogo 'uomo usa i suoi orecchi, che sono capaci di una
certa riflessione negata agli occhi: gli orecchi infatti odono e pos-
sono udirsi, mentre gli occhi vedono e non possono vedersi. I primi
suoni che l'udito capta sono quelli del suo corpo, che da segni di vita;
e questo fenomeno ci orienta a riflettere su come I'uomo arriva ad
emettere dei suoni e parlare. La parola € un suono carico di signifi-
cato; percid, come per produrre un segno o una sequenza di segni,
si deve sostenere una certa fatica fisica, non solo nel senso dell’e-
missione dei suoni, ma anche nel senso di uno sforzo che miri a co-
municare. La parola viene cosi a situarsi nel contesto pitt ampio della
comunicazione, dei gesti, delle immagini, dei suoni, e appare piu
come urgia che logia; ne consegue che il linguaggio, inteso come si-
stema composto da segni e simboli, secondo regole grammaticali e
sintattiche ¢ il mezzo tipico della comunicazione umana.

Pero proprio nel contesto della comunicazione interpersonale, lo
. sguardo e I'ascolto, 'immagine e la parola, s’incontrano e si attuano
nella loro pienezza di senso; e nello stesso tempo appare chiara la
priorita della parola sull'immagine: «che la parola accompagni I'im-
magine, che le dia un’altra dimensione, che le attribuisca un senso,
questo sta bene quando I'immagine & subordinata alla parola»*.
D’altra parte, se il senso pieno dell’immagine ¢ la luce, quello della
parola ¢ la musica. Ora l'icona, nel suo mondo che ¢ la confessione
e celebrazione della fede, realizza in modo del tutto singolare tale
complementarita, nel primato d'una parola viva, resa leggera dal
canto, eseguito con l'unica musica dell’amore, che fa battere all'u-
nisono molti cuori. «Come la luce ¢ interiore all'immagine santifi-

5 0. CLEMENT, Le Visage intérieur, Stock, Paris; tr. it. Il volto interiore, Jaca Book, Mi-
lano 1978, p. 43.
6 J. ELLUL, La Parole humiliée, Seuil, Paris 1981, p. 39.

22



cata, cosi la musica diventa interiore alla parola liturgica. Nell'in-
nografia bizantina e gregoriana, il simbolo culmina nell’antinomia
dell’Inaccessibile e del Partecipabile, dell’Abisso e della Croce: spa-
zio propriamente impensabile dell’amore di Dio per I'uvomo. Anche
questo spazio si raccoglie in una presenza personale, quella del Cri-
sto vero Dio e vero uomo e si moltiplica poi in una serie di presenze
personali, divenute coscientemente «amici di Dio», membra del Cri-
sto, «templi dello Spirito Santo». La musica interiore alla parola e
la luce interiore all’immagine fanno esplodere in un bagliore di luce
la bellezza estetica ed indicano 'ineffabile dello Spirito che ininter-
rottamente scende e rimane sul Cristo e sul suo corpo ecclesiale’.

2. Espressione e parola

La parola dell'uomo si compie nel movimento della sua attivita
espressiva: I'impressione della percezione si converte nell’espres-
sione dell’azione; e I'imperativo dell’espressione ¢ direttamente pro-
porzionale alla forza dell'impressione. L’espressione ¢ la stessa per-
cezione convertitasi in reazione, poiché ogni vivente non registra pas-
sivamente gli stimoli, ma li integra nella totalita energetica del suo
organismo. Nell’'uomo, ¢ I'immaginazione, in quanto costruisce de-
finitivamente 'unita di percezione, che realizza la conversione del-
I'impressione nell’espressione, delle forze inibitrici nelle forze pro- .
pulsive. Quindi '’espressione nasce dall’impressione, come I'azione
del soggetto dall’azione dell’oggetto; & essenzialmente un’actio tran-
siens della persona, che va verso l’altro da sé. Per 'uomo esprimere
¢ esprimersi, &€ comunicare qualcosa comunicandosi, donare donan-
dosi: nel dono, in quanto dono, ¢ sempre presente colui che dona e
che si dona, poiché ¢& il dono di sé che rende dono cio che I'uomo dona.
L’attivita espressiva si traduce in linguaggi, pero la chiave di tutti
i linguaggi ¢ appunto il linguaggio, la parola.

Ora, se teniamo presente che ’attivita espressiva dell'uomo ¢ ca-
rica di spiritualita, com’¢ evidente nella produzione artistica, dob-
biamo riconoscere che la comunicazione, il linguaggio e la parola
richiedono una giustificazione piu profonda di quella che puo offrirci
il comportamentismo che fonda le sue spiegazioni sullo schema

7 0. CLEMENT, Les Visionnaires, Desclée de Brouwer, Paris; tr. it. I visionari: saggio
sul superamento del nichilismo, Jaca Book, Milano 1987, p. 223.

23



«stimolo-risposta». Secondo la filosofia metafisica, oltre che alla luce
della fede, I'uomo riceve da Dio la parola. L'uomo creato da Dio con
la sua parola attiva (dabar) & espressione-immagine di Dio; percio
anche lui parla, & cioe capace di rispondere al Dio che gli parla nel-
'atto di crearlo. Forse possiamo intendere cosi quell'immagine di
Dio che 'uomo ¢, il suo essere simile a Dio: I'uomo ¢ colui che puo
rispondere a Dio, che puo parlare assumendosi responsabilita ed en-
trando in dialogo con Dio come con un suo simile. E Dio che dona
all’'uomo la parola, che lo provoca al dialogo, che lo interpella atten-
dendo, interminabilmente, che risponda; e alla parola sono legati i
doni della liberta e dell’amore, poiché, con la parola, 'uomo riceve
da Dio la possibilita di realizzarsi con Lui, e con tutti, nella vitalita
e creativita dell’amore.

Allora, per la persistenza dell’atto creativo e per la continuita esi-
- stente tra creazione e salvezza, nella parola dell’'uomo si fa presente,
in qualche modo, anche la.parola creatrice di Dio. «Ogni parola del-
I'uomo & chiamata, pitt 0 meno chiaramente, a esprimere la parola
di Dio; e c’¢ ritorsione di potere, abuso di parola, quando non ¢ cosi.
D’ora innanzi il linguaggio umano ha un riferimento eterno, al quale
non puo sottrarsi senza distruggersi esso stesso, senza spogliarsi di
ogni significato. Il valore della parola dell'uomo dipende dalla pa-
rola di Dio e riceve da essa il suo carattere decisivo, ultimo, che si
esprime nel suo valore critico e nella decisione etica»®. Le rifles-
sioni fatte sul discorso valgono anche per la scrittura, poiché si tratta
sempre della parola, la quale dovrebbe essere proclamata dalla bocca
e non semplicemente letta con gli occhi.

Ora tutto quanto ¢ detto della parola, e quindi della scrittura, vale
anche per l'icona in quanto essa ¢ appunto una scrittura, un testo
che va letto, perod con gli occhi. Il soggetto rappresentato dall’icona
¢ sempre preso dalla sacra Scrittura e deve essere scritto: la sovra-
scrittura ¢ il cuore dell’icona. Percio, se I'icona ¢ immagine, lo & nel
senso che riteniamo immagine la scrittura. L’icona va, quindi, scritta
e letta come un testo; e poiché un testo entra sempre in un contesto,
il contesto dell’icona & la fede vissuta e celebrata dalla comunita ec-
clesiale nella sua liturgia. Percio il contesto liturgico e essenziale
all’icona, sia per la sua scrittura che per la sua lettura. Fuori del
contesto liturgico, un’icona puo essere letta-compresa, tanto quanto
si riesce a ricostruirle questo contesto.

8 J. ELLUL, La Parole humiliée, Seuil, Paris 1981, p. 73.

24



In genere si dice che I'arte non & creata per i musei, anche se spesso
finisce nei musei. Analogamente 1’icona non ¢ creata per decorare,
né propriamente perché aiuti a pregare, ma per realizzare una
relazione-comunicazione con Colui che nella liturgia della Chiesa &
presente e operante. L'icona & mezzo di comunicazione con la Chiesa
e con il Signore della Chiesa. Percid guardare un’icona significa
esporsi alla sua iniziativa, accogliere il suo tentativo di metterci in
relazione esistenziale con I’Archetipo, il Padre Iddio, lasciarsi guar-
dare affinché ci nasca dentro quell’immagine che ci permette di co-
noscere Lui e di orientarci verso di Lui: chi ha perso la liturgia o
il senso della liturgia & nell’impossibilita assoluta di compiere que-
sta operazione. L'icona non ¢ arte comune (se pure lo ¢), che va ese-
guita; ma & un arte particolare, dalla quale bisogna lasciarsi eseguire,
per poterla capire.

3. Azione e immagine

L’'immagine & pulsione, orienta l'intenzione e puo essere iposta-
tizzata (immagine come cosa) o pura (immagine come immagine); l'i-
cona & immagine pura d’un evento storico salvifico. Essenza dell’im-
magine ¢& il colore, € il suo essere & relazione, un esse ad aliud. L’es-
senza dell’icona & essere rivolta al Verbo incarnato: come il Verbo
& tutto rivolto al Padre (Gv 1,1) ed & «<immagine di Dio invisibile» (Col
1, 15;2 Cor 4, 4), cosi I'icona ¢ tutta rivolta a Cristo ed ¢ immagine
del Signore invisibile della Chiesa. Propriamente c’¢ una sola Icona,
come c’¢ una sola Parola: il Verbo fattosi Carne.

Tommaso d’Aquino ci offre una riflessione chiarificatrice: «il mo-
vimento dell’anima verso un’immagine ¢ duplice: uno va all’imma-
gine in quanto & una certa realta; I’altro, all'immagine in quanto ¢
immagine di qualcos’altro. Tra questi due movimenti c’¢ questa dif-
ferenza: il primo movimento, per cui qualcuno & mosso verso I'im-
magine in quanto & una certa realta, & diverso da quello che si ha
verso la realta in sé; il secondo invece, che & verso I'immagine in
quanto immagine, ¢ lo stesso e identico movimento che si ha verso
la realta»®. L'immagine puo quindi essere ritenuta essa stessa una
cosa, come accade per l'opera d’arte; oppure puo essere considerata
semplice immagine. Possiamo perci6 parlare di immagini ipostatiz-

9 Summa Theologiae III, q. 25, a.3.

25



zate e di immagini pure: 'immagine pura orienta lo sguardo a cio
di cui ¢ immagine e percid & veicolo di conoscenza; I'immagine ipo-
statizzata trattiene lo sguardo su di sé per il valore in essa apprezzato.

Ora le icone sono immagini pure, e tali devono restare. Per questa
ragione le icone sono immagini bidimensionali; e gli iconografi re-
spinsero sempre la terza dimensione, in modo da evitare che le icone
assumessero la parvenza d'una corporeita. Questo ¢ un aspetto es-
senziale dell’icona, che concorre all’azione culturale; ed € cio che im-
pedisce che essa diventi idolo. Quando un’immagine, anche sacra,
trattiene lo sguardo, si colloca nell’ordine dell’idolo; anzi ¢ idolo,
quando sazia lo sguardo. Non si puo negare, onestamente, che an-
che le icone, per vari ragioni, talvolta diventarono e diventano idoli,
agli occhi di coloro che non scoprono l'invisibile, attraverso il visi-
bile che essi mostrano. Percio sembra ovvio che le icone possono di-
ventare una confessio fidei, solo se e quando orientano lo sguardo
e la meditazione di coloro che hanno gia ricevuto ’annuncio della
salvezza, mediante la predicazione.

L’icona, in quanto scrittura-disegno, realizza in sé una somiglianza
con la parola, diventa parola visibile; in quanto pero lo spazio circo-
scritto € riempito da colori, diventa immagine vera e propria, una
mimésis in senso aristotelico'®, un qualcosa che unifica concen-
trando: il colore infatti, per sua natura, fa esistere sempre un’attra-
zione soprattutto su coloro che calpestano la terra da cui esso pro-
viene. Possiamo dire che il disegno collega I'icona con la Tradizione,
che ci trasmette i tratti di somiglianza del suo modello; mentre il
colore, che I'aggiorna culturalmente e la disperde come seme in terre
pit1 o meno fertili, realizza il movimento dell’anima verso il suo Pro-
totipo (Cristo) e, per lui, verso il suo Archetipo (Dio Padre).

Le funzioni dell'immaginazione si possono ridurre a due: in quanto

10 Tmitare, per I’Aristotele della Poetica, non & copiare, ma rappresentare con viva-
cita e verosimiglianza: I’essenza della mimeésis & 'endrgeia. «Nel comporre le sue fa-
vole e specialmente nel dare a ciascun personaggio la propria espressione verbale,
bisogna che il poeta si ponga quanto & pit possibile dinanzi agli occhi (interiormente)
lo svolgimento dell’azione. Perché cosi, vedendo ogni cosa nella piui chiara luce, come
se fosse presente egli stesso allo svolgersi di questi avvenimenti, potra trovare cio
che conviene e molto difficilmente gli sfuggiranno errori d’incoerenza» (Poetica, 1455
a 24). Questa endrgeia nasce nell’artista dalla sua capacita di sottrarsi, di fronte a
quello che rappresenta, cosi che nel suo creare (e cio varra anche per I'esecuzione
di coloro che contempleranno I'opera compiuta) & pitt un forgiato dall’opera che un
forgiatore dell’opera stessa: 'iniziativa & e resta dell’arte.

26



serve la memoria e la cogitativa, essa svolge una funzione rappre-
sentativa; in quanto invece & capace di riprodurre le percezioni com-
binandole arbitrariamente, senza lasciarsi guidare da una realta co-
nosciuta, I'immaginazione svolge una funzione creatrice, in forza
della quale inventa tipi, prospetta nuovi orizzonti alla scienza, al co-
stume e all’arte. Ora I'icona nasce dall’immaginazione rappresenta-
tiva e non creatrice, poiché cio che essa mostra deve corrispondere,
sempre e fedelmente, a quello che la sacra Scrittura dice: il tema
dell’icona ¢ dato dalla rivelazione trasmessa a noi attraverso la pa-
rola, e non esce dalla fantasia dell’iconografo. Percio nell’icona la
verita prevale sulla bellezza.

Pero il prodotto dell'immaginazione, rappresentativa o creatrice,
¢ sempre un impulso, che prende corpo e volto nella psichiche, tra-
sformando la fase passiva del nostro percepire in quella attiva del-
l’agire, I’astratto in concreto e quindi l'idea in ideale e il progetto
in movente. L'immagine concentra, in un’unica sintesi energetica,
tutte le potenzialita della persona: fisiche e fisiologiche, psiche e spi-
rituali. Infatti anche le pure iniziative dello spirito, pur potendo su-
perare i limiti del sensibile, non possono prescindere dall’immagine:
nessun pensiero e nessun desiderio sono possibili senza I'immagine.
Niente quindi & piti complesso dell'immagine, e in nessun campo i
rapporti tra il fisico e I'etico, tra la necessita e la liberta, sono pit
numerosi e pil1 stretti. L’immagine & come un nodo in cui conver-
gono i condizionamenti fisici, fisiologici e psichici (come il clima, I'a-
limentazione, il sesso, I'indole, I’ambiente sociale e le vicende della
vita) e le facolta inferiori e superiori della persona umana; essa ap-
partiene tanto al dominio del determinismo psicofisico, quanto al
dominio della libera iniziativa dello spirito: pud servire sia le incli-
nazioni istintive che le progettazioni razionali della persona umana.
L’'immagine poi, in quanto & prodotto simultaneo di pensiero e di
volont3, & carica di emotivita e stimola 'uomo all’azione: ogni im-
magine & una seduzione e una forza, tende a realizzarsi da se stessa.

Ora tutto questo contenuto antropologico concorre a giustificare
’esistenza e la natura dell’icona e ne mette in evidenza anche il va-
lore spirituale e terapeutico. In questa direzione, la fede della Chiesa
trova una sua nuova espressione, poiché ’azione della grazia per-
corre le vie della natura e la dottrina della mimeésis lentamente sposa
quella della charis. Anche per 'icona si attua una legge universale
dell’economia salvifica: la grazia porta a compimento la natura, poi-
ché sempre «lo Spirito di Dio viene in aiuto all’'umana debolezza»
(Rm 8,26). Percio si deve ritenere anche I'icona un veicolo di grazia;

27



e se la fede nasce per la parola (Rm 10, 14), si deve affermare che
pud nascere anche dall’icona, poiché come la parola umana puo di-
ventare veicolo d’una parola di fede, analogamente la visione natu-
rale puo farsi veicolo di una visione di fede. Inoltre I'icona, seguendo
il tragitto di ogni immagine, entra nell’immaginario di colui che la
guarda con la sua carica positiva, dovuta all’azione della grazia, che
produce schiarimento e purificazione.

La rivelazione cristiana fa conoscere che il Cristo ¢ il Verbo di Dio
e la sua Immagine: «se il nostro vangelo - scrive Paolo - rimane ve-
lato, lo & per coloro che si perdono, ai quali il dio di questo secolo
ha accecato i pensieri, e che non credono, per paura che brilli in loro
l'illuminazione che annuncia la gloria del Cristo, lui immagine di Dio.
Noi infatti non predichiamo noi stessi, ma Cristo Gesu Signore; noi,
vostri servitori a causa di Gesui. Si, Dio, che disse: dalla tenebra ri-
splendera la luce, rifulse nei nostri cuori, per I'illuminazione che pe-
netra la gloria di Dio sul volto di Cristo» (2Cor 4, 3-6; cf, anche Col
1, 15). Il passo ¢& significativo, perché stabilisce una relazione tra il
mistero di Cristo e la luce del primo-unico giorno della creazione
(Gen 1, 3): come la luce brillo all’inizio della creazione, cosi brillo
nell’evento salvifico dell’incarnazione del Figlio di Dio (Gv 1, 5). Im-
possibile quindi separare parola e luce, Verbo e Icona nel Figlio di
Dio; e fondamento di tale congiunzione ¢ 'identificazione di imma-
gine con relazione: «In principio c’era il Verbo e il Verbo era rivolto
a Dio (et Verbum ad Deum, pros ton Theon) e il Verbo era Dio» (Gv
1, 1). L'origine dell'immagine ¢ la relazione, nella vita intratrinita-
ria di Dio e nell’economia della salvezza: il Verbo & immagine del
Padre perché tende a Lui, ¢ rivolto a Lui; analogamente I'icona ¢ tale
perché ¢ rivolta a Cristo, conduce a Lui.

Da questo punto di vista, 'Incarnazione risulta essere la manife-
stazione visibile dell’invisibile Dio; e il Verbo, immagine consostan-
ziale del Padre, assimilando I'immagine dell’'uomo terrestre, si rende
comunicabile all'uomo stesso e lo redime; e noi «come abbiamo por-
tato 'immagine dell’'uomo di terra, cosi porteremo l'immagine del-
l'uomo celeste, e, riflettendo come in uno specchio la gloria del Si-
gnore, saremo trasformati in quella medesima immagine, di gloria
in gloria, secondo 1'azione dello Spirito del Signore» (1 Cor 15,49;
2 Cor 3,18). Con cio si focalizza un altro aspetto dell’icona: la sua
relazione essenziale con il Cristo, in quanto immagine consostanziale
di Dio. L’icona & quindi un’immagine artificiale dell’immagine na-
turale di Dio, €, in quanto tale, mette in relazione con il Cristo, Verbo
e Icona del Padre, chiunque la guardi: infatti «essa, cadendo intera-

28



mente sotto la categoria della relazione, non mira ad altra “somi-
glianza” che all’assimilazione, ad-similatio, del vedere dall’essere vi-
sto»!l, !

Pero perché si realizzi la relazione-comunione con il Cristo, Dio
e Uomo, & necessaria, in colui che guarda I'icona, una doppia con-
versione, in riferimento alla direzione dello sguardo e dell’impegno
per la propria realizzazione. Si tratta di passare: dal guardare al la-
sciarsi guardare e dal realizzarsi al lasciarsi realizzare. In breve, bi-
sogna abbandonare la logica cosmizzatrice, che organizza tutto at-
torno all’io personale, per accogliere la logica sapienziale, che rea-
lizza un progetto offertoci dal Padre. Si tratta di accogliere dalla fede
gli occhi nuovi, che ci consentono di vedere-interpretare tutto alla
luce di Dio, con quel tocco di affettivita che crea quell’intesa pro-
fonda che fa I’amicizia.

4. Icona e mistero.

L’icona & mistero per il segreto di rivelazione e di grazia che porta
in sé, ma pit1 ancora per la sua intrinseca relazione con il mistero
di Cristo. Perciod essa mostra e concorre a realizzare la signoria di
Gesti sul cosmo e sulla storia, salvando 'immagine e la parola dal-
l'idolatria e proiettando i credenti verso la pienezza del Cristo che
porta a compimento tutto in tutti (Ef 1,23; 4,10): I'icona libera lo
sguardo dall’idolatria, deludendo con un visibile che, mentre si la-
scia vedere, suggerisce di guardare ancora e oltre se stesso. Il visi-
bile dell’icona svela un’intenzionalita inafferrabile che giunge a noi
e che si sottrae al nostro sguardo, per farsi sguardo su di noi. In que-
sto modo l'icona provoca una pausa nel nostro guardare, che si tra-
duce in attesa, ascolto e silenzio: I'icona esige che le si dedichi tempo.

L’icona, come sintesi di immagine e parola, di visibile e invisibile,
di individuale e comunitario, realizza, in maniera unica, il senso del
mistero, sia nel significato di fenomeno nascosto e incomprensibile,
sia nella sua accezione giudeocristiana di progetto divino in ordine
al cosmo e alla storia: I’icona & mistero, perché nasconde una singo-
lare rivelazione ed energia spirituale, che possono verificare e pro-
muovere la fede, rendere cioé sincera e fedele 1’adesione al Cristo,

11 J .M. BAUDINET, La Relation iconique a Byzance au IXéme siécle d'aprés Nicéphore
lé Patriarche: un destin de l'aristotelisme, in «Les Etudes Philosophiques», 1(1987), p. 88.

29



mascherando la vanita di pensieri e progetti fuorvianti e tenendo vi-
gile I’attesa, che si fa silenzio ed ascolto del Dio che parla all'uomo.

Nel pensiero giudeocristiano il mistero ¢ Cristo, morto e risorto,
divenuto Signore del cosmo e della storia, nel quale tutto raggiunge
la propria pienezza tramite la Chiesa, «suo corpo e pienezza di colui
che porta a compimento tutto in tutti» (Ef 1,23). Nella dinamica della
fede vissuta, il mistero acquista un’ampiezza escatologica, perché
ci mette in relazione con le realta ultime, che sono I'ultimo tocco della
- perfezione; in questa visione la terra si congiunge con il cielo, il pre-
sente con il futuro, I’icona con il mistero della Croce, il trono dell’A-
gnello attorno al quale tutta la creazione, «liberata dal giogo della
corruzione» (Rm 8,21), canta il cantico nuovo dei redenti (cf Ap 5,6-14).

Quindi il progetto creativo del Padre, «taciuto per secoli intermi-
nabili, & ancora svelato nel Cristo» (Rm 16,25-26); e tutti coloro che
riconoscono il Padre, accogliendo la loro realta di figli, possono ca-
pirlo, secondo la testimonianza del Cristo: «Ti benedico, o Padre, Si-
gnore del cielo e della terra, perché hai tenute nascoste queste cose
ai sapienti e agli intelligenti e le hai rivelate ai piccoli. Si, Padre, per-
ché cosi & piaciuto a te. Tutto mi & stato dato dal Padre mio; nes-
suno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre
se non il Figlio e colui al quale il Figlio lo voglia rivelare» (Mt
11,25-27). Questo riferimento pud forse suggerire perché, in genere,
le icone piacciono ai bambini; e sembra che le capiscano: i loro oc-
chi perforano le apparenze; e le icone hanno bisogno dello sguardo
dei bambini, per irradiare al massimo, la loro bellezza.

L’icona, in quanto mistero, mostra il progetto del Padre e ne in-
dica anche la sua realizzazione; & sophia ed eschaton, & il gia e il non-
ancora della fede; e percio smaschera ogni idolatria (tutto cio che
blocca la realizzazione del progetto), sia in ordine alla parola che al-
I'immagine, e tiene aperta la fede, vissuta nel presente, verso il suo
compimento. Ma come?

Una cosa diventa idolo quando allo sguardo, di colui che 'ammira,
da tutto ciod che esso si attende: lo sguardo trova tutto I’'ammirevole
in cid che vede e, quindj, vi si posa e riposa. Percio ¢ lo sguardo che
fa I’idolo, € non I'idolo lo sguardo. L'icona invece invoca lo sguardo
nel suo visibile, per mostrargli I'inattendibilita di cio che essa stessa
mostra e per correggerlo e stimolarlo a guardare ancora e oltre cio
che riesce a vedere in essa: I'icona diventa cosi manifestazione del-
I'invisibile, nel senso che relativizza il suo visibile deludendo, in qual-
che modo, 'attesa dello sguardo. Con cio6 l'icona non fissa su di sé
lo sguardo, ma lo rinvia verso la profondita di cio che trascende ogni

30



visione ed ogni conoscenza.

Davanti all’idolo, lo sguardo si ferma; si direbbe che fa tappa nello
spettacolo, si lascia prendere in esso invece di transitare oltre, re-
sta a guardare cio che diventa per lui uno spettacolo da ri-spettare.
Cosi I'idolo rispecchia lo sguardo che lo fa esistere, lo restituisce a
se stesso. Lo sguardo idolatrico non brucia piu il visibile con la ri-
cerca, perché ritiene, erroneamente, d’avere raggiunto la conoscenza:
idolo ed ignoranza (conoscenza illusoria) si sposano nella compia-
cenza di conoscere se stessi. Invece 'icona presenta non un invisi-
bile ritagliato, ma un visibile intenzionato: il visibile iconico & I'in-
tenzione dell’invisibile. Percio 'icona, invitandoci a posare e a fer-
mare lo sguardo su quello che essa ci mostra, ci consente di guar-
dare oltre quello che vediamo, di cercare lo sguardo imperscruta-
bile dell’invisibile, che & rivolto a noi, e di orientare cosi il nostro
sguardo verso di lui; percid possiamo dire che I'icona ci guarda, anzi
ci riguarda in quanto ci permette di cogliere I'intenzione dell’invisi-
bile che si rivela a noi come una verifica.

L’uomo, che ha visto con i suoi occhi l'invisibile, produce un se-
gno sacro la dove si sono compiuti il coagulo e la vampata del suo
sguardo, affinché lo spettacolo si possa ripetere: ¢ la dinamica che
porta ad erigere templi dove si & verificato un evento meraviglioso
(che desto stupore). Nell’icona invece & impossibile la ripetizione, poi-
ché visibile ed invisibile coesistono all’infinito, in un continuo e re-
ciproco trasferimento: «!’invisibile guarda-in-volto (come invisibile)
solo passando al visibile (come volto), mentre il visibile da qualcosa
da vedere (come visibile) solo passando all’invisibile (come inten-
zione). Visibile ed invisibile crescono insieme e come tali: la loro di-
stinzione assoluta implica il commercio radicale dei loro trasferi-
menti. Nell’icona ritroviamo cosi in azione il concetto di distanza:
quello per cui 'unione cresce di pari passo con la distinzione, e vi-
ceversa»!2,

Percid possiamo dire che l'icona, come visibilita dell'invisibile, &
soprattutto una divina esegesi (Gv 1,18), in quanto essa conduce alla
conoscenza sovrarazionale del suo Prototipo e ne prepara cosi I'in-
contro. «L’iconosofia illustra mirabilmente lo stesso principio della
contemplazione. L’icona eleva l'intelligenza alla teognosi, segna il
passaggio dalla teologia simbolica alla teognosi, perché si cancella

12 J .L. MARION, Dieu sans l'étre, Fayard, Paris; tr. it. Dio senza essere, Jaca Book, Mi-
lano 1987, p. 39.

3il



completamente dinanzi alla presenza di cui ¢ il segno rivelatore; essa
conduce e introduce a questa presenza. Paradossalmente 'icona ¢
una rappresentazione che nega ogni rappresentazione: mostrando
la bellezza, fa svanire ogni immagine dell’invisibile nel visibile e con-
duce verso il puro invisibile»'3. Percio contemplare l'icona equivale
a vedere il suo visibile nello stesso modo in cui lo guarda I'invisibile
Archetipo; e questo equivale a scambiare il nostro sguardo sull’icona
con lo sguardo dell’icona su di noi, e cio¢ a lasciarci guardare dal-
I’Archetipo, attraverso l'icona, anziché guardare 1'Archetipo nell’i-
cona.

In questo modo l'icona realizza una pausa, nel turbinio di una vita
travolta dal visivo e dall’automatismo, e introduce, chi la guarda,
in quel silenzio che consente di accogliere la parola nella sua auten-
ticita, senza smorzarla e costringerla a ripetersi, poiché anche la pa-
rola corre il rischio dell’idolatria: una parola ripetuta, in quanto ri-
petuta, & necessariamente idolo, poiché la ripetizione d’'una parola
¢ parola nuova e dice qualcosa che non aveva detto prima. Infatti
anche la parola ha il suo mistero ed evoca sempre un non-detto e,
spesso, un indicibile: la profondita del suo significato non ¢ mai tra-
sferito interamente nel detto di colui che dice. Percio la parola esige
un silenzio che sia ascolto, un silenzio totale che sia sospensione
del/nel discorso e che non possa mai essere riempito dal discorso.
Infatti I’autentico silenzio precede e attende la parola, ma anche la
segue e la raccoglie: nel primo caso & ascolto; nel secondo, & stupore
e decisione.

5. Filosofia e filocalia.

La riflessione sul mistero dell’icona si conclude sull’'uomo, creato
a immagine e somiglianza di Dio (Gen 1,26-27). Il peccato toglie al-
I'uomo la sua somiglianza con Dio, non I'immagine di Dio, anzi I'i-
mago Dei, presente nell’intimo dell’'uomo, oltre ad essere la sua par-
tecipazione ontologica all’intero progetto creativo, in forza della fe-
delta di Dio alla sua fjlantropia, & anche l'invito costante rivolto da
Dio all’'uomo, affinché egli si orienti al suo Creatore e collabori con
Lui nell’attuazione del suo progetto, della propria sophia; e quest’at-

13 P, EvbokiMmov, L’Orthodoxie, Desclée de Brouwer, Paris; tr. it. L'Ortodossia, I Mu-
lino, Bologna 1981, p. 156. :

32



tuazione rende l'uvomo partecipe della gloria di Dio (2 Cor 3,18).

Le riflessioni sul mistero dell’icona riguardano anche 1'uomo, come
immagine di Dio, e ci fanno scoprire che nell’io personale dell'uomo,
oltre al modello normativo di essere secondo il progetto di Dio, c’&
la stessa presenza del Dio-Uomo, che lo invita a collaborare con lui
non solo per la sua piena realizzazione ma anche per il compimento
di tutto il progetto creativo di Dio Padre: «Siamo collaboratori (sy-
nergoi) con Dio» (1 Cor 3,9).

L’imago Dei, secondo cui l'uomo & creato, ¢ il principio dell’essere
umano, € il dono di un essere tutto rivolto verso la sua Fonte e che
gli consente di ritornare costantemente ad essa!4; percid 'imma-
gine, che orienta ontologicamente I'uomo a Dio, implica gia una qual-
che presenza della grazia dello Spirito Santo, inerente alla stessa na-
tura umana e implicita nell’atto della creazione. «Il getto dell’invisi-
bile divinita, soffiato dentro I’anima, la predispone alla partecipa-
zione dell’Essere divino: 'immagine predestina l'uomo alla théo-
sis»!5, L’amore per 1'uomo (filantropia) genera I’amore per Colui che
¢ sua origine e suo compimento; e quest’amore, per lo splendore del-
I’Esemplare nella sua immagine (filocalia), genera ’amore per I'in-
tero progetto di Dio sull’'uomo (filosofia), progetto preesistente al-
I'esistenza dell'uomo e presente in colui come immagine conduttrice,
come propria sophia. Percio I'uomo puo essere considerato un vi-
vente disegno di Dio; ed egli scopre il significato della sua esistenza
e costruisce il suo destino proprio interpretando, passo dopo passo,
questo disegno del suo Creatore. L'esistenza dell’'uomo ¢ dunque una
scoperta continua della verita totale di sé, un tentativo persistente
di realizzarla. Percio, nella sua vita, ogni uomo puo riferire a sé que-
sta constatazione: «non esiste nessun compimento statico, nessuna
ripetizione possibile; strettamente parlando, non vi sono mai prece-
denti, ma un eterno inizio di atti sempre unici, «<mai due volte», per-
ché sono miei. Ogni mattino della vita umana si leva come il mat-
tino della creazione del mondo, come un puro progetto divino; e la

14 San Tommaso d’Aquino giustifica l'inclinazione dell’'uomo a Dio suo fine ultimo,
proprio con il fatto che egli € imago Dei; e, nel prologo alla seconda parte della sua
Summa Theologiae, inizia le sue riflessioni, sul ritorno dell’'uomo a Dio, con questi
termini: «dopo quanto & stato detto sopra sull’esemplare, cioé su Dio e su tutto quello
che proviene dalla divina potesta per sua volonta, ci resta ora da considerare la sua
immagine e cio¢ I'uomon».

15 P. EvDOKIMOV, L'Orthodoxie, Desclée de Brouwer, Paris; tr. it. L'Ortodossia, il Mu-
lino, Bologna 1981, pp. 111.112.

33



fedelta che io presto a tale progetto mi conduce, in ogni istante, verso
una nuova primavera, verso l’assolutamente desiderabile e I’assolu-
tamente vergine»'6.

La sophia & quindi la conoscenza, di tutto cio che esiste, che sco-
pre il progetto creativo di Dio; e tale scoperta porta l'uomo a rico-
noscere ad ogni creatura una sua intriseca dignita, perché ¢ da Dio
e per Dio, e orienta tutte le sue azioni, nell’'ordine del conoscere-
volere-agire-fare, offrendogli la possibilita di realizzarsi in pienezza
e d’inserirsi armonicamente nel contesto pitt ampio di tutto il creato.
Ogni realta vale per se stessa, per la sua partecipazione al progetto
creativo di Dio, per la sua propria sophia, per la sua luce o bellezza
programmata.

L’intelligibilita della creazione richiede che Dio contempli tutte
le cose prima della loro esistenza, immaginandole nel suo pensiero,
e che ogni cosa riceva l'esistenza a un momento determinato, secondo
il suo pensiero eterno, la sua volonta che ¢ immagine e modello. Que-
sta divina sapienza ci mostra una continuita, dalla parte di Dio fe-
dele nella sua filantropia, tra I'opera della creazione e della reden-
zione, poiché il peccato ha rovinato la nostra somiglianza con Dio
e respinto nel profondo la sua immagine, senza pero corromperla;
percio il nostro essere a immagine di Dio rimane, nella nostra na-
tura, come sigillo indelebile dell’amore fedele di Dio per noi, segno
di riconoscimento della sua presenza e luogo dell’incontro con Lui.
Quindi, perché 'uomo possa rispondere alla parola che lo crea, deve
riconoscere il significato della sua imago Dei, I'invito, da parte di
Dio, a partecipare alla sua volonta creatrice, in una sconvolgente e
imprevedibile sinergia, chiamata a misurarsi con la liberta di tutti
e di ciascuno. Questo divino progetto ha il suo centro d’interpreta-
zione e di realizzazione nel Cristo, immagine di Dio nell’'uvomo e im-
magine dell’uomo in Dio: come la consustanzialita del Verbo di Dio
con il Padre ¢ il fondamento della divinita del Cristo, cosi la consu-
stanzialita dell'uvomo con il Verbo incarnato ¢ il fondamento della
nostra salvezza.

6. Lettura orante dell’icona.

Come per ogni opera d’arte, anche per 'icona il primo problema

16 Jbid., pp. 101-102.

34



da risolvere ¢ trovare il punto giusto da cui guardarla. Nel guarda;é
l'icona si devono impegnare I'intelligenza e 'immaginazione perché
¢ immagine pura; guardarla significa quindi costruircela attorno per
entrare in relazione con il suo Significato. Quest’operazione com-
porta cinque tappe: I'individuazione del tema nella Sacra Scrittura,
'analisi della rappresentazione del tema in quanto 'icona & un equi-
valente visivo della narrazione, l'interpretazione simbolica dei co-
lori e relativi stimoli, il distacco dagli stimoli mediante la lettura
del simbolismo astratto, la scoperta del centro dell’icona. Ora &
chiaro come si possa realizzare davanti all’icona quella lectio divina
che ordinariamente si attua davanti ad un testo della Sacra Scrit-
tura. Alla lettura del testo corrisponde la lettura semiotica dell’im-
magine; alla meditazione, la lettura simbolica; all’orazione, I’ammi-
razione e lo stupore; alla cantemplazione, la scoperta del Significato
invisibile, I'elevazione o superamento del visibile con uno sguardo
che bruci l'icona come incenso all’Invisibile Archetipo.

Cinque fasi di lettura

L’iscrizione dell’icona ¢ il suo nome, ma ¢ anche l’'indicazione de-
cisiva per cercare il tema nei testi sacri: nelle sacre scritture, negli
scritti apocrifi, nei testi liturgici e nelle opere dei Padri della Chiesa.
Si devono tener presenti anche gli scritti apocrifi, in quanto alcuni
temi non si trovano nelle sacre scritture; d’altra parte gli scritti apo-
crifi esprimono la devozione popolare del tempo ed essi stessi sono
gia una traduzione, talvolta inverosimile, del mistero rivelato che
I'icona esprime con il disegno e i colori. Individuato il tema centrale,
si possono poi comprendere e coniugare tutti gli altri particolari che
lo enfatizzano.

L’icona si presenta come un micromondo, un equivalente visivo
d’un discorso verbale, una rielaborazione di temi cristiani per mezzo
dell’immagine; di qui il suo aspetto narrativo. L’interpretazione ico-
nologica individua lo schema fondamentale o il contenuto figurativo
specifico e i particolari secondari, con i quali I'icona rielabora il rac-
conto dei testi. Si devono quindi identificare tutti i personaggi e i
vari elementi della rappresentazione, in modo che ogni figura riceva
il suo nome specifico e tutto diventi correttamente significativo.

Il racconto dell’icona ¢ fatto con i colori, ed i colori sono stimoli
psicoemotivi. Percio diventa necessario evidenziare il semantismo
cromatico, gli stimoli dei singoli colori (e come e perché si legano

35



a determinati personaggi e particolari) e lo stimolo dominante che
li unifica tutti. Emerge cosi I'aspetto stimolante dell’icona, che com-
muove il nostro immaginario e concentra l’emotivita, per la quale
I’icona ci interessa.

Per realizzare un vero giudizio estetico, & necessario prendere di-
stanza dalla commozione emotiva e quindi trascurare la stimolazione
cromatica per concentrare l’attenzione sull’aspetto pit razionale del
disegno e delle costruzioni geometriche, che hanno assegnato ad ogni
elemento la sua collocazione al punto pittorico e geometrico. A que-
sto giovano l'interpretazione dell’astrattismo e la simbologia geome-
trica dei numeri.

Attraverso il semantismo della mimesi e della perigrafe, I'icona
assume l'aspetto d’un labirinto, al cui centro sta il punto di vista in-
terno: entrare in esso, con l'aiuto della ragione e dell'immaginazione,
& come giungere alla meta d'un pellegrinaggio o entrare nella stanza
del tesoro. In altre parole, raggiunto il punto di vista interno, siamo
nella condizione di decidere sulla proposta che ci fa licona: o en-
trare in esso o restare sulla soglia. Entrare significa passare dalla
lettura esterna a quella interna, lasciandoci coinvolgere da quello
che l'icona propone e realizzando una piena visione dell’Archetipo.
Restare invece sulla soglia significa continuare la lettura esterna,
ammirare la bellezza dell’icona e usarla per saturare il nostro
sguardo: I'icona resta nostra e noi non diventiamo suoi. Nel suo cen-
tro I'icona realizza quindi un’opzione: o resta icona in forza della no-
stra inesauribile ricostruzione e diventa percio nostro idolo; oppure
I'icona svanisce nella sua funzione di rinvio all’Archetipo, sul quale
si fissa il nostro sguardo interiore nella visione apofatica del mistero
che era nascosto.

Passaggio all’'orazione

Quindi il centro dell’icona ¢ il luogo della contemplazione dell’Ar-
chetipo, se si prende la strada della lettura interna. All’Archetipo si
sale attraverso la visione, ossia la teoria, che implica una progres-
siva interiorizzazione e un vedere, oltre le realta sensibili, cio che
¢ la loro origine e definitiva spiegazione. Questo processo orante ¢
una lectio divina, fatta con lo sguardo, che in modo analogo realizza
la lettura, la meditazione, I'orazione € la contemplazione della rive-
lazione del mistero di Cristo.

Cio che caratterizza la lettura interna dell’icona & il coinvolgimento

36



con cio che essa mostra, il lasciarsi prendere dal dono che essa of-
fre, come nella lettura divina della parola scritta. Con cio sorge una
relazione interpersonale, tra lo spettatore e colui che I'icona mostra
nella sua invisibilita. La meditazione, che implica capacita di sin-
tesi, ripetizione e attualizzazione della parola, trova il suo equiva-
lente nella visione dell’icona, quando essa ¢& lenta e prolungata. Da
cio nasce I'ammirazione che produce pace nel cuore e silenzio nella
mente. Nel silenzio I'icona brilla, parla svelando il suo mistero; e que-
sto provoca una risposta, che genera dialogo nel cuore pit che nella
mente: cominciano cosi la lenta penetrazione nell’immagine e la sco-
perta dell’invisibile nel visibile; e questo € possibile, se lo splendore
dell’icona ¢ da noi assorbito. «L’educazione a questo passaggio dal-
I’esterno all’interno, dal visibile all’invisibile, dal materiale allo spi-
rituale, i Padri antichi la chiamavano mystagogia, che possiamo tra-
durre: introduzione al mistero. La contemplazione di un’icona & una
mistagogia»'’. ‘

Il punto delicato di passaggio, dalla visione esteriore alla penetra-
zione, che alla fine conferisce l'iconicita all’immagine (e non la muta
in idolo nel quale ci rispecchiamo), & la nostra capacita di assorbire
la luce taborica dell’icona. Ora, perché questo avvenga sono neces-
sarie tre condizioni: I'accoglienza della fede (adesione piena e incon-
dizionata al dogma creduto e proclamato dalla Chiesa), la conver-
sione del cuore (nascita alla vita nuova secondo lo Spirito) e I’icono-
dulia (che comporta sia la capacita oggettiva delle diverse icone usate
nell’assemblea liturgica di dirigere realmente e armonicamente verso
il centro del mistero di Cristo, sia il servirsene con fede e umilta a
questo scopo).

La contemplazione cristiana & soprattutto apertura alla realta og-
gettiva, storica, del dono della salvezza, come si mostra a noi nella
Croce; ¢ quindi essenzialmente un’elevazione, un movimento anaforico,

- come tutta l'azione liturgica della Chiesa. Ora questo ¢ il punto finale
della contemplazione che pure I'icona realizza, quando viene bruciata
dallo sguardo di colui che, a occhi chiusi, la ricostruisce dentro come
via verso colui che &€ ma non si vede. E il superamento del segno e del
simbolo in quanto tali, proprio perché, dopo avere percorso tutti gli
approfondimenti possibili dell'immagine (della mimesi e della peri-
grafe), lo spettatore si accorge che la sua vita ¢ addirittura abbagliata
e, in qualche modo, accecata dalla luce che emana l'icona.

17 G. GARGANO, A sua immagine e somiglianza, Paoline, Roma 1982, p. 9.

37



In questo contesto esperienziale di fede profonda, tutto acquista
un senso diverso, tutto viene reso trasparente e transluminoso; e cio
che finora era fonte di luce rivela la propria poverta e oscurita, ad-
dirittura la propria insignificanza. Per dare un nome a questa espe-
rienza, davvero ineffabile, i teologi antichi parlano, soprattutto in
Oriente, di visione apofatica. L'icona & quindi piu che un’arte. La di-
stanza tra la visione esteriore e quella interiore & cosi grande che
occorre seguire I'appello biblico: «tutta la terra taccia» (Ab 2,20); al-
lora nel silenzio raccolto gli occhi si aprono e I'icona presenta il suo
tesoro.

38



