CATERINA BORRELLO BELLIENI

Il grande patrimonio cristiano d’Oriente
nella catechesi di Giovanni Paolo II

Nella riflessione dell’Angelus del 29 giugno 1996, festivita dei SS.
Pietro e Paolo «da vivere nell'impegno di una sempre pilt profonda
unita», Giovanni Paolo II ha prospettato I'intento di volersi dedicare,
nei successivi appuntamenti domenicali «a cogliere alcuni aspetti del
grande patrimonio cristiano d’Oriente, per mostrarne la vitalita, anche
in rapporto ai grandi interrogativi posti alla fede del nostro tempo»!.

Ricordando due eventi avvenuti nel corso del 1995, quali la pubbli-
cazione della Lettera Apostolica Orientale lumen? per la ricorrenza cente-
naria dell’'Orientalium dignitas di Leone XIII e il suo incontro col Patriarca
di Costantinopoli Bartolomeo I, e ponendosi ancora nell’orizzonte della
preparazione al Grande Giubileo dell’anno 2000, il Papa riafferma con
convinzione «l’anelito suscitato dallo Spirito Santo» «ad accorciare le

~ distanze, a lasciar cadere preconcetti, a conoscerci pill da vicino», a risco-
prire e valorizzare «le grandi ricchezze dottrinali, spirituali, culturali ed
umane» che caratterizzarono i migliori rapporti tra Chiesa d’Occidente e
Chiesa d’Oriente soprattutto nel Primo Millennio.

Emerge cosi il tema caro al Papa del «duplice volto della storia
della Chiesa»3, chiamata a «respirare con due polmoni»4, 'Oriente e 'Occi-
dente, che costituiscono le due anime spirituali dell’'Buropa cristiana’.

1 Cfr. “L’Osservatore Romano, 1-2 luglio 1996.

2 GIOVANNI PAoLo II, Lettera Apostolica Orientale lumen, 2 maggio 1995.

3 Angelus del 30 giugno.

4 Angelus del 29 giugno e del 1 settembre.

511 tema dei “due polmoni” della Chiesa e dell’Europa & stato costantemente sviluppato da
Giovanni Paolo II a partire dalla Lettera Apostolica Egregiae virtutis (31 dicembre 1980), con
la quale proclamava Cirillo e Metodio compatroni dell’Europa e successivamente con la
Slavorum Apostoli (2 luglio 1985); su un piano pit specificamente culturale e politico nel
discorso pronunciato I'undici ottobre 1988 al Parlamento europeo di Strasburgo. Nel recente
discorso ai cardinali, alla Famiglia Pontificia, alla Curia e alla Prelatura Romana del 21
dicembre 1996, tradizionalmente dedicato alla rivisitazione dei principali avvenimenti del-
'anno che sta per concludersi, Giovanni Paolo II rinnova l'auspicio che la Chiesa torni a
respirare pienamente con i suoi «due polmoni» rileggendo in tal senso «l’articolata medita-
zione sulla ricchezza della tradizione spirituale dell’Oriente» proposta in questi Angelus
domenicali: cfr. L'Osservatore Romano del 22 dicembre 1996.



Il Pontefice, nelle semplici ed essenziali riflessioni dell’Angelus
— offerte ai fedeli che settimanalmente si riuniscono in piazza S. Pietro
0 a Castel Gandolfo e ai numerosi pellegrini presenti 2 Roma nelle
domeniche estive — traduce nella vita pastorale ordinaria la sollecita-
zione dell’Orientale lumen a conoscere la tradizione della Chiesa d’Oriente
«per potersene nutrire e favorire nel modo possibile a ciascuno il pro-
cesso dell’unita» (0.L. n. 1), riproponendo il metodo di approccio e le
principali tematiche gia sviluppate nella Lettera Apostolica.

Egli si avvicina «con rispetto e trepidazione all’atto di adora-
zione, che esprimono le Chiese d’Oriente, piuttosto che individuare
questo o quel punto teologico specifico, emerso nei secoli in con-
trapposizione polemica nel dibattito tra Occidentali e Orientali»:
«Non intendo descriverlo né interpretarlo: mi metto in ascolto delle
Chiese d’Oriente che so essere interpreti viventi del tesoro tradizio-
nale da esse custodito. Nel contemplarlo appaiono ai miei occhi ele-
menti di grande significato per una piu piena ed integrale com-
prensione dell’esperienza cristiana e, quindi, per dare una pitt com-
pleta risposta cristiana alle attese degli uomini e delle donne di
oggi» (0.L. n. 5).

Limpegno omiletico e catechistico pilt quotidiano e ordinario pud
trovare in questi brevi interventi del Papa un esempio efficace di
come attingere all'immenso patrimonio teologico, spirituale e cultu-
rale dell’Oriente, superando ogni tentazione elitaria o di erudizione,
al fine di fare e ajutare a fare una pil autentica e completa esperienza
di fede: «Le parole dell’Occidente hanno bisogno delle parole
dell’Oriente perché la Parola di Dio manifesti sempre meglio le sue
insondabili ricchezze» (0.L. n. 28). Cid risulta particolarmente vero
per noi cristiani calabresi della diocesi di Reggio Calabria-Bova, che
per secoli ha avuto la grazia di attingere a quel «grande patrimonio»
nella sua cultura e vita religiosas.

La conoscenza costituisce il primo passo verso l'incontro, e poi il
cammino e il lavoro comune, secondo litinerario proposto nella
Lettera Orientale lumen; essa quindi rappresenta la necessaria premessa
per la Nuova Evangelizzazione: solo se raggiunti «da una parola
concorde e per questo pienamente credibile, proclamata da fratelli

6 Mons. VITTORIO MONDELLO, Coraggiosi testimoni d ‘amore. La Chiesa Reggina-Bovese, in cam-
mino sinodale, verso il 2000. (Lettera pastorale dell’Arcivescovo Metropolita di Reggio-Bova,
1996), 10.2.



che si amano e si ringraziano per le ricchezze che reciprocamente si
donano», «gli uomini del mondo avranno una solida ragione in pit
per credere e per sperare» (0.L. n. 28).

In questo spirito ripercorriamo l'itinerario proposto da Giovanni
Paolo IT7.

1. Cristo, lo Spirito Santo e gli Apostoli,
all’origine della Cristianita indivisa
(domenica 30 giugno)

Non si comprende la storia della Chiesa, nel duplice volto orientale ed occiden-
tale, se non partendo dalle origini. E I'origine & Cristo, che tutta la Chiesa riconosce
Signore. L'origine & lo Spirito, che a Pentecoste venne effuso come principio di vita
e di ogni dono. All'origine della Chiesa sono anche gli Apostoli, testimoni del
Risorto e padri nella fede. Da questa vivente e comune origine non potra non scatu-
rire, secondo i tempi della Provvidenza e quelli della nostra docilita, una nuova,
sospirata unita tra i cristiani d’Oriente e d’Occidente.

Ricordando i secoli della «Cristianita indivisa», il Papa evidenzia
come l'incontro del messaggio evangelico con le varie culture provocd
gid allora inevitabilmente difficolta e tensioni. Ma la voce dello Spirito
si fece sentire attraverso figure di santi, «tessitori di comunione».

Vorrei ricordare /a stupenda figura di sant’Ignazio, vescovo di Antiochia. Venendo
a Roma a subire il martirio, quasi dimentico di sé, scrisse lettere toccanti a varie
Chiese. A tutte raccomandava di coltivare 'unita intorno al Vescovo e le spingeva
alla comunione vicendevole, sollecitando lo scambio di messaggi e preghiere. Alla
comunita di Roma, poi, diede il suggestivo e quasi programmatico appellativo di
Chiesa che «presiede alla carita» (Ad Rom, insct.).

E come dimenticare, nel secolo secondo, un altro grande benemerito dell'unita
della Chiesa, sant’Ireneo? Nato a Smirne e divenuto poi Vescovo di Lione, fu come
un «ponte» tra Oriente ed Occidente. Nella sua opera teologica additd come norma
della fede l'unica tradizione che risuona nelle diverse lingue, quasi annunciata dalla
«stessa bocca» (Adv. Haer. 1,10,2), e concepi la vita ecclesiale quale «sinfonia» di
voci, adoperandosi a favorire la reciproca comprensione nelle tensioni che nel suo
tempo si registrarono sulla questione della data di celebrazione della Pasqua.

7 Cfr. L'Osservatore Romano 1-2 luglio 1996; 8-9 luglio 1996; 29-30 luglio 1996; 5-6 agosto
1996; 12-13 agosto 1996; 19-20 agosto 1996; 26-27 agosto 1996, 2-3 settembre 1996; 9-
10 settembre 1996; 16-17 settembre 1996; 30 settembre-l ottobre 1996; 5-6 novembre
1996; 18-19 novembre 1996.



2. I grandi Concili della Chiesa indivisa

(domenica 7 luglio)

Un punto di riferimento fondamentale della Chiesa universale sono
stati i primi quattro Concili, celebrati tra il 325 e il 451 in Oriente, a
Nicea, Costantinopoli, Efeso e Calcedonia.

Al di 12 degli avvenimenti storici in cui ciascuno di essi si colloca e nonostante
alcune difficolta terminologiche, essi furono momenti di grazia, attraverso i quali lo
Spirito di Dio dond luce abbondante sui misteri fondamentali della fede cristiana.

Il Papa ricorda il loro importante contributo alla definizione delle
principali verita di fede: il mistero della Trinita e I'identita divino-umana
di Cristo.

A questa sintesi luminosa si pervenne, sotto l'assistenza dello Spirito Santo, grazie
al contributo delle Chiese d’Oriente e d’Occidente. Non mancarono, certo, tensioni
nella celebrazione di quelle assemblee conciliari. Ma il vivo senso della fede, corrobo-
rato dalla grazia divina, alla fine prevalse anche nei momenti pii critici. Emerse,
allora, in tutta evidenza la feconditd di quell’autentica «sinergia» ecclesiale che il
ministero del Successore di Pietro & chiamato ad assicurare, non certo a mortificare.

I cristiani tutti sono percid invitati a rimanere ancorati alle immu-
tabili verita della fede e ad essere aperti a quelle legittime diversita della
tradizione teologica ed ecclesiale che non sono di pregiudizio, bensi
di arricchimento alla comunione.

3. Il fascino del monachesimo
(domenica 28 luglio)

Il monachesimo, «anima stessa delle Chiese orientali» (O.L. n. 9),
& nato proprio in Oriente. Giovanni Paolo II ricorda le grandi figure
di sant’ Antonio, san Pacomio e san Basilio, dalla cui esperienza attinse
lo stesso san Benedetto, padre del monachesimo occidentale e ne defi-
nisce i tratti fondamentali.

Il monaco & uno che dona a Cristo tutta la sua vita. Egli & per antonomasia
Pnomo di Dio. Se non da il sangue, come il martire, compie tuttavia rinunce radicali,
soprattutto con la pratica della verginita, della poverta e dell’'obbedienza. Questa
scelta di mortificazione non indica disprezzo per le creature, ma attrazione irresisti-
bile verso il Creatore. B I'anelito, che la grazia suscita nel cuore umano, verso la dei-
ficazione: il bisogno di risalire dai rivi alla fonte, dai raggi alla sorgente della luce...

10



Il monachesimo in Oriente si distingue per la sua impronta fortemente contemplativa.
Proprio per questa sua caratteristica, esso continua ad esercitare uno speciale fascino
sull'uomo del nostro tempo che, talvolta scacciato dai ritmi frenetici della vita, va #/lz
ricerca di se stesso. A simile esigenza il monachesimo offre una singolare risposta. Offre,
infatti, non solo prospettive di pace e di interiorita, ma la capacita di testimoniare °
intensamente la concezione cristiana dell'uomo e del mondo, all’insegna di un’armo-
nia profonda che, lungi dal contrapporre lo spirito alla materia, I'individuo alla societ,
Dio all'uomo, tutto unifica in un superiore disegno di bellezza, solidarieta e santita.

E il Papa cita in proposito un classico della storia e della teologia
del monachesimo.

Nella Vita di Sant’Antonio leggiamo che il suo volto irraggiava una pace cosi
imperturbabile che «tutti si sentivano da lui attratti e confortati» (cfr. Atanasio,
ibid. n.14,4-6). Ecco il segno che il mondo aspetta da noi cristiani, in particolare da
quanti vivono la vocazione monastica.

4. La comune venerazione per i Padri
(domenica 4 agosto)

Con l'espressione Padri della Chiesa vengono indicati quei santi dei primi secoli,
per lo pit anche pastori, che con la predicazione e la riflessione teologica difesero la
fede dalle eresie e svolsero un ruolo decisivo nell’incontro tra il messaggio evange-
lico e la cultura del loro tempo. La Chiesa li considera testimoni qualificati della
tradizione. Alcuni di essi sono autentici «giganti» nella storia del pensiero cristiano
e della cultura universale.

Il Papa presenta quindi le due principali scuole teologiche sorte in
Oriente: ad Alessandria in Egitto e ad Antiochia in Siria, evidenzian-
done la complementarita e nell’esegesi delle Scritture e nella rifles-
sione sulle verita di fede.

Ad Alessandria, dove lascio un segno imperituro il genio di Origene, I'accento
cadeva sulla gloria del Verbo fatto uomo; ad Antiochia si sottolineava la vera uma-
nita da Lui assunta. Ambedue le prospettive sono essenziali per cogliere I'identita
di Gesu Cristo, quale & professata dalla fede ecclesiale.

Questa riflessione teologica, nata in Oriente, si diffuse presto nelle
comunita latine.

11 fascino dell’epoca dei Padri & dovuto anche al fecondo interscambio che allora si
realizzd tra Oriente ed Occidente. .. Sarebbe percid difficile, in quei secoli, fare una
distinzione netta fra le due tradizioni e ancor piu sarebbe una forzatura contrap-
porle. La Chiesa attinge volentieri ad entrambe... Erano voci diverse, ma conver-
genti, a servizio dell’unica verita cristiana. Il pensiero patristico fu davvero una
grande sinfonia di pensiero e di vita.

161



Giovanni Paolo II ricorda le grandi figure di Padri Orientali: san
Basilio, san Gregorio di Nazianzo, san Giovanni Crisostomo; e Occiden-
tali: sant’ Ambrogio, sant’ Agostino, san Girolamo e san Gregorio Magno.

Dei primi in particolare evidenzia il contributo all’approfondi-
mento della visione di Dio, dall’ineffabilita del mistero trinitario, alla
sua rivelazione storico-salvifica; e all’affermazione della dignita del-
I'uomo, immagine del Creatore e figlio nel Figlio.

Emerge cosi ancora una volta 'attualita dei Padri, che «ci parlano
ancora», e che percid «meritano di essere sempre pill valorizzati nella
teologia e nella formazione cristiana», soprattutto quale «esempio di
un’intelligenza che non fu mai arida speculazione, ma si coniugd con
la preghiera e la santita».

5. Lo sviluppo della teologia or1entale
(domenica 11 agosto)

Nella consapevolezza che «quanto ci unisce & molto pitt di quanto
ci divide», il Papa ricupera nel pensiero teologico orientale successivo
alla «dolorosa divisione» alcune «prospettive profonde e stimolanti, a
cui guarda con interesse tutta la Chiesa». Vengono ricordati:

— lo sviluppo dottrinale sul culto delle immagini sacre, realizzatosi
in relazione alla crisi iconoclasta (sec. VIII-IX) e rappresentato da san
Giovanni Damasceno e san Teodoro Studita, «decisivo non solo per la
devozione e per l'arte sacra, ma per lo stesso approfondimento del
mistero dell’Incarnazione»;

— la spiritualita dell’esicasmo, «una prassi di preghiera caratterizzata
dalla profonda quiete dello spirito, impegnato nella contemplazione
incessante di Dio attraverso l'invocazione del nome di Gestui», che «sot-
tolinea la concreta possibilita offerta all'uvomo» dell’'unione di grazia
con Dio, la theosis o divinizzazione. Questa spiritualita & poi confluita
nella raccolta di testi fatta alla fine del Settecento da Nicodemo
Aghiorita sotto il titolo di Filocalia o «<amore per la bellezza».

Vengono quindi ricordate alcune prospettive teologiche piu recenti,
come la «teologia della bellezza» elaborata da Evdokimov e la dot-
trina della «divinizzazione» di Loth Borovine, studiosa ortodossa.

Il Papa ha esortato cattolici e ortodossi a conoscersi e capirsi di pill,
animati dal desiderio di «guardare il positivo, prima e pil che il nega-
tivo», e ad usare «tutte le inventive della reciproca comprensione, per
dialogare con frutto anche sui punti dove permangono divergenze».

12



6. La venerazione di Maria e dei santi
(domenica 18 agosto)

Riferendosi alla recente solennita dell’ Assunzione, Giovanni Paolo
II di un esempio concreto di come attingere al patrimonio orientale
per arricchire la vita liturgica ordinaria.

Ricorda che in Oriente si celebra la «Dormizione» di Maria come
massima festa mariana, preparata da giorni di digiuno e preghiera; la
Vergine & riconosciuta come la «somigliantissima» di Dio, colei in
cui si realizza pienamente il disegno divino di elevare I'uomo alla vita
trinitaria. Licona Znamenie, raffigurante Maria che custodisce il Verbo
di Dio nel suo cuore, e I'inno Akathistos, che la presenta come «com-
pendio delle verita di Cristo», costituiscono due preziosi contributi
del patrimonio liturgico orientale.

Riguardo ai santi,

la loro venerazione & un ponte che unisce vitalmente le Chiese d’Oriente e d'Oc-
cidente, favorendo lo scambio dei doni spirituali e il cammino verso la piena unita.

Evidenziando come tanti esempi di santitd «sono comuni alle due
tradizioni», il Pontefice fa emergere «l’evidente complementarita»
delle feste della liturgia orientale con quelle occidentali. In partico-
lare ricorda san Gregorio Magno.

Il grande Papa fu apprezzato dai cristiani d’Oriente ed & da loro ricordato col
singolare epiteto di «Gregorio il Dialogo». Espressione suggestiva, che mentre
evoca una famosa opera del grande Pontefice, suona anche ispiratrice di un pro-
gramma di santita e di ministero, in cui il risoluto servizio alla veritd cammini sempre
di pari passo con la capacita di ascolto e la viva ricerca della comunione tra i fratelli.

7. I martiri del XX secolo
(domenica 25 agosto)

Anche la testimonianza del martirio costituisce un patrimonio
comune ad Oriente ed Occidente e «la divisione che purtroppo ¢
intervenuta tra le Chiese non rende meno prezioso il loro sacrificio!».

Emblematicamente il Papa ricorda i santi Boris e Gleb, figure che
risalgono agli albori del cristianesimo slavo, celebrati dalla fede del
popolo come «strastoterpcy» («quelli che soffrono la passione»), icona
del volto sofferente di Cristo.

13



Riprendendo uno dei motivi pill intensi del suo magistero8, Gio-
vanni Paolo II enuncia quindi con forza il valore della «grande espe-
rienza di martirio» che ha accomunato cattolici e ortodossi nei Paesi
dell’Est europeo.

Perseguitati da un implacabile potere ateistico, tanti coraggiosi testimoni del
Vangelo hanno «completato» nella loro carne la passione di Cristo. Veri martiri del
ventesimo secolo, essi sono una luce per la Chiesa e 'umanita... Il sangue dei martiri,
diceva Tertulliano, & seme di nuovi cristiani. Esso & anche linfa di unita per la Chiesa,
mistico corpo del Cristo. Se al termine del secondo millennio, essa « & diventata nuo-
vamente Chiesa di martiri» (Tertio Millennio adveniente, 37) possiamo sperare che la
loro testimonianza raccolta con cura nei nuovi martirologi, e soprattutto la loro inter-
cessione, affrettino il tempo della piena comunione tra i cristiani di tutte le confes-
sioni, e in special modo tra le venerate Chiese Ortodosse e la sede Apostolica.

8. Le ricchezze culturali dell’Oriente cristiano
(domenica 1 settembre)

«All'Oriente cristiano I'umanita & debitrice di immensi tesori».

Lo ha ribadito il Papa riferendosi alla «ricca e multiforme cultura»
espressa dai monumenti architettonici di Costantinopoli, Mosca,
San Pietroburgo; dall’arte dei mosaici e delle icone; dalle espressioni
letterarie.

N

8 1l collegamento tra martirio e ricerca dell’unitd tra i cristiani & espresso nella Tertio
Millennio Adveniente n. 37, dove si afferma che “I’ecumenismo dei santi, dei martiri, & forse il
pilt convincente” e nell’Orientale lumen n. 25, dove il Papa auspica «il pervenire al riconosci-
mento comune della santita di quei cristiani che negli ultimi decenni, in particolare nei
paesi dell’Est europeo, hanno versato il sangue per 'unica fede in Cristo». Memorabili le
parole pronunciate a braccio al termine della Viz Crucis del venerdi santo del 1994, dopo aver
ascoltato le meditazioni preparate dal Patriarca di Costantinopoli Bartolomeo I: «Vorrei dire
oggi a questo mio fratello di Costantinopoli e a tutti i fratelli d’Oriente, Carissimi, noi siamo
uniti in questi martiri fra Roma, la Montagna delle Croci e le Isole Solovieskj e tanti altri
campi di sterminio. Noi siamo uniti nello sforzo dei martiri, non possiamo non essere uniti».
9 Una delle commissioni che fanno capo al Comitato centrale del Giubileo del 2000 si inti-
tola proprio Per i nuovi martiri e sta raccogliendo da tutte le Chiese del mondo le indicazioni
utili alla compilazione di un vero e proprio martirologio del 900. Mario Agnes, nel corsivo
dell’Osservatore Romiano a commento del testo dell’Angelus, auspica, sulla base del Martirologio,
una lettura della storia della Chiesa al di 12 dei canoni prefissati e superati: «La Chiesa del
silenzio ha il diritto di veder riconoscere dagli storici di ogni tendenza la conculcazione
subita e il valore del suo parlare attraverso la persecuzione. I martiri sono stati i protagonisti
assenti-presenti del Concilio, sono i protagonisti del dopo-Concilio, saranno i protagonisti
del Grande Giubileo».

14



Larte religiosa dell’Oriente testimonia lo splendore di Cristo, sia che lo presenti
nella imponente figura del Pantokrator, sia che lo additi nella silente comunione
dell’intimita divina, secondo quanto traspare, ad esempio, dalla delicata icona della
Trinita di Andrej Rublev.

In campo letterario, vengono ricordati due autori particolarmente
cari a Giovanni Paolo Il: Vladimir Solov’ev, il Newman russo che
godette grande fortuna tra i cattolici italiani a partire dal ’900 e il
‘grande Fedor Dostoevskji.

Per Solov’ev il fondamento stesso della cultura & il riconoscimento dell’esistenza
incondizionata dell’altro. Di qui il suo rifiuto di un universalismo culturale di tipo
monolitico, incapace di rispettare ed accogliere le molteplici espressioni della
civilta. Egli fu coerente con questa visione anche quando si fece ardito e appassio-
nato profeta dell’ecumenismo, prodigandosi per la riunificazione tra 'Ortodossia e
il Cattolicesimo...

Lo sguardo di Dostoevskij penetra le profondita dell’animo umano, descrivendo la
grande avventura della libertd, nei suoi infiniti percorsi, alla luce della convinzione che
Cristo & il segreto della vera libertd. Nel fondo della sua visione umana e cristiana egli
tocca corde veramente universali, esprimendo un’intima conoscenza dell'uomo e una
grande ansia per il suo destino. Lanima profonda del suo pensiero & I'amore per Cristo.

La riscoperta delle grandi ricchezze culturali dell’Oriente rappre-
senta anche un prezioso contributo ad «incarnare profondamente il
cristianesimo nella cultura».

9. La spiritualita orientale:

I'inabitazione dello Spirito Santo
(domenica 8 settembre)

Per rispondere alla rinnovata esigenza di contemplazione e di
ricerca dell’Assoluto, che si fa strada nonostante ’avanzato processo
di secolarizzazione, il Papa si propone di far conoscere le «motiva-
zioni profonde» della spiritualita del cristianesimo orientale.

I Padri dell’Oriente partono dalla consapevolezza che I'autentico impegno spi-
rituale non si riduce ad un incontro con se stessi, a un pur necessario recupero di
interioritd, ma deve essere un cammino di docile ascolto dello Spirito di Dio. In
realtd — essi sostengono — I'uomo non & fino in fondo se stesso, se si chiude allo
Spirito Santo.

SantIreneo...vedeva 'uomo costituito da tre elementi: il corpo, I'anima e lo
Spirito Santo (cfr. Adversus haereses 5,9,1-2). Certamente egli non intendeva confon-
dere 'uomo con Dio, ma gli premeva sottolineare che ['uomo raggiunge la sua pie-
nezza solo aprendosi a Dio.

15



Per Afraate il Siro... lo Spirito di Dio ci & offerto in modo tanto intimo, da
divenire quasi parte del nostro «io» (cfr. Demonstrationes 6,14). Nello stesso senso un
autore russo, Teofane il Recluso, giunge a chiamare lo Spirito Santo «I’anima dell’a-
nima umana» e vede lo scopo della vita spirituale in una «progressiva spiritualizza-
zione dell’anima e del corpo»(cfr. Lettere sulla vita spirituale).

Il vero nemico di questa ascesa interiore & il peccato. Occorre vincerlo per fare
spazio allo Spirito di Dio. In Lui non solo il singolo uomo, ma lo stesso cosmo, per
cosi dir si trasfigura. Un cammino non facile: ma il traguardo & una grande espe-
rienza di liberta.

10. II contributo dell’Oriente all’annuncio di Cristo
(domenica 15 settembre)

Di fronte alla diffusione dell’ Ateismo, fondato spesso sul rifiuto di
una falsa immagine di Dio, & necessario dare «una testimonianza cre-
dibile, manifestando il volto genuino di Dio».

Anche riguardo a questo, il Papa evidenzia la convergenza di
Oriente e Occidente, e il contributo specifico dell’Oriente nel valoriz-
zare I'incontro con Dio nel «silenzio adorante» e nell’intima comu-
nione con Cristo.

Ricorrendo alla testimonianza di autori russi, Giovanni Paolo II si
sofferma sulla possibilita di incontrare Cristo «anche sulle strade del
mondo».

11 grande Dostoevskij, in una sua lettera, ricordando I'incredulita e il dubbio che
segnarono tanti momenti della sua vita, offre questa toccante testimonianza: «E in
quei momenti che ho composto un credo: credere che non c’¢ nulla di pitt bello, di
pit profondo, di pili amabile, di pilt ragionevole e di pit1 perfetto che il Cristo, e che
non solo non c’¢ niente, ma — me lo dico con un amore geloso — che non si pud avere
niente» (Lettera alla Signora Von Visine, 20 febbraio 1854). A sua volta un recente
pensatore russo, Semen Frank, riflettendo sull’enigma del dolore scrive: «Lidea di
un Dio disceso nel mondo, che soffre volontariamente e prende parte alle sofferenze
umane e cosmiche, I'idea di un Dio-uomo che soffre, & la sola teodicea possibile, la
sola giustificazione convincente di Dio» (Diex est avec nous, Paris 1955, p. 195).

I cristiani d’Oriente e d’Occidente sono chiamati a portare un
annuncio significativo per I'uomo.

Se si svuota la Croce di Cristo, I'uomo non ha pit radici, non ha pili prospettive:
¢ distrutto! Questo ¢ il grido alla fine del ventesimo secolo... Il nostro annuncio di
Lui non sia fatto di parole vuote. Siano parole cariche di vita, parole di uomini e
donne profondamente trasformati, perché hanno avuto la grazia di una speranza che
non delude, e ne danno ragione vivendo nell’amore per Dio e per i fratelli.

16



11. 11 contributo all’antropologia:
la prospettiva del cuore
(domenica 29 settembre)

La cultura scientifica oggi dominante, allontanando 'uvomo da
Dio, gli fa perdere anche il senso dell’esistenza. La visione cristiana
dell'uomo, quale creatura di Dio, rappresenta quindi un fondamen-
tale contributo all'umanizzazione. Anche per rispondere sempre pii1 a
questa esigenza, & necessario attingere al grande patrimonio dell'Oriente.

I cristiani d'Oriente amano distinguere tre tipi di conoscenza. La prima si
limita all’'uomo nella sua struttura biopsichica. La seconda resta nell’ambito della
vita morale. Il grado pit alto, perd, della conoscenza di sé si ottiene nella «contem-
plazione», attraverso la quale, rientrando profondamente in se stesso, I'uomo si
riconosce immagine divina e, purificandosi dal peccato, incontra il Dio vivente,
fino a diventare «divino» egli stesso, per dono di grazia. E questa la conoscenza del
cuore. Qui il «cuore» indica molto pilt di una facolta umana, qual & ad esempio I’af-
fettivita. B piuttosto il principio di unita della persona, quasi «luogo interiore» in
cui la persona si raccoglie tutta, per vivere nella conoscenza e nell’'amore del
Signore. A questo alludono gli autori orientali, quando invitano a «scendere dalla
testa nel cuore». Non basta conoscere le cose, non basta pensarle, occorre che esse
diventino vita....

12. Il senso della Liturgia

(domenica 3 novembre)

Dopo la pausa forzata per motivi di salute dovuta all’intervento
operatorio, il Papa ha ripreso il tema del grande patrimonio cristiano
d’Oriente soffermandosi sul senso che i fratelli orientali danno alla
liturgia.

Ricordando le parole del teologo orientale P. Evdokimov, per il
quale la liturgia & «la porta regale attraverso la quale si deve passare»
se si vuole cogliere lo spirito dell’Oriente cristiano, Giovanni Paolo II
ripropone 'insegnamento dell’Orientale lumen.

Per gli Orientali la liturgia & davvero «il cielo sulla terra». E la sintesi di tutta I'e-
sperienza di fede. E un’esperienza coinvolgente, che tocca la persona umana nella sua
totalita, spirituale e corporea. Tutto, nell’azione sacra, mira ad esprimere «la divina
armonia e il modello dell'umanita trasfigurata»: le forme del tempio, i suoni, i colori,
le luci, i profumi. Lo stesso tempo prolungato delle celebrazioni e le ripetute invoca-
zioni esprimono il progressivo immedesimarsi della persona nel mistero celebrato.

157



1l Pontefice evidenzia come la cura per la bellezza delle forme & per
gli Orientali al servizio del mistero.

Secondo la Cronaca di Kiev, san Vladimiro si sarebbe convertito alla fede cri-
stiana anche per la bellezza del culto praticato nelle Chiese di Costantinopoli.

Accanto alla preghiera liturgica, in Oriente assume un gran valore
la preghiera del cuore, «che consiste nel saper ascoltare, in un silenzio
profondo e accogliente, la voce dello Spirito». E la preghiera di Gesa,
conosciuta anche in Occidente attraverso I racconti di un pellegrino russo.

Si tratta dell’invocazione «Signore Gesu Cristo, Figlio di Dio, abbi pieta di me
peccatore». Ripetuta frequentemente, con queste 0 simili parole, questa densa
invocazione divina diventa come il respiro dell’anima. L'uomo & aiutato cosi a sen-
tire la presenza del Salvatore in tutto cid che incontra, e si sperimenta amato da Dio
nonostante le proprie debolezze. Pur recitata nell’intimo, essa ha una misteriosa
irradiazione comunitaria. La «piccola preghiera», dicevano i Padri, & un grande
tesoro, e unisce tutti gli oranti davanti al volto di Cristo.

13. La contemplazione delle icone.
Il cammino dell’'unita
(domenica 17 novembre)

Licona, considerata nella sua specificita religiosa, & assunta da Gio-
vanni Paolo II come sintesi della ricca tradizione di fede dell'Oriente.

Il suo fondamento & il mistero dell'lncarnazione, nel quale Dio ha voluto
assumere il volto dell'uomo. L'arte sacra cerca, in ultima analisi, di esprimere
qualcosa del mistero di quel volto. Per questo I'Oriente insiste fortemente sulle
qualita spirituali che devono caratterizzare lartista, al quale Simeone di
Tessalonica, il grande difensore della Tradizione, indirizza questa significativa
esortazione: «Insegna con le parole, scrivi con le lettere, dipingi con i colori,
conformemente alla Tradizione, la pittura & vera, come la scrittura dei libri; la
grazia di Dio vi & presente, poiché cid che vi si rappresenta & santo». Attraverso la
contemplazione delle icone, inserita nell'insieme della vita liturgica e ecclesiale,
la comunitd cristiana & chiamata a crescere nella sua esperienza di Dio, diven-
tando sempre di pilt un’icona vivente della comunione di vita fra le tre Persone
divine.

Diventare 'icona vivente della Trinita & 'obiettivo che il Papa
addita ai cristiani d’'Oriente e d’Occidente, in prossimita del Giubileo
del 2000.

18



Concludendo questo ricco ciclo di riflessioni dell’Angelus, Giovanni
Paolo II. riafferma il suo compito di Vescovo di Roma nella ricerca
dell'unita, e invita i fratelli ortodossi a percorrere insieme questo
cammino.

Pur apprezzando gli sforzi verso 'unita perseguiti nel corso della
storia del secondo millennio (il concilio di Lione del 1274, quello di
Firenze del 1439 e le successive unioni particolari), il Papa evidenzia
il loro legame con le sensibilitd del tempo e la diversa ottica con cui
sono considerati in Oriente e Occidente. Auspica percid che tutti i
cristiani si mettano con nuova disponibilita in ascolto dello Spirito,
implorando «questa grazia delle grazie, che & il dono dell’unita».

E questo in profondita il senso del cammino spirituale-pastorale
proposto nel corso di queste settimane:

Le ricchezze spirituali della Chiesa, ad Oriente e a Occidente, non potranno
brillare in tutto il loro splendore davanti agli occhi dell'uomo d’oggi, senza questa
testimonianza di piena riconciliazione.

Conclusione

Il percorso di conoscenza e apprezzamento del grande patrimonio
cristiano dell’Oriente, sviluppato da Giovanni Paolo II alle soglie del
Terzo Millennio, si snoda nella prospettiva conciliare (U.R.), nella con-
sapevolezza che «la venerabile e antica tradizione delle chiese Orientali
€ parte integrante del patrimonio della Chiesa di Cristo» (0.L. 1).

Vi emerge: la riscoperta della tradizione indivisa del primo millen-
nio, espressa dai Padri, dai grandi Concili, dallo sviluppo del monache-
simo, unitamente alla valorizzazione dei successivi sviluppi della
Teologia Orientale e della testimonianza fino al martirio di tanti fratelli
nella fede vissuti sotto 'oppressione dei regimi atei, nel «fermo propo-
sito di superare i motivi di divisione che la storia ha accumulato» .10

Questo itinerario puo costituire una sollecitazione a riscoprire,
anche nell’'uso degli strumenti e dei contenuti della catechesi ordina-
ria, le «luci dell’Oriente».

In proposito un altro prezioso contributo in tale direzione & stato
dato dalla pubblicazione del Catechismo della Chiesa Cattolicalt e del

10 Grovani Paoro 11, Discorso alla Curia romana, L'Osservatore Romano 22 dicembre 1996.
11 Catechismo della Chiesa Cattolica (CCC) Citta del Vaticano 1992.

19



Catechismo degli Adulti: La verita vi fara liberi della C.E.1.12 Limitandosi
solo a qualche rapido accenno, da cui sviluppare ulteriori piste di
approfondimento, si possono rilevare in entrambi i numerosi riferi-
menti, in nota e nel testo, ai Padri orientali e alla liturgia bizantinal3
e la trattazione dei principali “capitoli” del patrimonio orientale:
Padri, Concili, monachesimo, liturgia. Nel Carechismo della Chiesa
Cattolica & presente la voce «Padri» nell'Indice analitico, viene con-
frontata la prassi sacramentale latina con quella orientale,'4 mettendo
in luce la diversita e la ricchezza della liturgia bizantina,’s ed & evi-
denziato il valore delle Iconelé e della preghiera di Ges'? nella vita
spirituale. Nel Catechismo degli Adulti & presentata la problematica
ecumenica;!8 e soprattutto, all'interno dell’«Itinerario di fede» che
conclude ogni capitolo, sono proposti testi del patrimonio patristico e
liturgico orientale come ricchezza cui attingere nella meditazione e
nelle celebrazioni.!?

Sono cosi poste le premesse perché si sviluppi una coscienza di
comunione «che possa veramente permeare tutta la Chiesa, non limi-
tandosi ad un accordo tra vertici» (0.L. 20), unitamente alla promo-
zione di una autentica formazione cristiana “ecumenica” e non solo
sull’ecumenismo.

12 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, La veritd vi fara liberi. Catechismo degli Adulti (CdA),
Citta del Vaticano 1995.

13 Nel Catechismo della Chiesa Cattolica sono presenti ca. 130 riferimenti ai Padri greci e 20
alla liturgia bizantina; nel Catechismo degli Adulti ca. 80 sia ai Padri che alla liturgia.

14 Cfr. CCC nn. 1240.1242.1244 (Battesimo), nn. 1290-1292.1300.1312 (Confermazione),
n. 1399 (Eucaristia), n. 1481 (Penitenza), n. 1580 (Ordine).

15 Cfr. CCC nn. 1200-1206.

16 Cfr. CCC nn. 11159-1162.

17 Cfr. CCC nn.2616 e 2667.

18 Cfr. CdA nn. 460-468.

19 Cfr. CdA pp. 97, 301, 335, 391, 392, 437, 483, 517, 547.

20 Cfr. Tertio millennio Adveniente n. 26; il tema & ripreso nel Messaggio per la celebrazione
della Giornata Mondiale della Pace del 1 gennaio 1997 “Offti il perdono, ricevi la pace” n. 7,
in Supplemento a L'Osservatore Romano 18 dicembre 1996.

/

20



