GIOVANNI CERETI

La Riforma Cattolica: storia e attualita

Il discorso che desidero fare include in una visione unica tutta la
storia della chiesa, dagli inizi ad oggi, e cerca di dare qualche indica-
zione concreta per la riforma della chiesa che attendiamo all’alba del
terzo millennio.

IL TEMA DELLA RIFORMA
NELLA CHIESA CATTOLICA SINO AL 1500

Il tema della Riforma della chiesa si puo dire che accompagni
tutta la vita della chiesa, sin dalle sue origini. Le esortazioni presenti
nel Nuovo Testamento possono costituire spesso un invito al rinnova-
mento e alla riforma delle giovani comunita cristiane. Le esortazioni
dei Padri spesso suonavano come un invito al rinnovamento personale
e comunitario. Le decisioni dei concili apparivano come una riforma
e un mutamento dell’ordinamento precedente. Come ha ricordato
Paolo Ricca nel suo discorso del 2 dicembre 1999 tenuto in questa
sede, il monachesimo ha costituito una ricerca radicale di riforma
all’interno delle prime comunita cristiane.

Se comunque il tema del rinnovamento e della riforma della chiesa
lo possiamo ritrovare nel corso di tutto il primo millennio, vorrei par-
tire con la mia succinta analisi dall’inizio del secondo millennio, al
momento in cui la chiesa si riscuoteva da un lungo torpore e si rin-
novava sotto l'azione di santi e di riformatori. E’ in quest’epoca che
nel suo sforzo per liberarsi dalla soggezione all’autorita civile, la
chiesa d’occidente realizza quella che € passata alla storia come la
riforma gregoriana, dal nome del papa Gregorio VII che ne costitui-
sce il pili insigne rappresentante: una riforma che da una parte libera
la chiesa da una certa soggezione all’autorita civile, ma dall’altra ha
come esito un forte sviluppo dell’autorita e del centralismo papale,
innanzitutto nella nomina dei vescovi e nella collazione dei benefici.

7



1! concilio Lateranense 1V ed il movimento francescano

Le istanze per la riforma non si esaurirono con I'epoca di Gregorio
VII. Si puo dire che I'aspirazione ad una riforma della chiesa, colle-
gata anche a movimenti di carattere economico-sociale, in una societa
che dalla struttura agricolo-feudale stava passando alla struttura
urbana e nella quale si sviluppavano intensamente i commerci e le
arti, non venne praticamente mai meno in tutta la meta del secondo
millennio, conoscendo momenti di particolare intensita all’epoca
della fondazione degli ordini mendicanti, e poi all’epoca della crisi
conciliare, per trovare infine il proprio sbocco nella Riforma prote-
stante e cattolica del secolo XVI. '

Nel corso del dodicesimo secolo i movimenti riformatori conti-
nuarono a fermentare in seno al popolo cristiano, a tutti i livelli. Gia
in quel secolo essi trovarono espressione nella fondazione o rifonda-
zione di ordini religiosi, ed in personalita vigorose come quella di
Bernardo di Chiaravalle, che non si stancd mai di invocare una
riforma dei costumi e di raccomandare di esercitare i ministeri eccle-
siali in spirito di servizio'.

Alla fine del secolo nascera il movimento di Pietro Valdo e dei
poveri di Lione, le cui vicende dovrebbero essere riconsiderate nel
contesto di tutti gli analoghi movimenti dell’epoca. C’¢ infatti una
continuita in tutti questi movimenti a carattere popolare ed evange-
lico; e non bisogna neppure pensare che essi fossero privi di influssi,
di risonanze e di consensi a livello di responsabili della chiesa. Lo
stesso secolo dodicesimo aveva visto infatti iniziare la serie dei concili
generali di Occidente, nei quali troveranno spesso eco ed espressione
le istanze per la riforma, e che per quattro secoli continueranno ad
essere riuniti proprio avendo come loro ragione principale quella di
attuare la riforma® mediante un rinnovamento della disciplina e dei
costumi. Il termine ‘re-formare’ entra nella terminologia conciliare in
questo periodo per non uscirne pilt sino al sedicesimo secolo.

A seguito del rafforzamento del potere papale, che aveva avuto
luogo con il secolo undicesimo e con la riforma gregoriana, venne
considerato ovvio che a presiedere tali concili dovesse essere lo stesso

'Ricordiamo il famoso De consideratione, rivolto al papa Eugenio III, suo discepolo.

’E in vista del Lateranense IV, che Innocenzo III pronunzid quel discorso, in cui fissava due
obiettivi al concilio, la riforma della chiesa e la liberazione della Terra Santa, che troviamo in
PL 217,674.

8



papa, e non piu un’autorita civile, come era sostanzialmente avvenuto
nei grandi concili dei primi secoli.

Il vertice di questi concili rinnovatori va certamente ravvisato nel
Lateranense IV, non per nulla contemporaneo al sorgere dei movi-
menti francescano e domenicano. Mai come in questo concilio infatti
si giunse a prendere coscienza del fatto che la necessita di una riforma
della chiesa non nasce in primo luogo da una decadenza dei costumi
o da un rilassamento della disciplina®, ma dal cambiamento della
situazione sociale e culturale che pud richiedere anche un mutamento
ed un adattamento nella disciplina ecclesiastica:

“Non debet reprehensibile judicari, si secundum varietatem tem-
porum statuta quandoque varientur humana, praesertim cum urgens
necessitas vel evidens utilitas id exposcit, quoniam ipse Deus ex his
quae in veteri testamento statuerat, nonnulla mutavit in novo™.

Questa affermazione rivela una coscienza del cambiamento storico,
che gia aveva avuto luogo nel corso della storia del popolo di Israele e
della rivelazione ebraico-cristiana, ed una relativizzazione della disci-
plina, che raramente si raggiungeranno in seguito. Cid che & culturale
pud essere cambiato: persino l'adattamento della disciplina, dei
costumi e dei riti secondo le diverse componenti etniche e le diverse
tradizioni, viene ammesso dallo stesso concilio, che si rende cosi anti-
cipatore di quella visione pluralista della chiesa, che si imporra a
fondo soltanto con il Vaticano II:

“Quoniam in plerisque partibus intra eandem civitatem atque -
dioecesi permixti sunt populi diversarum linguarum, habente sub
una fide varios ritus et mores, districte praecipimus ut pontifices
huiusmodi civitatum sive dioecesium, provideant viros idoneos qui
secundum diversitates rituum et linguarum divina officia illis cele-
brent, instruendo eos verbo pariter et exemplo™.

’Il Lateranense IV non nega la possibilita di una tale decadenza di ordine morale, ed anzi
diverse disposizioni relative ai costumi dei chierici, la vita dei laici, i benefici ecc. debbono
essere lette in questa ottica. Cf. A. FLICHE, Innocent III et la réforme de I'Eglise, in RHE 44-
1949, 87-152 (specie 144-152).

“Costituzione 50, in «Conciliorum Oecumenicorum Decreta», ed. Alberigo et alii, Bologna,
1973-3-, 257.

*Costituzione 9, ivi p. 239.



Quanto viene affermato ufficialmente a livello di costituzione con-
ciliare, rende tuttavia solo una pallida immagine di quella che doveva
essere la realta di base della chiesa dell’epoca, fermentata in ogni dire-
zione da innumerevoli movimenti di risveglio evangelico, tendenti ad
un rinnovamento sociale ed ecclesiale, collegati anche al nascere ed
allo svilupparsi della borghesia urbana e dei comuni, soprattutto in
Italia ma anche in altri paesi dell’Europa occidentale®.

In questo contesto, un ruolo fondamentale per ’evangelizazione
delle cittd ed insieme per coagulare le aspirazioni religiose alla
riforma svolse il movimento degli ordini mendicanti, nati dalle per-
sone e dall’opera di Domenico di Guzman e soprattutto di Francesco
d’ Assisi.

Quest’ultima figura, per il seguito che ebbe anche a livello popo-
lare, pud essere considerata emblematica dei movimenti riformatori
medioevali. Con il francescanesimo si perviene ad un nuovo genere di
riforma, che prima di essere istituzionale & personale, e prima di rice-
vere i riconoscimenti dell’autorita si diffonde a livello popolare,
facendo confluire in sé quelle aspirazioni ad una vita veramente
povera e fraterna, secondo l'evangelo, che avevano impregnato i
movimenti popolari di cui abbiamo appena parlato.

Alle origini del movimento francescano sembra stare veramente
un fatto carismatico. Francesco venne chiamato a riparare la casa del
Signore, ed a questo compito si consactd con dedizione totale, in asso-
luta poverta, in piena liberta da ogni preoccupazione terrena, in
gioiosa pace interiore. “Nell'imitare la vita di Cristo e degli apostoli,
pitt perfettamente forse che qualsiasi altro prima o dopo di lui, egli
tuttavia non forzd nessuno degli aspetti di tale vita, fosse anche
quello della povertd, a spese degli altri aspetti”. Il punto centrale

SA quest’epoca questi movimenti che non potevano essere soddisfatti soltanto dai mutamenti
istituzionali, e che si appellavano alla chiesa primitiva, lo facevano non tanto per invocare
una riforma della vita del clero e dei monaci (vita comune, poverta, celibato), quanto per
farne motivo di ispirazione morale, una scelta di fedelta alla lettera ed allo spirito del van-
gelo, una tensione verso la vita ‘vere apostolica’, che si ispira soprattutto a certi passaggi del-
I'evangelo sulla sequela di Cristo nella poverta e nel distacco. Questi movimenti erano spesso
ispirati da predicatori itineranti, seguaci di tale ‘vita apostolica’, non disciplinata in forme
particolari, ma animata da slanci missionari, di conversione, e da spirito di poverta.
Movimenti numerosi, che restavano nell’ambito della grande chiesa, ma che talvolta se ne
separavano, convinti che fosse impossibile un’autentica riforma della chiesa, e che solo in
queste piccole comunita fosse pienamente possibile rivivere I'esperienza delle prime comu-
nita cristiane.

’G.B. LANDNER, Reformatio, art. cit. alla nota 15, 187.

10



dell’opera di Francesco sta certamente nella chiamata ad una ‘conver-
sione del cuore’, ad una penitenza, che doveva preparare al regno di
Dio, e che preparava intanto ad un nuovo rapporto con gli uomini e
con le cose. Questa capacita di ascolto e di comunione con la realta
che lo circondava permise a Francesco di mettersi in sintonia con le
necessita della societad contemporanea, che voleva condurre pur essa a
conversione, e di conseguire cosi del tutto naturalmente una capaciti
di operare dall’interno per un rinnovamento della stessa chiesa, dove
risveglio folle innumerevoli ad una vita di fede pit personale e coe-
rente.

La sclerotizzazione della comunita ecclesiale in strutture a carat-
tere territoriale, largamente tributarie della struttura feudale, ed
affermatesi in un contesto prevalentemente rurale, nel quale I'evange-
lizzazione veniva affidata per lo pili all’irradiazione dei monasteri,
rendeva difficile I'annuncio dell’evangelo nella nascente societd
urbana, la quale di fatto venne evangelizzata soprattutto dalle comu-
nita domenicane e francescane, che si costituirono in ogni citta pro-
ponendo dei modelli di vita cristiana pil1 libera, creativa e fraterna. La
societa in cui esse si diffusero stava infatti realizzando questo passag-
gio, da un mondo statico, feudale, agricolo, rigidamente gerarchiciz-
zato, che si era consolidato nei secoli, ad un mondo dinamico, di com-
merci e di scambi, di vita urbana e comunitaria, di vivacita intellet-
tuale e culturale. I comuni ispiravano le proprie affermazioni di
liberta e la propria organizzazione a modelli di fraternita desunti dal-
I'evangelo, e questo veniva citato assai spesso negli statuti comunali;
gia a quest’epoca in essi era praticamente sparita la schiavitli, mentre
si affermava una profonda aspirazione al superamento delle lotte inte-
stine per giungere a dar vita ad un buon governo capace di realizzare
pienamente la pace e la giustizia. La chiesa, che con la riforma grego-
riana si era gia liberata dalla stretta pil soffocante dell’organizzazione
feudale, venne cosi pienamente acculturandosi nella nuova societi
urbana. La parola di Dio tornava ad essere annunciata e poteva ani-
mare la nuova civilta nascente e rendersi disponibile anche per pilt
ampie prospettive missionarie ed universaliste. Forse nessun altro
movimento riformatore nel corso della storia seppe unire cosi felice-
mente come quello francescano le due caratteristiche di una riforma
autentica: la fedelta al vangelo e la fedelta al mondo contemporaneo.
Il Vangelo, liberato da tante incrostazioni, poté cosi incarnarsi piena-
mente nel mondo che nasceva, permettendo in tal modo al messaggio

11



cristiano di diventarne I'anima ed il fermento®. Al clima delle crociate
Francesco contrappose una ricerca di dialogo con tutti (incontro di
Damietta), ed alla repressione dell’eresia catara, che comportava un
radicale rifiuto del creato, contrappose pacificamente il Cantico delle
Creature.

Dr’altra parte 'amore per la chiesa che caratterizzo Francesco, con-
senti al movimento da lui suscitato di operare restando in piena
comunione anche con la gerarchia. A differenza della maggioranza dei
riformatori contemporanei (e di molti fra coloro che lo precedettero e
lo seguirono), Francesco non ebbe mai un atteggiamento di recrimi-
nazione astiosa e di rivolta, non fu mai afflitto da quello spirito anti-
clericale cosi diffuso anche all’epoca, ma rispettd sempre i ministri
della chiesa ed esortd incessantemente a fare ricorso ai sacramenti
della penitenza e dell’eucarestia. Cid permise a Innocenzo III di dive-
nire sostenitore e promotore del movimento francescano. In tal modo
molti di quei fermenti che in altri contesti avevano finito con lo svi-
lupparsi al di fuori della chiesa istituzionale, privando cosi quest’ul-
tima di energie che sarebbero state necessarie per un suo rinnova-
mento, vennero qui felicemente messi a servizio della comunita eccle-
siale nel suo insieme.

La riforma “nel capo e nelle membra”
nel corso del XV secolo

Nella storia dellidea di riforma e della realizzazione pratica della
stessa, il concilio Lateranense IV e la nascita degli ordini mendicanti
rappresentarono certamente un vertice. Nel corso dei secoli successivi
tuttavia il movimento per la riforma continud a restare vivace, fino a
raggiungere un nuovo apice dopo ’epoca avignonese ed il grande sci-
sma di occidente, che aveva visto la presenza contemporanea di tre
papi. La miglior conoscenza che si cominciava ad avere del passato,
permetteva di fare in maniera nuova il confronto fra la situazione
della chiesa contemporanea e quella della chiesa primitiva, mentre
maturava anche un nuovo atteggiamento nei riguardi dell’'uvomo e dei

SM.D. CHENU, Reforme de structures en Crétienté, in «Economie et Humanisme»; 24 (1946);
85-89, ristampato in «La parole de Dieu. II. LEvangile dans le temps», Paris 1964, 37-53;
Y.M. CONGAR, Aspects ecclésiologiques de la querelle entre mendiants et séculiers dans la seconde moi-
1i€ du X111 siecle et le debut du XIV, in «Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen
Age», 36 (1961), 35-151.

12



valori terreni in genere. I nomi che si potrebbero fare per questi secoli
sono innumerevoli: per limitarci a qualche figura pitt conosciuta,
ricordiamo Brigida di Svezia, Caterina da Siena, Gersone® o pilt tardi
Nicola Cusano.

Il discorso della riforma aveva continuato ad essere presente anche
nei concili: dopo il Lateranense IV anche il Lionese I (1245) e 11 (1274)
avevano posto la riforma della chiesa fra i loro scopi essenziali ed ave-
vano cercato di introdurre delle riforme legislative, e cosi aveva fatto
pil tardi anche il concilio di Vienne (1315). Ovviamente fu pero il
concilio di Costanza, che pose termine al grande scisma d’Occidente,
che raggiunse la massima intensita nella domanda di riforma della
chiesa. La preoccupazione di restaurare I'unitd, dilaniata dalla con-
temporanea presenza di tre papi, e dai movimenti di Wyclif e di
Huss, si accompagnava alla aspirazione ad una riforma generale senza
la quale sembrava che I'unita non potesse pil essere salvaguardata:
facendo eco a quella che era I'opinione pid diffusa in tutta la comu-
nita cristiana, una riforma veniva dichiarata necessaria non soltanto
per singoli punti o per determinate regioni o persone, ma assoluta-
mente per I'intera chiesa: il concilio di Costanza non avrebbe dovuto
sciogliersi se non dopo che “Ecclesia sit reformata in fide et in mori-
bus, in capite et in membris”®. Il progetto di riformare la chiesa
attraverso il concilio tuttavia falli, e I'autoritd papale pot® riaffer-
marsi, senza che grandi rinnovamenti fossero stati possibili.

Il problema tornd alla ribalta dopo il concilio di Basilea-Ferrara-
Firenze. Tale concilio si occupd specialmente del problema della
restaurazione della comunione con la chiesa d’Oriente, con la quale la
rinnovata consuetudine con la lingua greca ed il nuovo interesse per

°Cf. L.B. PASCOE, Jobn Gerson: Principles of Church Reform. Studies in Medieval and Reformation
Thought, Leiden 1973; ID., Jean Gerson: The ‘Ecclesia Primitiva’ and Reform, in «Traditio» 30
(1974), 379-409. Si veda anche R.C. PETRY, The reforming Critiques of Robert Grossatesta, Roger
Bacon, and Ramon Lull and their related Impact upon Medieval Society: Historical Studies in The
Impact of the Church upon its culture. Reappraisals of the History of Christianity. Essays in
divinity» 2, ed J.C. Brauer, Chicago 1968, 95-120.

°Cf. «Conciliorum Occumenicorum Decreta», cit. sopra, 407. La formula destinata ad avere
tanta fortuna, sembra dovuta a Guglielmo Durand il giovane, vescovo di Mende, nella sua
opeta “Tractatus de modo celebrandi generalis concilii I’, 1 -nuova ed. Paris 1671-. La
riforma non & pitt invocata a questa epoca come un semplice ritorno alla chiesa primitiva; &
stato osservato che la comunione sotto le due specie non ¢ stata ristabilita, nonostante il fatto
che fosse stato riconosciuto che essa era la pratica propria della chiesa antica: si affermd
infatti che la nuova pratica era stata introdotta per motivi ragionevoli (Conciliorum
Oecumenicorum Decreta p. 419).

13



il mondo antico aveva portato nel frattempo a stringere pil stretti
rapporti di carattere culturale, ma che si trovava soprattutto all’epoca
in una situazione estremamente difficile a causa dell’attacco turco a
Costantinopoli. Fra le acquisizioni durature di questo concilio, nono-
stante il successivo fallimento dell'unione, pud essere ricordato il
fatto che i latini riconobbero la legittimita della formula orientale
relativa alla processione dello Spirito Santo (e viceversa); cid puo
essere considerato come il riconoscimento della liceita di un plurali-
smo non solo teologico ma anche dogmatico, che non sara poi pil
ammesso allo stesso modo dopo gli avvenimenti del XVI secolo'.

Dopo di allora, affievolitasi la speranza di potersi servire di un
concilio per il rinnovamento della chiesa, si tornd a pensare che esso
avrebbe potuto essere realizzato dallo stesso papa, e di fatto diversi
papi si resero conto dell’urgente necessita di procedere alla riforma.
Purtroppo i diversi progetti e le diverse commissioni istituite allo
scopo non poterono condurre a risultati concreti, soprattutto per il
fatto che coloro che avrebbero dovuto realizzare la riforma erano gli
stessi che ne avrebbero dovuto subire le pit dure conseguenze,
innanzi tutto sul piano economico.

Pio II per esempio incaricd i suoi consiglieri di preparargli un pro-
getto di riforma, ed a noi sono pervenuti quelli preparati da
Domenico de Domenici e da Nicold Cusano® ed il tema della riforma
occupd anche Sisto IV ed Alessandro IV: il primo prepard un progetto
di bolla che non pote essere promulgato per 'opposizione dei cardi-
nali, ed il secondo nomind una commissione cardinalizia la quale ela-
bord un notevole progetto che non venne perd mai approvato®.

Caduta a sua volta la speranza che fosse un papa a intraprendere
seriamente la riforma della chiesa, I'idea che un concilio potesse essere

NCf, A. DULLES, Dogma as an Ecumenical Problem, in TS 29-1968-, 409-410.

12]] testo della bozza della riforma del Cusano & stato pubblicato da S. EHSES, Der
Reformentwurf des Kardinals Nikolaus Cusanus, in Historisches Jahrbuch 32-1911-, 274-297.
Esso & stato studiato soprattutto da G. ALBERIGO, ‘Forma Ecclesiae’ nell’umanesimo cristiano,
soprattutto secondo Nicold di Cusa, in AA.VV. «Chiesa per il mondo». I Saggi storico-biblici
(miscellanea in onore del card. M. Pellegrino), Bologna 1974, 351-375 anche in tedesco in
FZPT 21 1974, 209-235).

5Un esame dettagliato dei lavori della commissione cardinalizia creata da Alessandro VI nel
1497, sotto 'impressione dell’assassinio del figlio, ed incaricata di redigere un progetto di
riforma, e delle ragioni per le quali il progetto non venne in esecuzione, in L. Celier,
Alexandre VI et la riforme de PEglise, in «Mélanges de Iécole de Rome», 27-1907-65-124.
Una visione d’insieme di tutto il periodo in L. CELIER, L'idée de réforme @ la cour pontificale, du
Concile de Bale an Concile de Latran, in «Revue des Quetions historiques», 86-1909-418-435.

14



pit adatto allo scopo, fu riaccolta da Giulio II, e di fatto nel 1512 si
apriva il concilio Lateranense V, che volle essere anch’esso un concilio
di riforma. Il discorso di apertura, dovuto al cardinale Egidio da
Viterbo, fu interamente consacrato al tema della necessit di una
riforma nella chiesa, intesa perd purtroppo, come diremo subito, in
maniera inadeguata. Ripetendo cid che ormai da troppo tempo si
ribadiva senza risultato, il Lateranense V insistette ripetutamente
sulla necessita di una riforma generale, di una riforma dei costumi, di
una riforma della stessa curia. Molti in quel concilio si mostrarono
sinceramente preoccupati di rinnovare effettivamente la chiesa, e pre-
vedevano esplicitamente che gravi sciagure si sarebbero abbattute
sopra di essa, qualora la riforma non fosse stata decisamente attuata®.
Delle bolle di riforma vennero anzi promulgate'. Esse tuttavia erano
troppo timide per potere evitare che lo stesso anno in cui il concilio
si concludeva passasse alla storia come 1'anno di inizio della riforma
protestante.

“Il discorso del cardinale Egidio da Viterbo & studiato diffusamente da W. O’MALLEY,
Historical Thought and Reform Crisis of the Early Sixseenth Century in TS 28-1967-, 531- 548;
ID. Giles of Viterbo and Church and Reform, Studies in Medieval and Reformation Thought, Leiden
1968. Egidio da Viterbo, superiore degli agostiniani (e quindi di Lutero) fino al 15 17, dotto,
specalista della cabala, nel suo discorso del 1512 fece una descrizione apocalittica delle con-
dizioni della chiesa dell’epoca, considerandola decaduta dalle condizioni ideali conoscjute in
passato. In realtd, afferma O’Malley, queste condizioni ideali del passato erano affermate e
non provate: ogni paragone col passato mancava di fondamento, in quanto gli studi storici
all'epoca erano ancora estremamente lacunosi. Il pessimismo storico, la convinzione che la
chiesa si degradasse progressivamente allontanandosi dalle origini, considerate come una
mitica eta dell'oro anche per la chiesa, erano una sorta di fede neoplatonica, di ispirazione
emanazionistica. Essa sostituiva ogni prova storica per giustificare le accuse alla chiesa con-
temporanea di essere caduta nella corruzione. La peccaminositd della chiesa romana era cosi
diventata un luogo comune. Secondo O’Malley, I'idea che ancora oggi ci facciamo della
chiesa dell’epoca rinascimentale come di una Chiesa in netta decadenza e corrotta, & eccessi-
vamente tributaria a questa esagerata e retorica insistenza dei contemporanei. Il grave & che
un tale schema mentale impedi di rendersi conto dei veri problemi, portando a predicare una
restaurazione del passato, un ritorno agli antichi canoni ed all’antica disciplina, e non una
nuova incarnazione della chiesa nella cultura e nella societd contemporanee, radicalmente
mutate rispetto alle epoche precedenti.

“Un ampio studio dei 25 schemi proposti all’esame del concilio, ed un’analisi della menta-
lita dominante nella gerarchia italiana e spagnola, che egemonizzarono il concilio, si puo tro-
vare in N.M. MINNICH, Concepts of Reform proposed at the Fifth Lateran Council, in AHP7 -
1969 -, 163-251.

1Cf. la costituzione ‘Constituti’ della sessione XII, del 16 marzo 1517, in «Conciliorum
Oecumenicorum Decreta», 650 ss, citata dalla nota 23 di ‘Unitatis Redintegratio’, 6.

15



LA RIFORMA PROTESTANTE E LA RIFORMA
E CONTRO-RIFORMA CATTOLICA

Riforma cattolica e Contro-Riforma

Istanze per una riforma erano state avanzate in maniera quasi inin-
terrotta per secoli, all'interno della cristianita occidentale.
Innumerevoli grandi spiriti si erano impegnati a favore di essa.
Fermenti ed attese di riforma erano vivissimi ovunque’. Nessuno fu
capace di aggregarli e di interpretarli in maniera convincente. Cosi,
allorché si presentd la vigorosa personalita di Lutero, con il suo
richiamo all’Evangelo ed alla fede, molti animi esasperati o delusi
credettero di trovare in lui la risposta alle proprie attese, e la riforma
che egli avvid poté conoscere un successo immediato e travolgente.
Lappoggio politico ai riformatori, il desiderio dei principi di impa-
dronirsi dei beni della chiesa, il dato etnico e culturale della crescita
dei popoli nordici che male sopportavano l'autorita latina, la corru-
zione esistente alla corte di Roma: sono tutti fattori che hanno certa-
mente favorito il successo della Riforma, ma che non lo possono spie-
gare interamente. Per quanto intuizione di grande valore religioso,
neanche il principio della giustificazione per la sola fede, che oggi ¢
riconosciuto come sostanzialmente conforme alla grande tradizione
cattolica, e neppure I'appello liberatore ad un ricorso diretto all’evan-
gelo, possono essere considerate spiegazioni adeguate di tale successo.

Il quale trova invece con tutta probabilita la sua spiegazione pro-
prio nella diversa concezione di quello che si deve intendere per
riforma, da parte del mondo cattolico del tempo, e da parte di Lutero.

Egidio da Viterbo, Adriano VI'* e quasi tutti i loro contempora-

Per i fermenti di riforma presenti a livello di popolo cristiano, nell’ambito della grande
chiesa, gia prima del 1517, si veda per tutti J.C. OLIN, “The Catholic Reformation: Savonarola
to Ignatius Loyola. Reform in the Church 1495-1540’, New Yotk ecc. 1969, e la bibliografia ivi
indicata. Ne si deve dimenticare I'ampio movimento di ritorno alle fonti, alla Scrittura ed ai
Padri, che si era manifestato all’interno dell’'umanesimo dotto, e che aveva condotto fra I’al-
tro alla pubblicazione di innumerevoli edizioni della Bibbia in volgare, sin dagli inizi del-
l'arte della stampa.

18Papa Adriano VI (1522-1523) falli nel suo desiderio di riforma e di composizione del dis-
sidio con Lutero non soltanto per il poco tempo che gli fu concesso o per il suo carattere
meno felice. Egli era disposto a riconoscere (e di fatto riconobbe, nella famosa istruzione al
nunzio Chierigati) i peccati esistenti nella chiesa, ed aveva coscienza di non dover esercitare
il suo ufficio in spirito di dominio, ma di servizio; tutti i suoi pilt fidi collaboratori erano
d’accordo per un cambiamento; ma la sua azione falli perche la nozione di riforma alla quale
si ispirava, consisteva anche in lui sostanzialmente in una riforma morale e nel tentativo di

16



nei, nell’episcopato e nel clero cattolico, concepivano la riforma come
un ritorno alla tradizione, come una restaurazione di una disciplina
decaduta e corrotta; essi non avevano invece alcuna coscienza del cam-
biamento storico, della necessita di esprimere la dottrina nel linguag-
gio e nella cultura contemporanee, o di tenere conto per la vita della
chiesa e dei cristiani della mutata situazione della societa.

Cid che dominava era il sostanzialismo, 1'essenzialismo degli sco-
lastici, una concezione disincarnata ed atemporale dei dogmi e della
stessa disciplina, e quindi una assolutizzazione dell’esistente, una
carenza di senso storico che induceva a riconoscere nella vita della
chiesa una continuita senza evoluzioni e rotture dalle origini sino alla
situazione dell’epoca. Che attraverso i secoli avessero avuto luogo dei
cambiamenti, non lo si poteva negare; tuttavia questi cambiamenti
erano considerati accidentali, in questioni marginali, le uniche che
pertanto esigevano di essere affrontate in vista di una riforma; il
richiamo alla tradizione ed all’esistente veniva fatto nella convinzione
che una crescita continua ed uniforme avesse condotto dalla chiesa
primitiva sino a quella del sedicesimo secolo. g

Lutero ed i riformatori in genere si inserivano nella tradizione
medievale cattolica che aveva chiesto con tanta insistenza una
riforma, ed anzi da essa venivano attinti quasi tutti gli argomenti'?; lo
stesso tema del papato visto come Anti-Cristo era stato anticipato da
diversi movimenti riformatori dei secoli precedenti, cosi come era
diventato un tema abituale quello della decadenza dei costumi, della
peccaminosita della chiesa, ed in particolare di quella romana, e 'ap-
pello alla chiesa primitiva.

ritornare ad un passato, che veniva idealizzato, proponendo una purificazione della curia, una
correzione degli abusi, un ritorno ad una disciplina pil severa, ecc., ma senza neppure con-
cepire la possibilita di un rinnovamento che andasse pit in profondita e di una nuova espres-
sione della fede nella cultura dell’epoca. Tutto cid era frutto della sua formazione personale,
rigidamente scolastica, e del fatto che si era circondato di collaboratori aventi la stessa men-
talita. Cf. L.E. HALKIN, Adrien VI et la réforme de PEglise, in ETL 35-1959-, 534-542; R.E.
MAC NALLY, Pope Adrian VI (1522-1523) and Church Reform, in AHP 7-1969-, 253-285).
¥Cf. il bollettino bibliografico dedicato alle opere che trattano degli antecedenti medievali
della riforma di W.D.J.CARGILL THOMPSON, Seeing the Reformation. Medieval Perspective, in
JEH 25-1974-, 297-308. «As the fifteenth century is explored in greater depht, it is beco-
ming increasingly apparent that the relationship between the Reformation and the later
middle ages is much more complex than was traditionally supposed... In the case of Luther
himself, it is only as the intellectual history of the fifteenth century has begun to be investi-
gated in detail that is has become possible to see how much his thought owes to the intel-
lectual and spiritual environment in which he was reared» (ivi 298).

17



Ben presto tuttavia la situazione storica, le esigenze della polemica
e le difficolta che dovevano essere superate, fecero prendere coscienza
a Lutero ed agli altri riformatori della necessita di una riforma ben
pit drastica, che non si limitasse agli aspetti morali o a singoli punti
di disciplina, conforme alla preoccupazione di tutti i riformatori
medioevali, ma che adottasse un criterio ben piu radicale, quello del
richiamo all’evangelo ed alla fede pura rinunciando alle ‘tradizioni
umane’. In altre parole, era necessario per Lutero abbandonare tutto
un bagaglio culturale, tutta una serie di incrostazioni storiche, che si
erano accumulate intorno al messaggio cristiano a causa della sua tra-
duzione nelle diverse societa e culture, per tornare ad annunziare il
messaggio evangelico nella societa e nella cultura contemporanea. Fu
questa radicale operazione, compiuta certamente senza tutta la
coscienza che ne possiamo avere oggi grazie alle acquisizioni dell’er-
meneutica, che fece accogliere da tanti il messaggio di Lutero come
una nuova rivelazione e come una liberante riscoperta del Vangelo e
della fede. Impreparati a comprendere i termini del problema, non
tanto per loro colpa quanto per le condizioni obiettive della cultura,
ed insieme urtati dagli eccessi di linguaggio del riformatore, coloro
che rimasero nel campo cattolico furono spaventati delle nuove pro-
spettive e ripiegarono su posizioni sempre pill prudenti, “opponendo
una riforma ecclesiastica ad una riforma religiosa™, ed insistendo
sulla necessita di una continuita con il passato e di una salvaguardia
della comunione nella obbedienza. Il dibattito si spostd pertanto sulla
necessita di essere fedeli alla chiesa apostolica. Ma mentre i riforma-
tori protestanti mettevano in evidenza le discrepanze esistenti fra la
chiesa primitiva e quella contemporanea, i cattolici cercavano di met-
tere in rilievo la continuita esistente con il passato apostolico, di cui
si sentivano i naturali continuatori, attraverso la linea ininterrotta
della successione episcopale, considerando come del tutto secondari i
mutamenti storici intervenuti effettivamente. ’

In questa prospettiva si situa il concilio di Trento, che mise
appunto l'accento sulla continuita con il passato: le riforme potevano

»«Aujourd’hui, avec le recul du temps, nous comprenons que le pape (Adrien VI) simplifiait
exagérément le probleéme. Il s’illusionait sur les causes profondes de la révolution prote-
stante. Dans la doctrine de Luther, il ne voyait que des hérésies grossiéres et sans lendemain
qui ne pouvaient tromper meme un débutant en théologie. Fait plus grave, il ne saisissait pas
le caractere positif et seduisant des revendications spirituelles du lutheranisme, il opposait
une réforme écclesiastique a une réforme religeuse» (L.E. HALKIN, Adrien VI et la réforme de
PEglise, cit., 538).

18



essere di carattere disciplinare e morale, perché un rilassamento della
disciplina ed una certa decadenza morale necessariamente venivano
riconosciuti, ma non pud essere questione di toccare le strutture del-
listituzione o I'enunciazione della dottrina che sono state fedelmente
conservate dall’epoca apostolica®.

L'impossibilita di comprensione reciproca portd cosi quella che
avrebbe voluto e potuto essere una ‘riforma nella chiesa’, a divenire
una ‘riforma della chiesa’, con la conseguenza di una rottura della
comunione ecclesiastica all’'interno della cristianita occidentale e del-
I'abbandono o rifiuto di autentici valori cristiani tradizionali da parte
dei riformati. Un rinnovamento interiore nella fedelta all’evangelo,
che aveva cominciato a realizzarsi silenziosamente in Italia per esem-
pio attraverso l'opera di Santa Caterina da Genova e la fondazione
dell’Oratorio del Divino Amore, che da Genova si diffuse poi in
molte altre citta italiane, e che era dovuto all'impegno di laici che si
ponevano con grande generosita al servizio dei fratelli, e che in
Spagna era diventato vivissimo dando origine a correnti mistiche e
alla presenza di santi di grande valore, consenti tuttavia alla parte
della chiesa cattolica che era rimasta fedele alla comunione con Roma
di attingere a una linfa profonda presente nella vita della chiesa: la
scossa della Riforma protestante fu in questo senso veramente salu-
tare per portare la chiesa a un impegno evangelico rinnovato. Il rin-
novamento nella vita cattolica si portd su tutti i versanti: dottrina,
ordinamento della chiesa, impegno morale, purificazione della vita
religiosa, nuovi orizzonti missionari: la Contro-Riforma non fu un
mero ritorno al passato e una mera costruzione dottrinale e giuridica,
ma poté rinnovare in profondita la vita delle comunit cattoliche.

Anche la chiesa cattolica tuttavia, nonostante il risveglio determi-
nato dalla sferzata della Riforma, ne usci impoverita; ne usci anche

?'«On questions of doctrine and sacramental practice no previous council ever insisted so for-
cefully as Trent on the identification of the present with the apostolic age or on the unchan-
ging nature of the intervening tradition... There was no questions of a reform of doctrine.
Thought the Council ‘reforms morals’, it only ‘confirms dogmas’. The Canon of the Church’s
Mass is ‘pure of all error’, and its sacramental rites are from apostolic times. The Council is
careful to reject the wiew that the anointing of the sick or the secret and integral confession
of sins might be mere human inventions. What Christ and the apostoles handed on, the
Church retains and has always retained unchanged. Before Trent the next from John’s Gospel
concerning the Spirit’s ongoing teaching mission (14,26) was used on occasion to explain a
growth or increase of understding of truth of the Church. Trent quotes it in favor of the
Church’s faithfull conservation of apostolic teaching» (J.W. O’MALLEY, Reform, Historical
Consciousness and Vatican I's aggiornamento, in TS 32, 1971, 582).

19



umiliata, amareggiata, e divenuta sospettosa e diffidente delle novita:
il tema della riforma, che aveva dominato per tanti secoli, verra con-
siderato un tema “protestante” e scomparird progressivamente dal
mondo cattolico®. In tal modo, istanze che si erano liberamente
espresse per secoli all’interno della comunione cattolica, come quella
per una vita piu fraterna, per una maggiore autonomia delle chiese
locali nei confronti della ingerenza della chiesa romana, per una litur-
gia rinnovata ed in volgare, per una revisione critica di tante tradi-
zioni alla luce del vangelo, vennero considerate sempre pilt come
istanze sospette di protestantesimo e verranno messe a tacere, mentre
sembrava segno di ortodossia cattolica accentuare per converso gli
aspetti negati dai protestanti, tanto nella ecclesiologia, quanto nella
dottrina dei sacramenti e dei ministeri, quanto in ogni altro campo.
L'unica riforma che dopo tanti secoli sembrava aver avuto successo
nella chiesa aveva finito con il portare a una frattura e a un reciproco
impoverimento delle grandi comunita cristiane dell’occidente che
erano attese di li a poco dall’incontro con la modernita e dalla sfida
portata dai nuovi sviluppi della scienza e della societa.

1! tema della riforma da Trento al Vaticano 11

Il tema della riforma, che aveva dominato la prima meta del
secondo millennio, scomparve praticamente dalla problematica eccle-
siale dopo il sedicesimo secolo, anche per un altro motivo. Tanto le
chiese ‘riformate’, quanto la chiesa cattolica, consideravano la propria
riforma un fatto compiuto, sul quale pertanto non era pill necessario
tornare, cristallizzando cosi la situazione di separazione fra le chiese.
Da una parte, i protestanti si convinsero che il fatto che le loro chiese
erano state ‘riformate secondo la parola di Dio’ le esimeva dal dovere
di continuare ad interrogarsi su se stesse, perché il problema della
riforma della chiesa sembrava essere stato risolto una volta per tutte.
Da parte cattolica, si considerd che le riforme attuate mediante il con-
cilio di Trento e la successiva applicazione dei suoi decreti, che

#«Costance and Basel repeatedly spoke of a ‘reform of the Church’, but Trent never once uses
the phrase. The documents of Trent imply an operative distinction between the Church and
the members of the Church. Individual members were subject to heresy, and according to
the documents almost the whole membership seems to have been in need of serious moral
regeneration. But the Church itself was as pure in its moral teaching disciplinary practice,
and sacramental rites as it was in dogma» (Ibid., 583).

20



comunque impegno per oltre un secolo le forze migliori e pil1 vive
della chiesa, con una grande fioritura di santi, fossero piti che suffi-
cienti; si trattava soltanto di mantenersi il pili possibile fedeli agli
insegnamenti tridentini ed alle severe esigenze morali da essi
espresse. Il prezzo pagato per la riforma del sedicesimo secolo era
stato un prezzo troppo alto, per poter desiderare o anche solo permet-
tere che il discorso venisse ripreso; e poiché gli avvenimenti dell’e-
poca della Riforma avevano potuto essere preparati proprio da tutte
quelle insistenze per la riforma che si erano avute nei secoli prece-
denti, si considerava con sospetto chiunque tornasse a richiederle. I
cattolici potevano invocare una riforma dei costumi morali, al mas-
simo potevano fare riferimento alla necessita di restaurare dizioni e
discipline del passato, ma di una riforma della chiesa, nel senso che
sara poi usato dal Vaticano II, per molto tempo non si senti pill par-
lare®.

Una tale chiusura a tutte le possibili innovazioni ebbe comunque
anche conseguenze molto negative. La comunitd ecclesiale, che per
secoli era stata promotrice di cultura e nel cui ambito era sempre esi-
stita una notevole liberta di ricerca e di parola, si chiuse in un atteg-
giamento sospettoso e diffidente, finendo con il canonizzare il passato
e ci0 che era gia conosciuto, e con il perdere il contatto con la cultura
che continuava ad evolversi.

Linizio della separazione fra la cultura ecclesiastica ed il mondo
moderno venne collocato nella seconda meta del XVII secolo. Da
allora si puo dire che si affermd nel mondo cattolico, specialmente ai
pitt alti livelli della gerarchia, un atteggiamento conservatore, che dal
mondo della cultura si estendeva al mondo politico e sociale, al punto
che in taluni paesi la causa della chiesa cattolica poté venire identifi-
cata con la causa dell’ordine stabilito e dell’zncien régime.

Istanze per una riforma tornarono gradualmente a manifestarsi in
seguito, ma vennero scoraggiate in tucti i modi e respinte ai margini
della vita ecclesiale. Il movimento in cui si ritrovarono pili numerosi
coloro che portavano avanti tali istanze, fu il movimento giansenista:
molte delle richieste di riforma da esso avanzate, ed allora condan-
*«Praticamente qui venne favorita una certa autogiustificazione ‘riformatoria’ della Riforma;
l'uscita dall’esclusivismo nella rivendicazione del predicato ‘riformato’ si verificd in ambienti
evangelici per lo pil1 solo dove si era pronti a rompere con la chiesa della Riforma, irrigidita
nelle sue istituzioni, o con la dottrina della stessa chiesa. Dunque la riforma nelle chiese

riformate continud a dividerle I'una dall’altra» (V. CONZEMINUS, Riforma (movimenti di-), in
«Sacramentum mundi», ed. it. VII, col. 86).

21



nate, trovarono poi la loro effettiva consacrazione proprio nel conci-
lio Vaticano II: restaurazione della vita sinodale, autonomia della
chiesa locale, riscoperta del ruolo dei vescovi, riforma liturgica, par-
tecipazione pill attiva del popolo al culto, purificazione delle devo-
zioni popolari, lettura della Scrittura, ecc.

Dopo gli sconvolgimenti della rivoluzione francese non manca-
rono anche nella chiesa grandi pensatori che si schierarono a favore
della nuova cultura, della nuova societd e del rinnovamento della
chiesa, ma quasi tutti conobbero 'emarginazione. Per fare solo qual-
che nome fra i pili noti si possono ricordare in Italia il Rosmini® e poi
lo stesso Manzoni, il Lamennais e il Montalembert in Francia, il
Newman in Inghilterra, la scuola di Tubinga in Germania. Proprio in
quell’epoca tuttavia la chiesa attingeva nel papato il massimo della
chiusura al mondo moderno ed ai suoi valori, con i pontificati di
Gregorio XVI e di Pio IX: basti pensare alla Mirari vos del 1832 ed
al c.d. Sillzbo (1864). Dove un certo rinnovamento veniva realizzato,
anche con l'approvazione dell’autorita pontificia, esso andava per lo
pitt nel senso della restaurazione di un passato fortemente idealizzato,
specialmente del medio evo. In tale prospettiva deve essere visto quel
rinnovamento religioso, monastico e liturgico del secolo scorso, che
faceva riferimento all’opera di dom Guéranger, nel quale le forme
medievali venivano mitizzate e copiate sin nei pit insignificanti det-
tagli delle costruzioni®. Analogo giudizio pud perd essere portato
anche sul neotomismo e sui diversi tentativi di restaurare la filosofia
e la teologia scolastica, continuati con grande impegno anche nel
corso di questo secolo.

Tale contesto storico spiega la ragione per cui, fra tutti i concili
della storia della chiesa, quello che ha parlato di riforma meno di
tutti & stato proprio il concilio Vaticano I. Nel decreto di apertura
veniva bensi ripetuta la formula tridentina, per cui si parlava della
‘riforma del clero e del popolo cristiano’ come di uno dei propositi del
concilio”. Dopo questa generica dichiarazione di intenzioni tuttavia

#Cf. Costituzione Awctorem fidei, del 28.8.1974, con la condanna delle proposizioni del
Sinodo di Pistoia (Denz. 1501-1599).

A. ROSMINI, Le cinque piaghe della santa chiesa, nuova ediz. a cura di C . Riva, Milano 1973. Sul
concetto di riforma proprio del Rosmini, cf. G.VELOCCI, Lz Chiesa in Rosmini, Roma 1974.
2], LECLERQ, Le renonveau solesmien et le renonvean religienx du XIX siécle, in «Studia Monastica»
18 (1976), 157-195 mostra con chiarezza come ‘le reveil catholique et monastique du XIX
siecle était plutot une restauration qu'un veritable renouveau’.

2‘Conciliorium Oecumenicorum Decreta’, cit., p. 802.

22



il termine riforma non ricorre pit, se non in senso negativo e cioe al
fine di dichiarare ‘irreformabili’ le definizioni dei romani pontefici®.
Nonostante i progressi compiuti nel suo secolo dalle scienze storiche,
il Vaticano I resta sostanzialmente chiuso ad ogni idea di evoluzione
e di cambiamento storico: le stesse affermazioni relative al primato ed
all'infallibilita del papa erano in quel contesto intese non come una
innovazione, ma come il riconoscimento di una realta sempre esistita
ed affermata.

Le nuove conoscenze storiche e scientifiche, e la nuova situazione
del mondo, non potevano comunque non avere qualche ripercussione
anche all’interno della chiesa. Se i primi tentativi di rinnovamento,
specialmente nel campo biblico e teologico, determinarono quei diso-
rientamenti che vennero poi bollati come modernismo e condannati
con eccessiva severitd, l'opera paziente e nascosta di innumerevoli
altri pionieri comincid a portare i suoi frutti. Esplosero cosi anche in
campo cattolico, tra la fine del secolo scorso e l'inizio di questo
secolo, i movimenti di rinnovamento in campo biblico e liturgico,
accompagnati anche da un nuovo impegno politico e sociale dei cri-
stiani, e dal risveglio del laicato cattolico anche nel campo dell’apo-
stolato. Questi movimenti furono variamente accolti ed assecondati
dalla gerarchia, la quale a sua volta si impegnava in una certa azione
di rinnovamento: prime encicliche sociali con Leone XIII, riforma
liturgica e pastorale con Pio X, impulso alle missioni con Benedetto
XV, e ancora successivamente liberalizzazione degli studi biblici e
teologici, ecc. Anche se la grandiosa codificazione del diritto cano-
nico, pitt che un’apertura verso un rinnovamento rappresentava la
matura e conclusiva sintesi di una normativa canonica elaborata e poi
cristallizzatasi per almeno quindici secoli, essa poneva comunque le
basi per un nuovo approccio a tutta la disciplina ecclesiale che ne
usciva semplificata e purificata.

Il lungo periodo in cui il discorso della riforma non sembrava piti
consentito, all’interno della chiesa cattolica, venne cosi superato pro-
prio nel corso di questo secolo, anche grazie ai rinnovati studi storici
relativi agli avvenimenti del sedicesimo secolo, che permisero di
decantare certe posizioni®, e alla nuova presa di coscienza della reale

#Ibid. 816.
»Una attualizzazione dei problemi posti dalla Riforma alla chiesa di oggi la troviamo in J.
Lortz, Die Reformation als religioses Anliegen heute. Vier Vortraege im Dienste der Una Sancia,

Trier 1948.

23



situazione in cui si trova la chiesa nella societa di oggi, presa di
coscienza che ebbe luogo innanzi tutto in Francia intorno agli anni
della guerra®. Nel 1950 il Congar pubblicava il suo “Vraie et fausse
véforme dans I'Eglise”, che costitul una tappa fondamentale per la
ripresa del discorso sulla riforma all’interno della chiesa cattolica. Nel
mondo cattolico si cominciava inoltre a sentire I'influsso del movi-
mento ecumenico, sorto e cresciuto al di fuori dell’area cattolica, il
quale sin dall’inizio vide con chiarezza che il problema del ristabili-
mento della comunione fra tutti i cristiani era strettamente collegato
con il problema di una riforma delle comunita cristiane, per cui le
chiese che si impegnavano in esso venivano invitate a rinnovarsi ed a
riformarsi alla luce dell’evangelo. Il movimento “Fede e costituzione”
pose al centro della propria attenzione appunto il problema di una
nuova espressione dell’insegnamento della fede e di un rinnovamento
delle strutture ecclesiastiche. L'assemblea di tale movimento che ebbe
luogo a Lund nel 1952, segno il superamento della fase delle eccle-
siologie comparate, con il suo invito alle chiese a rivolgersi all’'unico
evangelo ed a cercare di scoprire in esso la loro unita e la strada che vi
conduce: nella misura in cui cercheremo di convertirci al Cristo e di
essere vicini a Lui, ci sentiremo piu vicini gli uni agli aleri®?.

Con I'annuncio del concilio ecumenico, le istanze riformatrici che
salivano dal basso si incontrarono per la prima volta dopo tanti secoli
con una decisa volonta di “aggiornamento” manifestata, e non sol-
tanto su singoli problemi, dai vertici della chiesa. In tutti i paesi si
moltiplicarono gli scritti che invitavano ad un serio esame di
coscienza e ad un autentico rinnovamento®. Il concilio Vaticano II
poté essere cosi un concilio profondamente riformatore*; ma il
ritardo accumulato nei secoli quanto alle riforme necessarie, I'impos-

*V.H GODIN ET Y DANIEL, Lz France, pays de mission? Lyon 1943; E.C. SUHARD, Agonie du
Christianisme?, Paris 1947; ID, Essor on le decline de I'Eglise, Paris 1947.

*In realta, quest’opera fu accolta con sospetto, proibita nelle biblioteche dei seminari, e,
subito esaurita, ne fu interdetta ogni riedizione o traduzione fino a dopo il concilio.
*Specificatamente nella prospettiva che qui ci interessa, & da segnalare soprattutto 'opera di
W. M. VISSER'T HOOFT, Le renouvean de I'Eglise, Généve 1956.

*In Italia, desto scalpore soprattutto R. LOMBARDI, Concilio: per una riforma nella carita, Roma
1961; in Germania H. KUNG, Konzil und Wiedervereinigung als Ruf in die Einheit, Wien
Freiburg 1960.

**Anche molte delle istanze dei riformatori del X VI secolo sono state accolte dal Vaticano II,
insieme ad altre maturate successivamente. Per un esame dei rapporti fra 'ecclesiologia di
Calvino e quella del Vaticano II, pud essere letto con frutto A. GANOCZI, Calvin et Vatican II.
L’Eglise servante, Paris 1968.

24



sibilita di una discussione aperta intorno a questi problemi nell’epoca
precedente il concilio, la mancanza sopra ricordata di una chiara
nozione di quello che si deve intendere per riforma, hanno scatenato
nella chiesa delle tensioni e dei disorientamenti che occorre vedere
con serenita, ed in quanto possibile contribuire a superare, senza
rinunciare d’altra parte a realizzare quella riforma alla quale la chiesa,
secondo l'espressione del concilio, € invitata dal suo stesso Signore.

LA RIFORMA DELLA CHIESA
SECONDO LA CONCEZIONE DEL CONCILIO VATICANO II

Nel corso della storia della chiesa, molte volte si & insistito sul rin-
novamento personale, credendo che esso fosse sufficiente a cambiare
anche la chiesa. Durante tutto il primo millennio dell’era cristiana
soprattutto in Occidente, e non senza una profonda ispirazione
biblica, non si pensava ad altra riforma possibile, al di fuori di quella
a carattere personale: una riforma dei costumi e della vita cristiana. Il
Cristo, mediante il suo Spirito, rinnova incessantemente 1'uomo inte-
riore, quello che in ogni epoca sembra necessario € il lavorare per una
riforma dell’'uomo, una sua riconfigurazione secondo I'immagine di
Dio, sfigurata dal peccato ma restaurata dalla grazia di Cristo. Le
carenze che si continuavano a riscontrare venivano considerate la con-
seguenza di un rinnovamento personale ancora imperfetto. A questa
riforma personale si ispirava innanzitutto il monachesimo.

Il richiamo alla conversione e alla santificazione personale resta
sempre valido e necessario e sappiamo che in questa conversione sta
I’essenza del cammino ecumenico (UR 7). Una tale opera di rinnova-
mento personale, frutto della grazia di Dio ma anche della corrispon-
denza dell'uomo, non & mai portata a compimento, e deve durare
tutta la vita. Tuttavia essa da sola resta insufficiente. Lappello esclu-
sivo a una conversione di ordine morale ci riporta a un’epoca pre-
scientifica, nella quale non si aveva il senso della storia, e non si aveva
coscienza del fatto che nella storia esistono dei condizionamenti e
avvengono dei cambiamenti, che non sono la diretta conseguenza del
comportamento morale dei singoli.

Di fatto, delle evoluzioni e dei rinnovamenti ebbero luogo sempre
nella vita della chiesa, come testimoniano le norme promulgate dai
diversi concili, spesso innovative rispetto al passato.

25



Un piu esplicito appello alla riforma della chiesa & risuonato poi
frequentemente nel corso del secondo millennio, e di esso si sono fatti
portavoce anche grandi personalita religiose, pit tardi venerate come
santi nella chiesa cattolica. Questo appello raggiunse anche i respon-
sabili della chiesa, ma naufragd nel contrasto fra i sostenitori dell’au-
torita del papa e del concilio, oltre che in una inadeguata concezione
della riforma da realizzare. Come si & visto sopra, una delle cause del
completo fallimento delle buone intenzioni di riformare la chiesa, nel
quindicesimo e nel sedicesimo secolo, prima dello scatenarsi della
riforma luterana, deve essere ravvisata proprio in una concezione di
riforma, pill a carattere personale e volta a restaurare il passato pit
che a preparare un nuovo avvenire, che dominava anche nelle persone
dotate delle migliori intenzioni, come il papa Eugenio IV* o il papa
Adriano VI*.

Esistono dei condizionamenti ambientali, delle situazioni struttu-
rali, che il richiamo a una riforma puramente morale non riuscira mai
a superare, quale che sia l'efficacia e l'irradiamento della santita per-
sonale e l'impatto che una riforma spirituale indirettamente pud
avere sulle strutture. Se si vuole il superamento della schiavitii, non &
sufficiente I'appello ai padroni perché trattino con umanita i propri
schiavi: occorre trasformare la situazione sociale che rende possibile la
schiavitli, mutare gli ordinamenti e le leggi. Cosi se si vuole il supe-
ramento della guerra e di qualsiasi situazione di ingiustizia.

Anche nella chiesa, la pura conversione personale non puo risol-
vere tutti i problemi. Occorre impegnarsi nel mutamento di certe
situazioni, di certe norme o di certe istituzioni, che possono essere

**Papa Eugenio IV era convinto personalmeme della necessita di una riforma della chiesa, e
si impegnd di fatto in un rinnovamento della vita religiosa dei conventi e dei monasteri.
Questo rinnovamento riguardava tuttavia solo l'ordine morale, e non raggiungeva quella
conversione della mente di cui si parla oggi a proposito della conversione ecumenica. Inoltre
egli non comprese la necessita di un rinnovamento pitt profondo, capace di coinvolgere il
modo stesso di esercizio dell’autorita nella chiesa. In questa concezione inadeguata della
riforma ecclesiale deve essere visto il suo scontro con il concilio di Basilea, che anticipd di un
secolo le drammatiche lacerazioni che fecero seguito alla riforma protestante, e le stesse
vicende del concilio di Ferrara-Firenze, nel quale venne infine accolto un pluralismo eccle-
siale, che fu compreso e vissuto autenticamente solo da pochi protagonisti dello stesso con-
cilio.

36“At times the restoration of good morals was over evaluated as the panacea for all the ills
that tormented the Church ... the Church will be restored when papal authority, good in
itself, is exercised by good men for good purposed. Make men better, and ipso facto the
Church is made better» (R. E. MC NALLY, Pope Adrian VI and Church reform, in AHP 7
(1969), 265-266.

26



anacronistiche, inadeguate o addirittura antievangeliche, per poter
realizzare il disegno di Dio sulla sua chiesa e camminare veramente
verso l'unita. Rispetto alla mentalita posttridentina, la novita del
concilio Vaticano II & stata proprio quella di avere abbandonato la
pura prospettiva moralistica, che riteneva che una maggiore santita
personale potesse risolvere da sola tutti i problemi, e di avere colle-
gato questo aspetto, che pure resta necessario, e quello della riforma
delle strutture, sulla cui necessita ha particolarmente insistito la cul-
tura contemporanea.

La via della riforma & stata indicata dal concilio (UR 6) come via
da privilegiare nel cammino verso I'unita dei cristiani sulla base della
convinzione che le divisioni esistenti sono state in larga misura la
conseguenza non solo delle inadeguatezze, dei ritardi, dei difetti o dei
peccati dei cristiani, e in particolare dei ministri della chiesa, ma
anche di insufficienze strutturali non imputabili a nessuno ma egual-
mente esiziali per I'unita. Qualora la comunita cristiana avesse saputo
operare a tempo debito i rinnovamenti richiesti dalle circostanze,
molte dolorose separazioni non avrebbero avuto luogo. Il tempo pas-
sato nella separazione ha inoltre contribuito ad allontanare fra di loro
le chiese cristiane, per cui esse oggi si ritrovano ancor pil estranee fra
di loro di quanto fossero al momento in cui sono avvenute le separa-
zioni. Le chiese non potranno restaurare la piena comunione, se prima
non tornano a riavvicinarsi fra di loro. Questo riavvicinamento puo
avere luogo solo confrontandosi insieme con ’evangelo e con i segni
dei tempi, e operando in tutte le chiese quelle riforme e quei rinno-
vamenti che si rivelassero necessari sulla base di questo confronto.

La riforma e il rinnovamento indicati dal concilio devono eviden-
temente avere luogo in tutte le chiese, anche se il concilio poteva par-
lare solo per la chiesa cattolica. Quest’ultima d’altra parte, a causa
della resistenza secolare a ogni forma di rinnovamento, che sembrava
contrastare con la fedelta alla tradizione, poteva avere bisogno di rin-
novamenti pit di altre chiese, specialmente evangeliche, che avevano
cercato di operare un continuo adeguamento alle nuove situazioni,
anche se, come & stato argutamente rilevato, non sempre & stato facile
anche per esse discernere cid che era docilita allo Spirito di Dio e cid
che invece era puro conformismo allo spirito dei tempi.

L'aggiornamento e la riforma della chiesa, da una parte, e la ricerca
dell’'unita dei cristiani, dall’altra, erano stati ripetutamente proposti
da Giovanni XXIII e da Paolo VI come gli scopi essenziali del con-

27



cili. Molti movimenti di rinnovamento esistevano nella chiesa
almeno dagli inizi del nostro secolo, ed essi avevano gia contribuito al
riavvicinamento fra i cristiani, come ricorda il secondo paragrafo di
UR 6, dove ne troviamo un’esemplificazione ampia ma non esaustiva.
Di fronte ad essi il concilio assume un atteggiamento fiducioso, rico-
noscendovi l'opera dello Spirito di Dio (cf. LG 4), ma considerandoli
soprattutto come ‘pegni e auspici’ di un rinnovamento molto pil
ampio, atteso nella nuova Pentecoste aperta dal Concilio, e capace di
aprire nuove prospettive sulla strada dell'unita.

Si pud perfino affermare che la decisione di far entrare la chiesa
cattolica nel movimento tendente alla realizzazione della piena comu-
nione fra i cristiani & stata collegata dal concilio alla decisione di rea-
lizzare il rinnovamento nella chiesa. Il movimento verso I'unita e il
movimento per la riforma e il rinnovamento ecclesiale vanno di pari
passo, in quanto entrambi consistono nella ricerca di una maggiore
fedelta al vangelo e alla propria vocazione, I'uno e I'altra comuni a
tutti i battezzati e a tutte le chiese, al di 1 delle attuali separazioni.
Il concilio lo afferma esplicitamente:

“Siccome ogni rinnovamento della chiesa consiste essenzialmente
in un’accresciuta fedelta alla propria vocazione, esso & senza dubbio la
ragione per cui tale movimento conduce verso 'unita. La chiesa pere-
grinante ¢ chiamata da Cristo a questa continua riforma, di cui, in
quanto istituzione umana e terrena, ha sempre bisogno...” (UR 6).

Un rinnovamento non facoltativo ma necessario

La prima difficolta che deve essere superata in questo cammino di
riforma e di rinnovamento nella chiesa consiste nella convinzione
secondo cui si tratterebbe di un’opera supererogatoria e facoltativa,
non necessaria € anzi spesso pericolosa per l'unita esistente oggi
all’interno delle singole chiese e confessioni. Non & forse vero che nel
corso della storia il desiderio di una maggiore fedelta alle esigenze del
vangelo, intese in modo differente dalle diverse parti, & stato all’ori-
gine di molte divisioni fra i cristiani? Non & anche vero che & ‘la reli-
gione che deve cambiare 1'uomo, e non I'uomo la religione’?*’

In realta il concilio afferma, riprendendo quasi alla lettera una

’Come si esprimeva Egidio da Viterbo in apertura del concilio Lateranense V: «Homines per
sacra immutari fas est, non sacra per homines» (in Mansi, XXXII, 669).

28



affermazione di Lutero (“Ecclesia indiget reformatione”)®, che di rinno-
vamento la chiesa ha sempre bisogno (‘perpetuo indiget’), e che I'impe-
gno per la riforma & un dovere (uz gportet)®.

La riforma non & dunque un qualcosa di facoltativo o di superero-
gatorio, ma una vera necessitd. Ad essa la chiesa ¢ chiamata da
Cristo™. Questa affermazione non deve essere considerata un’afferma-
zione retorica, ma deve essere presa con serietd. Indipendentemente
dalla sua portata ecumenica, la riforma & necessaria per obbedire alla
chiamata di Cristo, Signore della chiesa. La chiesa non pud mai fer-
marsi compiaciuta di se stessa e delle proprie realizzazioni, ma deve
sapersi in cammino, cosciente della propria inadeguatezza e imperfe-
zione di fronte alla santita e alla pienezza cui & chiamata dal suo
Signore.

Questa necessita pud derivare da una situazione di peccato che si ¢
determinata nella comunita cristiana, il che rende necessaria la peni-
tenza: “Ma mentre Cristo ‘santo, innocente, immacolato’ (Eb 7,26),
non conobbe il peccato (cf. 2 Cor 5,21), la chiesa, che comprende nel
suo seno i peccatori, santa e insieme sempre bisognosa di purifica-
zione, mai tralascia la penitenza e il suo rinnovamento” (LG 8).

Tuttavia la ragione di fondo che rende la riforma sempre necessa-
ria non la dobbiamo trovare negli abusi che possono essere interve-
nuti o in una particolare decadenza morale, ma proprio nella condi-
zione peregrinante della chiesa, nella sua stessa condizione ontolo-
gica, per la quale 'elemento divino in essa pud diventare visibile e
concreto solo in forme umane, storicamente e culturalmente determi-

s8Espressione usata da Martin Lutero, nella risoluzione sulla tesi 89, in Martin Luthers Werke.
Kritische Gesammtausgabe, Weimar 1883, I, 627. E’ su questa affermazione di Lutero che
si fonda la lettura che abbiamo fatto, per cui egli sembra avere visto meglio di altri suoi con-
temporanei, percependo la dimensione storica della chiesa che contrapponeva a una conce-
zione essenzialista e astorica.

»«Denique omnes suam fidelitatem voluntati Christi circa Ecclesiam examinant atque, %
oportet, opus renovationis necnon reformationis strenue aggrediuntur» (UR 4).
“Laffermazione del concilio riprende ma rende pit icastico un insegnamento di Paolo VI nel
discorso di apertura della seconda sessione. «Quae spes ad aliam quoque primariam causam
indicti Concilii pertinent; ad sanctae Ecclesiae videlicet renovationem, quam vocant. Nostra
quidem sententia, huiusmodi renovatio proficisci debet pariter e conscientia necessitudinis,
qua Ecclesia cum Christo coniungitur. Vult, uti diximus, Ecclesia in Christo imaginem
suam inquirere. Si quid umbrae, si quid vitii post hanc contemplationem in vultu suo, in sua
veste nuptiali animadverterit, quid sponte et strenue ei est agendum? Uti liquet, nihil aliud
spectet opus est, nisi ut se renovet, se corrigat, se ad eam congruentiam referat cum divino
archetypo suo, quam sequi ex praecipuo officio suo tenetur» (Acta Synodalia Sacrosancti
Concilii Oecumenici Vaticani 11, Typis Poliglottis Vaticanis, 1971, II, I, 191).

29



nate, incarnandosi nelle diverse epoche storiche. La necessita della
riforma consegue dalla stessa natura della chiesa, che nella sua dimen-
sione umana e sociale deve incessantemente evolversi e adattarsi alle
situazioni e alle esigenze delle diverse epoche, come di fatto & avve-
nuto nel corso di tutta la storia, che se ne avesse coscienza o meno, e
nonostante tutte le resistenze.

La distinzione fra cid che appartiene alla dimensione divina della
chiesa e quanto invece attiene alla sua dimensione storica e umana
resta di notevole difficolta: la dimensione divina non esiste infatti
separata dalle forme umane, ma si rende visibile e si cala nella storia
soltanto attraverso queste ultime. Tuttavia la resistenza al cambia-
mento negli elementi umani nella chiesa & il frutto di una mentalita
‘monofisita’, che anche in essa sa scorgere solo la dimensione divina e
considera quindi tutto irreformabile, La disobbedienza alla chiamata
di Cristo e il rifiuto di realizzare quelle riforme che nelle diverse epo-
che appaiono necessarie pud creare delle tensioni tali che possono
essere superate solo attraverso delle tragiche rotture, come la storia
della chiesa purtroppo ci insegna. La prima conclusione che possiamo
trarre & pertanto quella della necessita di restare disponibili a realiz-
zare quei rinnovamenti che si rivelassero necessari, e questo non in
contrapposizione gli uni con gli altri, ma in un dialogo comune e in
un discernimento comunitario di cid che il Signore domanda alla sua
chiesa, in modo che i rinnovamenti possano essere realizzati senza
venir meno alle esigenze della comunione ecclesiale.

Un rinnovamento incessante

La seconda difficolta che si frappone all'impegno per la riforma &
data dal convincimento che, anche se il concilio ha dichiarato neces-
saria una riforma, questa sembra gia realizzata a sufficienza: la sta-
gione delle riforme & passata, la chiesa cattolica si & gid rinnovata
abbastanza, essa ha diritto a fermarsi un poco, per permettere anche a
quelli che sono rimasti indietro di raggiungere i primi, e soprattutto
per verificare la validita dei rinnovamenti realizzati e per correggerli.

Questa convinzione non corrisponde all’insegnamento del conci-
lio. “La chiesa peregrinante é chiamata da Cristo a questa continua
riforma di cui, in quanto istituzione umana e terrena, ha sempre biso-
gno” (UR 0). Il concilio utilizza qui 'aggettivo ‘perennis’ e 1'avverbio
‘perpetuo’, per rimarcare a due riprese che la necessita della riforma non

30



viene mai meno, facendo in qualche modo proprio anche il principio
riformato: “Ecclesia reformata semper reformanda™.

Nel corso della sua storia, la chiesa & passata attraverso epoche di
rinnovamento e di riforma, ed alcune di queste riforme hanno vera-
mente rinnovato il volto della chiesa: per limitarci alle vicende della
chiesa d’occidente, & sufficiente ricordare la riforma gregoriana nel-
I'undicesimo secolo e il rinnovamento operato dal francescanesimo e
dagli altri ordini mendicanti nel tredicesimo secolo.

I1 nostro stesso secolo ha conosciuto dei profondi rinnovamenti nei
pit diversi settori della vita ecclesiale, dovute anche a pontefici appa-
rentemente alieni dalle novita, dalle riforme liturgiche e del diritto
canonico, volute da Pio X, alle grandi encicliche di Pio XII, fra le
quali & sufficiente ricordare la Divino Afflante Spiritu del 1943 e la
Mediator Dei del 1947, come si & ricordato sopra. Abbiamo poi cono-
sciuto il rinnovamento conciliare. Nonostante questo, il concilio
afferma non solo che la chiesa ha bisogno di riforma, ma che questa &
talmente collegata alla sua condizione peregrinante, che non pud mai
considerarsi conclusa.

La necessita di un rinnovamento continuo & legata alla condizione
incarnata della chiesa, per cui, nell’evolvere dei tempi, il pitt petfetto
adattamento alle condizioni storiche determina un disadattamento e
quindi la necessita di un nuovo adattamento allorché le condizioni
storiche sono mutate. L'indefettibilita della chiesa porta alla necessita
che essa, nelle diverse epoche, continui ad essere attenta ai “segni dei
tempi”¥?, una capacita di discernere in ogni momento ‘guod tempus

“«Contrariamente all'opinione corrente, 'espressione Ecclesia semper reformanda sembra non
risalire ai riformatori protestanti del XVI secolo, ma al pietista Jodocus von Lodenstein
(1620-1677), che sarebbe stato il primo ad utilizzarla verso il 1675. Cf. E. MULHAUPT, Immer
wabrende Reformation?, in Luther im 20 Jabrbundert, Aufsatze, Gortingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1982, p. 267» (Gruppo di Dombes, Per la conversione delle chiese, 1990 n. 119, nota
58 in EO IV 1133). Per una valutazione critica di detta formula, cf, Y. M. CONGAR, Vraie et
fausse réforme dans I'Eglise, Paris 1950, 461-466.

“]’espressione «segni dei tempi», che si fonda su Mt 16, 2-3; Lc 12, 54-56, passaggi in cui
Gesti invitava a riconoscere i segni dei tempi messianici, & stata rivalorizzata da papa
Giovanni e dal concilio Vaticano II. La Pacem in Terris riconosceva come segni dei tempi l'a-
scesa delle classi lavoratrici, il crescere dei rapporti e delle organizzazioni a livello interna-
zionale, la promozione della donna. La Gaudium et Spes descriveva con acutezza la nuova cul-
tura, mostrando come essa sia caratterizzata dal cambiamento e si apra ormai a dimensioni
universali. Riconoscere i segni dei tempi significa comprendere ‘quod tempus requirit’,
significa «discernere negli avvenimenti, nelle richieste e nelle aspirazioni del proprio tempo
i disegni di Dio» (GS 11); come le gemme annunciano la primavera, cosi i segni dei tempi
ci permettono di discernere le evoluzioni avvenire. Il concilio indica il movimento ecume-

31



requirit’, secondo l'espressione di san Bernardo tante volte ricordataci
da Congar®. Proprio perché alla chiesa & stato promesso di attraver-
sare i secoli, essa deve sapersi inculturare in una maniera sempre
nuova nelle diverse culture e situazioni storiche.

La chiesa infatti non & una realta statica, ma ¢ il popolo di Dio pel-
legrinante attraverso le vicende umane, in cammino verso il fine
ultimo escatologico, in una storia che & storia della salvezza, ed ¢
chiamata a essere per tutti gli uomini sacramento visibile di salvezza
e di unita: “Tra le tentazioni e le tribolazioni del cammino la chiesa &
sostenuta dalla forza della grazia di Dio, promessa dal Signore, affin-
ché per 'umana debolezza non venga meno alla perfetta fedelta, ma
permanga degna sposa del suo Signore, e non cessi, con l'aiuto dello
Spirito Santo, di rinnovare se stessa, finché attraverso la croce giunga
alla luce che non conosce tramonto” (LG 9).

Lincessante rinnovamento della chiesa, al quale essa & chiamata da
Cristo (UR 6), per poter restare degna sposa del suo Signore (LG 9),
si pud realizzare grazie all’opera dello Spirito Santo. E lo Spirito che
incessantemente fa nuove tutte le cose, che con i suoi doni rende atti
i fedeli ad assumere opere e compiti per il rinnovamento e la crescita
della chiesa (LC 12), e che “con la forza del vangelo fa ringiovanire la
chiesa, continuamente la rinnova e la conduce alla perfetta unione con
il suo Sposo” (LG 4).

1] criterio del rinnovamento: I'accresciuta fedelta alla vocazione della
chiesa (UR 6), alla volonta di Dio circa la chiesa (UR 4), verificata in
un confronto continuo con l'evangelo ¢ coi segni dei tempi

Lostacolo pit serio che si & frapposto alla realizzazione della neces-
saria e continua riforma negli elementi umani e storici della chiesa &
stato proprio costituito dalla carenza di una chiara concezione della
riforma e dei criteri sulla base dei quali essa doveva essere realizzata e
valutata.

Lasciando da parte I’analisi dei molti possibili concetti di riforma,
che gia a prima vista appaiono difformi da quanto proposto dal

nico come un ‘segno dei tempi’ (UR 4), assieme alle aspirazioni alla liberta religiosa e al suo
riconoscimento da parte di stati e organismi internazionali (DH 15), e al senso di solidarieta
fra i popoli (AA 14). I presbiteri in dialogo con i laici (PO 9), anzi tutta la chiesa (GS 4),
debbono scrutare e discernere i segni dei tempi.

“Y.M. CONGAR, Comment ’Eglise sainte doit se renonveler sans cesse, in «Irénikon» 34 (1961) 323
(anche in Sainte Eglise, Paris 1964, 132).

32



Vaticano II, si puo fermare l'attenzione su alcune concezioni inade-
guate della riforma, presenti nella chiesa attuale, ma che non corri-
spondono a quanto richiesto dal concilio.

La prima concezione & quella che riduce tutto a un abbellimento
superficiale, che possa facilitare agli altri cristiani un ‘ritorno’ alla
chiesa cattolica. Una tale concezione ¢ il vestigio di un’epoca e di una
mentalita unionista, che deve essere considerata superata da quando
la chiesa cattolica ha accettato di coinvolgersi nel movimento ecume-
nico camminando assieme agli altri cristiani.

Il Vaticano II non intende neppure la riforma come ritorno a una
forma storica del passato, fosse pure quella dell’epoca apostolica.
Questo concetto sembrerebbe quasi accettato dal concilio, dove esso
afferma che, ‘se alcune cose... sono state osservate meno accurata-
mente, siano opportunamente rimesse nel giusto e debito ordine’.
Secondo questa concezione, la perfezione stava nel passato: da questo
passato ci si & allontanati, osservando meno accuratamente alcune
cose, nei diversi settori indicati, non senza una qualche negligenza o
colpa. La riforma consisterebbe allora nel rimettere tutto nel giusto e
debito ordine, cioé nel ritornare a un passato, nel restaurare una
forma precedente, dalla quale ci si sarebbe discostati®. Questo
modello si fonda da una parte su una idealizzazione del passato, di cui
le migliori conoscenze storiche odierne hanno fatto giustizia, e dal-
l'altra sulla mancanza di senso storico e del senso del cambiamento
storico: ¢ stato gia rilevato che proprio I'idea di un ritorno al passato,
di una ‘restaurazione’, che aveva ispirato alcuni tentativi di riforma
delle epoche passate, & stata anche la causa del loro fallimento.

Per comprendere bene quale sia la nozione di riforma fatta propria
dal concilio dobbiamo fare riferimento alla proposizione principale, 12
dove il concilio stesso propone una nuova definizione di riforma della
chiesa, come ‘un’accresciuta fedelta alla propria vocazione’. Il cambia-
mento ¢ radicale: il concilio invita non a guardare indietro, ma a
guardare avanti. Questa nuova definizione supera definitivamente
una visione statica ed essenzialista della chiesa e del mondo, per fare
spazio a una visione dinamica: il bisogno di una riforma nasce dalla
necessita di rispondere in maniera nuova alla chiamata di Dio, nelle
mutate circostanze del mondo attuale; la riforma non & postulata

“Anche se la dizione usata dal concilio & talmente generica, da non potersi escludere che I’os-
servanza ‘meno accurata’ possa essere consistita proprio nell’incapacita di discernere i segni
dei ternpi e nel non essersi saputi incarnare nella nuova situazione sociale e culturale.

33



tanto da una decadenza della chiesa o da una corruzione dei costumi,
quanto dai cambiamenti nella societd che richiedono una nuova
incarnazione della chiesa nel mondo contemporaneo, affinché essa
possa restare fedele alla chiamata del Signore; le situazioni storiche
sono talmente diverse, che solo in senso lato il passato pud essere
preso come criterio al quale ispirare il cambiamento nella chiesa di
o0ggi; non esiste soltanto una necessaria fedelta al passato, al ‘depositum

fidei’, esiste anche una fedeltd al futuro, dal quale il Signore ci
chiama®. ,

Questo concetto di riforma proprio del Vaticano II, non solo
appare pill in consonanza con le riforme che hanno avuto una mag-
giore incidenza nel corso della storia della chiesa®, ma & quello che
corrisponde maggiormente al termine, apparentemente cosi inno-
cente, preferito da Giovanni XXIII, quando parlava di ‘zggiorna-
mento’. 11 senso della storicita presente nella cultura contemporanea &
stato fatto proprio da una chiesa che, superate le diffidenze dell’epoca
‘modernista’, ha preso coscienza dei condizionamenti e della contin-
genza storica e sa che il messaggio cristiano & chiamato da Dio a
incarnarsi pienamente in ogni societd e cultura, nel cammino della
storia dell’'umanita, in una duplice fedelta, al vangelo e ai segni dei
tempi.

La riforma della chiesa sara pertanto ispirata a #na meditazione pin
profonda della Parola di Dio contenuta nella Scrittura e dz una com-
prensione sempre crescente del messaggio cristiano nella sua totalita.
La fedelta al vangelo esigera in particolare una sempre rinnovata imi-
tazione di Cristo povero, servo e sofferente, una accettazione della via
della croce, una preferenza per i mezzi poveri, una disponibilita
all’accoglienza di ogni uomo, anche dei peccatori e dei nemici, infine
una costante vittoria sulle tentazioni del potere, del sapere e dell’a-
vere. La fedelta al vangelo come criterio primo per il rinnovamento
della chiesa rappresenta la continuita della chiesa nella propria iden-
titd attraverso le situazioni mutevoli della storia: ¢ mediante I'unico
vangelo che gli uomini sono liberati nelle loro situazioni concrete per

1] problema & piuttosto di sapere se la fedelta alla verita del vangelo non imponga anche una
certa liberta rispetto al nostro passato o se la ‘novita’ della storia, riconosciuta come tale, non
imponga ancora di ripensare @ partire dal futuro promesso da Dio le possibilita non e/ passato,
ma che 7e/ passato furono eluse» (G. RUGGIERT, 1/ vicolo cieco dell’ecumenismo, cit., p. 614).
“Cf. J.W. O’MALLEY, Reform, Historical Consciousness, and Vatican II's Aggiornamento, in
«Theological Studies» 32 (1971), 573-601; ID., Developments, Reforms, and Two. Great
Reformations: Towards a Historical Assessment of Vatican 11, ibid 44 (1983), 373-406.

34



una vita nuova in Gesti Cristo; & mediante lo stesso evangelo che puo
essere criticato tutto cid che di falso, di unilaterale o di peccaminoso
vi pud essere nelle ideologie o nelle correnti culturali delle diverse
epoche, che non mancano di influenzare la vita della chiesa; & infine
alla luce dell’evangelo che devono essere giudicate le strutture, gli
insegnamenti e i modi di vivere esistenti non solo nella chiesa del
passato, ma anche nella chiesa di oggi, e che devono essere convertiti
tutti gli atteggiamenti e le normative che tante volte si ispirano pin
a un legalismo e un formalismo che a una autentica coerenza e fran-
chezza evangelica.

La fedelta ai segni dei tempi, alla volonta di Dio circa la sua chiesa
oggi, all'uvomo di oggi, esige che sia superata la grande distanza che
si & creata nel corso degli ultimi secoli fra la vita istituzionale e
interna della chiesa stessa, e la societd e la cultura del mondo nel
quale essa deve continuare a essere incarnata. Una riforma della chiesa
che la adegui a quello che il Signore chiede a lei oggi, esige che essa
tenga conto di quelli che abbiamo definiti i ‘segni dei tempi’, e cioe
del fatto che, essendo la chiesa pienamente inserita nella storia del-
I'uomo, i cambiamenti che avvengono in essa toccano profondamente
la chiesa. Ci si pud domandare se cid non costituisca un invito ad
abbandonare il linguaggio ereditato da una cultura medioevale, sta-
tica, rurale, prescientifica, il linguaggio di una societa paternalista e
fortemente gerarchicizzata, il linguaggio di una cultura europea, per
cercare di comprendere e parlare il linguaggio degli uomini ai quali
essa & inviata. Una nuova inculturazione del cristianesimo esige che
esso sappia incarnarsi in tutte le culture del mondo; e in tutte le cul-
ture intese non solo in senso geografico, ma anche in quelle culture
contemporanee che tengono conto dei dati delle scienze naturali,
delle scienze storiche, delle stesse scienze umane. Una riforma della
chiesa che non prendesse in considerazione le acquisizioni delle
moderne scienze antropologiche, si rivelerebbe infedele all'uomo; per
questo non si possono affrontare certi problemi, inerenti per esempio
alla sfera della sessualita umana, ignorando completamente cio6 che ci
possono dire tali scienze.

E tutto questo, non pet un supetficiale adattamento al mondo e
alle sue mode, ma per discernere e accogliere lo Spirito Santo che
opera nel mondo. Come Abramo, anche la chiesa & chiamata da Dio a
uscire dalla propria terra per andare nel mondo e portare I'evangelo a

35



tutte le nazioni, per far crescere nel mondo la presenza del Signore e
del suo Regno.

Fedele alle proprie dichiarazioni, lo stesso concilio Vaticano II
cercO nei suoi diversi documenti di tradurre in atto tutti i rinnova-
menti che gia apparivano maturi nella comunita ecclesiale. Questi
stessi rinnovamenti vennero poi concretizzati in una serie di disposi-
zioni, provenienti per lo pit dalla Santa Sede, nel corso degli anni ses-
santa e nei primi anni settanta, che svilupparono anche nuove istanze
sinodali ai diversi livelli della vita della chiesa e che cercarono di rea-
lizzare riforme nei pit diversi campi: biblico, liturgico, pastorale,
teologico, missionario, della vita religiosa, del diritto canonico, della
curia romana.

Queste indicazioni attendono tuttavia di essere ulteriormente tra-
dotte in pratica nella vita quotidiana attraverso la disponibilita alla
riforma, I'apertura al cambiamento, I'impegno nel rinnovamento della
vita concreta delle comunita locali. Questo rinnovamento puo esigere
anche 'accettazione di gravi sacrifici, quali sono quelli che spesso sono
richiesti dalla necessita di purificare e di cambiare nelle nostre comu-
nitd molte cose che spesso si tramandano per inerzia ma che le solleci-
tazioni di altri cristiani ci aiutano a comprendere come discutibili alla
luce dell’evangelo. Pensiamo a tante devozioni popolari, all'uso di
titoli onorifici, a ricchezze non necessarie; ma pensiamo anche a quei
rinnovamenti nella celebrazione dell’eucaristia e nel culto dell’eucari-
stia al di fuori della celebrazione, che ci sono stati richiesti dal
Vaticano II e dalle riforme postconciliari”, ma che spesso sono ancora
lettera morta nelle nostre comunita. La purificazione indotta dal con-
cilio sembrava avere portato a rimettere in rilievo cid che & essenziale
nella fede cristiana e avere condotto al superamento di forme di devo-
zione e di pratica religiosa, che invece sembrano tornare a rifiorire pro-
prio nel corso degli ultimi anni. Molte riforme sembrano comunque
dover essere ancora realizzate, per esempio per quello che riguarda i
rapporti fra 'episcopato e il primato del vescovo di Roma, oppure la
stessa situazione fatta alla donna nella chiesa, per rendere le nostre
comunita sempre pil fedeli all’evangelo, pur nel rispetto delle legit-
time diversita, perché la comunione gia esistente fra tutti i cristiani
possa giungere alla sua pienezza anche sul piano visibile.

“Cf. soprattutto [Istruzione sul culto del mistero eucaristico, del 25 maggio 1967, in EV 2,
1293-1367)

36



Alcuni rinnovamenti sono stati infine esplicitamente proposti nei
documenti pubblicati a conclusione dei dialoghi interconfessionali
intercorsi fra le grandi chiese cristiane, in particolare per cid che con-
cerne la prassi eucaristica®, la disciplina dei matrimoni e dei matri-
moni interconfessionali®, il servizio reso dall’autorita e in particolare
il servizio petrino®®, mentre viene rilevata I'importanza di ogni rinno-
vamento realizzato nelle chiese per affrettare il giorno della riconci-
liazione fra tutti i cristiani’.

La conclusione di questo discorso intorno alla riforma & che tutto
quello che viene fatto per il rinnovamento teologico e pastorale della
nostra chiesa ¢ al servizio non soltanto di una vita ecclesiale sempre
pil piena e piti fedele al vangelo, ma anche del riavvicinamento fra le
chiese cristiane. Il cristiano sa che questo suo impegno porterd a
tempo debito i suoi frutti, perché ha fiducia nello Spirito, che guida
la chiesa nella storia e che ha suscitato in essa il desiderio dell’'unione
(UR 1). E’ lo Spirito, che incessantemente rinnova la chiesa (LG 4),
che condurra la chiesa all’'unita (UR 24), suscitando forse un inconte-

“8Cf. i suggerimenti rivolti alle chiese per un rinnovamento della prassi eucaristica nel
documento della Commissione Congiunta Cattolica Romana - Evangelica Luterana,
L’Eucaristia, 1978, soprattutto ai nn. 55 e 76, in EO I, 1262 e 1283.

“Per quanto riguarda il matrimonio si possono vedere le richieste rivolte dai luterani e
dai riformati ai cattolici e viceversa e contenute nel documento della Commissione di
studio nominata dalla Federazione Luterana Mondiale, dall’Alleanza Riformata
Mondiale e dal Segretario per I'unione dei Cristiani, Lz teologia del matrimonio e i pro-
blemi dei matrimoni interconfessionali, 1976, ai nn. 42 e 105-106, in EO I 1805 e 1868-
1869.

°Su questo punto si vedano le preziose osservazioni, a proposito dell’esercizio dell’au-
torita nella chiesa e in particolare del servizio petrino, che si possono leggere nel docu-
mento della Commissione Congiunta Cattolica Romana - Evangelica Luterana, Vie verso
la comunione, 1980, n. 88, in EO 1, 1396; ID., I/ ministero pastorale nella chiesa, nn. 73,
in EO I, 1507. Per quanto si tratti di un gruppo privo di autorita ufficiale, si potranno
leggere con molto frutto i documenti del GRUPPO DI DOMBES, I/ ministero dell’epi-
skopé, 1976, con le «proposte per un superamento delle situazioni attuali» rivolte alla
chiesa cattolica e alle chiese della Riforma, nn. 56-76, in EO II, 831-851; e I/ ministero
di comunione nella chiesa universale, 1985, con le «proposte per la conversione (metanoia)
confessionale», ai nn. 133-162, in EO II 1139-1171.

S'l’invito al rinnovamento pit generale nelle chiese si pud leggere in gruppo misto
di lavoro fra la Chiesa Cattolica e il Consiglio Ecumenico delle Chiese, Quarto rap-
porto ufficiale, 1975, 1, 3, in BEO 1 877-879; ID., La testimonianza comune, nn. 13-14,
in EO I 942-943; Commissione Congiunta Cattolica Romana - Evangelica Luterana,
Martin Lutero, testimone di Gesa Cristo, 1983, nn. 24-26, in EO I 1544-1546. La
stessa commissione presenta altrove i rinnovamenti positivi gia realizzati nella
chiesa cattolica e nelle chiese luterane: L'unita davanti a noi, 1984, nn. 53-54, in EO
11602-1603.

37



nibile movimento all’interno del popolo cristiano, analogo a quello
che di recente ha potuto travolgere situazioni che apparivano sclero-
tizzate e immodificabili, al di 12 di ogni possibile previsione umana.
Poiché lo stesso Spirito, come & sorgente di unita ed & sorgente di rin-
novamento, & anche la fonte della diversita dei doni e dei carismi, la
chiesa nella quale le diverse comunita cristiane ristabiliranno la loro
piena comunione sara una chiesa nella quale tutti i frammenti
saranno raccolti (cf. Gv 6, 12) e ogni legittima diversita sard salva-
guardata e anzi valorizzata, consentendo di realizzare quell'unita nella
diversita, quella ‘diversita riconciliata’, che ci appare come il piano di
Dio sulla sua chiesa.

38



