FULVIO DE GIORGI*

goxﬁ,nl()a 2

La «civilta dell’amore»
nasce dal Cuore di Cristo

«E la moltitudine dei credenti aveva un cuor solo e un’anima sola:
né vi era chi dicesse suo quello che possedeva, ma tutto era fra loro
comune» (Atti 4,32).

«Essi erano assidui all’'insegnamento degli apostoli, alle riunioni
comuni, alla frazione del pane e alle preghiere. Ed erano assidui nel
frequentare ogni giorno tutti insieme il tempio, e, spezzando il pane
nelle loro case, prendevano cibo con gioia e semplicita di cuore, lo-
dando Iddio e godendo il favore di tutto il popolo» (Atti 2,45.46-47).

Questa efficace presentazione della vita della primitiva comunita
cristiana di Gerusalemme che ci ¢ data negli Atti degli Apostoli & stata
vista, dal Papa e dai nostri vescovi, anche recentemente, come rife-
rimento fondamentale e modello esemplare.!

In particolare, Giovanni Paolo II, nella sua enciclica sullo Spirito
Santo, ha affermato:

«I primi cristiani, sin dai giorni successivi alla discesa dello Spi-
rito Santo, erano assidui nella frazione del pane e nelle preghiere,
formando in questo modo una comunitad unita all’insegnamento de-
gli apostoli». Cosi essi riconoscevano che il loro Signore, risorto e gia
asceso al cielo, nuovamente veniva in mezzo a loro, nella comunita
eucaristica della Chiesa e per suo mezzo. Guidata dallo Spirito Santo,
la Chiesa sin dall’inizio espresse e confermo se stessa mediante I'Eu-
caristia. E cosi é stato sempre, in tutte le generazioni cristiane, fino
ai tempi nostri, fino a questa vigilia del compimento del Secondo Mil-
lennio cristiano. Certo, dobbiamo, purtroppo, constatare che questo
Millennio, ormai trascorso, é stato quello delle grandi separazioni tra
cristiani. Tutti i credenti in Cristo, dunque, sull’esempio degli apo-
stoli, dovranno mettere ogni impegno nel conformare pensiero ed

* Ricercatore presso I'Istituto di Storia Moderna dell’Universita Cattolica S. Cuore
di Milano.

1 Cfr. GiovannI Paovro II, Catechesi tradendae, n. 10; C.E.I, Comunione e Comunita,
n. 37; CONFERENZA EPISCOPALE PUGLIESE, Le Chiese di Puglia oggi e domani, (Natale
1984), n. 20; cfr. anche mons. TobIsco, Per una comunita ecclesiale adulta nella fede
- Progetto pastorale per gli anni ‘80, Brindisi, 1984, p. 56.



azione alla volonta dello Spirito Santo, principio di unita della Chiesa,
affinché tutti i battezzati in un solo Spirito per costruire un solo corpo,
si ritrovino fratelli uniti nella celebrazione della medesima Eucari-
stia, sacramento di pietd, segno di unita, vincolo di carita!».2

Questa pagina del Papa, individuando i nessi tra vita della prima
comunita cristiana ed Eucaristia, azione dello Spirito e slancio ecu-
menico, costituira la cornice attraverso la quale — contemplando
e meditando la Parola di Dio — si svolgera questo mio approfondi-
mento.

Grazie allo Spirito ci appare I'intima connessione tra il corpo sto-
rico di Cristo, concepito da Maria Vergine per opera dello Spirito
Santo e ora glorioso alla destra del Padre, corpo sacramentale euca-
ristico di Cristo, transustantanziato per azione dello Spirito Santo,
e corpo mistico ecclesiale di Cristo, animato dal medesimo Spirito.?
Il Cuore di Cristo va dunque visto come cuore fisico, cuore eucari-
stico, cuore ecclesiale.

Vi sono tuttavia altri due sensi che la meditazione raccolta e de-
vota dei misteri principali della fede ci fa scorgere. Con l'incarna-
zione Cristo si € unito in certo modo con tutta 'umanita: non con
I'uomo in astratto, ma con l'uomo concreto, storico, con ciascun
uomo senza eccezione alcuna.* Si puo parlare in un certo senso del-
l'umanita tutta come corpo morale di Cristo e si puo forse parlare
di un cuore morale di Cristo, cioé del cuore di ciascun uomo in quanto
sede della grazia, «luogo recondito dell'incontro salvifico con lo Spi-
rito Santo».’

D’altra parte con 'incarnazione il Figlio di Dio si unisce, in un certo
senso, con tutto cid che & «carne»: con tutto il mondo visibile e ma-
teriale, con tutta la creazione.® Si puo cosi parlare di un cuore co-
smico di Cristo.

Ma cosa ci dice Gest, nel Vangelo, del Suo Cuore? Gesii ne parla
al ritorno dei settantadue discepoli dalla missione di predicazione
alle pecore perdute della casa d'Israele.

«I settantadue ritornano tutti gioiosi dicendo: ‘Signore i demoni
stessi ci stanno soggetti in Nome tuo!'. Ed Egli disse loro: ‘Vedevo Sa-

2 GIovaNNI PaoLo II, Dominum et Vivificantem, n. 62.
3 CEl, Eucaristia, comunione e comunita, n. 17.

4 GIOVANNI PAoLO II, Redemptor hominis, nn. 13-14.

5 GIoVANNI PaoLo II, Dominum et Vivificantem, n. 67.
6 Ibid., n. 50.

6



tana precipitare dal cielo come folgore' In quello stesso momento,
Egli esulto di gioia nello Spirito Santo e disse: ‘Ti rendo lode, o Pa-
dre, Signore del cielo e della terra, perché Tu hai nascoste queste cose
ai saggi e agli intelligenti e le hai rivelate ai piccoli. Si, o Padre, per-
ché tale é stato il tuo beneplacito».

«Tutto mi é stato dato dal Padre mio, e nessuno sa chi é il Figlio,
se non il Padre, né chi é il Padre, se non il Figlio e colui al quale il
Figlio voglia rivelarlo» (Lc 10,17-18.21-22).

«Venite a me voi tutti che siete affaticati e stanchi, ed Io vi daro
completo riposo. Prendete su di voi il mio giogo, e imparate da Me,
perché sono mite ed umile di cuore, e troverete pace per le vostre
anime; perché il mio giogo é soave e il mio peso leggero» (Mt 11,28-30).

Qui Gesu parla della sua umilta di cuore in un contesto spiccata-
mente trinitario, offrendo consolazione ai sofferenti e invitando a
farsi piccoli, miti ed umili.

Cosi il Papa ha commentato questo passo:

«Quello che dice del Padre e di sé-Figlio scaturisce da quella pie-
nezza dello Spirito, che é in Lui e che si riversa nel Suo Cuore, per-
vade il suo stesso ‘io’, ispira e vivifica dal profondo la sua azione. Di
qui quell’esultare nello Spirito Santo. L'unione di Cristo con lo Spi-
rito Santo, di cui egli ha perfetta coscienza, si esprime in quell’esul-
tanza, che in certo modo rende percepibile la sua arcana sorgente.
Si ha cosi una speciale manifestazione ed esaltazione, che é propria
del Figlio dell'uomo, di Cristo-Messia, la cui umanita appartiene alla
Persona del Figlio di Dio, sostanzialmente uno con lo Spirito Santo
nella divinita».7

E dunque evidente la dimensione trinitaria del mistero del Cuore
di Cristo e dello stesso culto al Cuore di Cristo che € un culto latreu-
tico, cristologico nella forma ma trinitario nella sua essenza piena
e profonda.

«Il Cuore divino di Gesu é simbolo innanzitutto dell’Amore divino.
Nella sua vita intima Dio é amore: amore essenziale, comune alle tre
persone divine, alla comunione-comunita trinitaria. Amore personale
¢ lo Spirito Santo, come Spirito del Padre e del Figlio: egli é la Persona-
amore».8 .

Il Cuore di Cristo & simbolo dell’amore divino, ma ’amore divino
¢ riversato nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo che ci ¢
stato donato. E per il dono dello Spirito che noi possiamo mettere
il nostro cuore nel Cuore di Cristo. E dunque evidente I'importanza

7 Ibid., n. 21.
8 Ibid., n. 10.



fondamentale e costitutiva della dimensione pneumatologica del
culto al Cuore di Cristo e, pitt semplicemente, del nostro amore per
il Signore e anche del nostro amore, in Cristo, per i fratelli.

Possiamo allora dire che veramente la «civilta dell’amore» nasce
dal Cuore di Cristo e ha la sua origine nella Trinita. La «civilta del-
I'amore» & frutto della grazia dello Spirito Santo, per mezzo del Cuore
divino di Gesu e in unione al Sacrificio eucaristico, a gloria del Pa-
dre e in adempimento della Sua volonta come in cielo cosi in terra.

La «civilta dell’amore» non & peraltro la Gerusalemme celeste, la
vita del mondo che verra, il Regno di Dio. La «civilta dell’amore»
¢ il lavoro dell'uomo di oggi, nella storia di oggi, nella nostra terra,
nelle nostre citta, nei nostri quartieri, per preparare la strada al Re-
gno di Dio, invocarne ed affrettarne la venuta.

E pensando allora alla nostra terra ed alla sua vocazione storica
e spirituale, quasi direi alla sua missione, credo che non sia arbitra-
rio estendere quello che i vescovi pugliesi dicono della Puglia a tutta
I'Ttalia meridionale e forse, per certi aspetti, all'Italia intera: essere
cioe la nostra terra chiamata a costituire un ponte fra ’Oriente e
I’Occidente.’

Abbiamo celebrato 'ultimo Congresso Eucaristico Nazionale a
Reggio Calabria, nel Sud d’Italia che tanto deve alla tradizione bi-
zantina, la tradizione dei Santi Nicola di Mira, Basilio, Antonio, Co-
sma e Damiano, Niceto, Foca, Pantaleo, Cristoforo, Irene, Eufemia,
Giorgio di Lydda, Trifone di Frigia, Teodoro di Amasea, Biagio di
Sebaste, Gregorio Illuminatore e di tanti altri Santi ancora venera-
tissimi nelle Chiese meridionali. .

Non possiamo allora dimenticare le celebrazioni che contempo-
raneamente a questo Congresso hanno avuto luogo in URRSS, le ce-
lebrazioni del Millenario della Chiesa ortodossa russa.

«Questa Chiesa, cosi come le altre Chiese ortodosse, ha veri sacra-
menti, segnatamente — in virtil della successione apostolica — I’Eu-
caristia e il sacerdozio, grazie ai quali rimane unita alla Chiesa catto-
lica con legami strettissimi».10

Come immagine dunque del mio discorso sulla «civilta dell’amore»,
vorrei proporre la famosa icona della Trinita, dipinta dal monaco
Andrej Rublév che proprio nelle celebrazioni del Millennio ¢ stato
canonizzato dalla Chiesa russa. In questa notissima icona la Trini-

9 CONFERENZA EPISCOPALE PUGLIESE, Le Chiese di Puglia oggi e domani, n. 4.
10 Grovanni Paoro II, Euntes in mundum, n. 15.

8



ta & rappresentata sotto le forme dei tre angeli apparsi ad Abramo
e raccolti attorno alla mensa dell’Eucaristia. Cosi la illustra il teo-
logo Bruno Forte:

«La Trinita entra nella storia, la storia entra nella Trinita e il luogo
* di questo ingresso ¢é il banchetto dell’Eucaristia, il banchetto del Ri-
sorto».11

Nell’enciclica Redemptoris Mater, per I'indizione dell’Anno Ma-
riano, il Papa auspica che la Chiesa ritorni a respirare con i suoi due
«polmoni»: I'Occidente e 1'Oriente.!? Per questo le mie considera-
zioni sulla «civilta dell’amore» e il Cuore di Cristo si divideranno
in due parti, ciascuna ispirantesi ad una delle due tradizioni.

La tradizione occidentale ha soprattutto contemplato il Cuore di
Gesu Crocifisso: nelle stesse apparizioni a Santa Margherita Maria
Alacoque, pensiamo per esempio alla seconda rivelazione, Gestt mo-
stra il Suo Cuore con i simboli della Passione; pensiamo pure a S.
Francesco ed alla spiritualita francescana.

La tradizione orientale ha invece soprattutto contemplato Gesu Ri-
sorto e pertanto il cuore & meno presente: quando appare ¢ in riferi-
mento alla piaga nel costato nel corpo glorioso del Risorto. II Ve-
scovo della Chiesa russa Andrej Rostovski, contemporaneo di S. Mar-
gherita, a proposito dell’episodio dell’incredulita dell’apostolo Tom-
maso, ha scritto:

«'I1 Signore ci mostré anche il suo costato.... Questa porta fu aperta
per noi come la porta di un tesoro inesauribile. Il Signore disse di
sé: Io sono la porta... Picchiate e vi sard aperto’. Non é piii necessario
picchiare alla porta aperta... Ognuno dunque, che per questa porta
vuol avere accesso ai tesori del Cuore di Cristo, entrerd ed uscird e
trovera pascolo».13

Mi piace poi vedere, nei due diversi modi di contemplazione del
Cuore di Cristo, un riflesso dei due concetti veterotestamentari di mi-

11 B, ForTE, La Trinitd come storia eterna dell’amore, conferenza tenuta nella sede
romana dell’Universita Cattolica del S. Cuore 3 dicembre 1987.

12 Grovanni PaoLo II, Redemptoris Mater, n. 34. Nella lettera apostolica Euntes in
mundum il Papa afferma anche: «Le due forme della grande tradizione della Chiesa,
l'occidentale e l'orientale, le due forme di cultura si integrano reciprocamente come
i due ‘polmoni’ di un solo organismo», (n. 12).

13 Cit. in A. ARU, Cosi han parlato del Cuore di Cristo, Ediz. Apostolato della Preghiera,
Roma, 1980, pp. 114-115.



sericordia. Giovanni Paolo II ha notato che, nella terminologia del
Vecchio Testamento, il termine /esed designa un rapporto di fedelta
e di bonta in forza di un impegno interiore cioé¢ di una responsabi-
lita personale fortemente radicata, il termine rabamim denota in-
vece I’amore della madre, totalmente gratuito, paziente, compren-
sivo, pronto al perdono e alla tenerezza.!*

Si tratta ora dunque di vedere come la «civilta dell’amore» nasca
dal Cuore di Gesu Crocifisso e come nasca dal Cuore di Gest1 Risorto.

La «civilta dell’amore»
nasce dal Cuore di Gestt Crocifisso

«Stavano presso la croce di Gesui, sua Madre e la sorella di sua Ma-
dre, Maria di Cleofa, e Maria Maddalena.

Era la Parasceve, e affinché non rimanessero in croce i corpi du-
rante il sabato, molto piii che quel sabato era giorno di grande solen-
nita, i Giudei chiesero a Pilato che fossero loro rotte le gambe e fos-
sero portati via. I soldati dunque andarono e ruppero le gambe al
primo e all’altro che erano stati crocifissi con lui. Quando fu la volta
di Gesui, vedendo che era gia morto, non gli ruppero le gambe, ma
uno dei soldati con una lancia gli apri il costato, e subito ne usci san-
gue ed acqua» (Gv 19,25.31-34).

Vivere la nostra vita come discepoli di Cristo vuol dire accettare
la follia della croce, testimoniare il paradosso della croce, celebrare
— nell’Eucaristia — lo scandalo da vivere.'

Ha scritto S. Alfonso de’ Liguori:

«Dicea S. Paolo che la morte di Gesit Crocifisso parea a’ giudei uno
scandalo, mentr'essi pensavano che egli dovesse comparire in terra
pieno di maesta mondana e non gia condannato a morire da reo su
una croce; all'incontro a’ Gentili sembrava pazzia il veder morire un
Dio, e con tal morte, per le sue creature. Dicea pertanto S. Lorenzo
Giustiniani: ‘Vidimus sapientem prae nimietate amoris infatuatum:
Abbiamo veduto la stessa Sapienza eterna, il Figlio di Dio impazzito
per noi, a cagion del troppo amore che ci ha portato. E non sembra
una pazzia, un Dio onnipotente e felicissimo in sé stesso voler sotto-
porsi spontaneamente ad esser flagellato, trattato da re di scena, schiaf-
feggiato, sputato in faccia, condannato da malfattore e morire abban-

14 GrovanNI Paoro II, Dives in misericordia, n. 4 (nota 52).
15 Cfr. CEI, Eucaristia, comunione e comunitd, n. 62.

10



donato da tutti sopra un legno di vituperio, per salvare poveri vermi
da lui creati?».16

Nel Cuore di Gesit Crocifisso si ricapitola tutta la sofferenza del
mondo, di tutti gli uomini di tutti i tempi della storia. Nel Cuore di
Gesti Crocifisso si racchiude la tragedia dell’intera storia umana nel
suo carattere di via dolorosa, di storia del dolore e della sofferenza.
La sofferenza vera ed autentica del Figlio di Dio fatto uomo, espres-
sasi nella preghiera del Getsemani e nelle parole sulla Croce, atte-
sta la verita dell’lamore. Ma sulla Croce non si & avuta solo la reden-
zione mediante la sofferenza, la sofferenza umana ¢ stata essa stessa
redenta; ogni uomo, nella sua sofferenza, ha una partecipazione alla
redenzione e ogni uomo puo diventare partecipe della sofferenza re-
dentiva.” Giuseppe Moscati diceva che gli ammalati, i sofferenti
sono la figura di Cristo.

Del resto ogni peccato commesso in ogni luogo ed in qualsiasi mo-
mento della storia dell’'uomo & legato alla Croce di Cristo. Il Padre
ha compassione dell’'uomo schiavo del peccato e questo dolore di pa-
dre generera ’economia dell’amore redentivo in Gesu Cristo, per-
ché per mezzo del mistero della pieta e dello scandalo paradossale
della Croce, nella storia dell’'uomo I’amore possa rivelarsi piu forte
del peccato.!8

Dice Giovanni Paolo II:

«Si ha cosi un paradossale mistero d’amore: in Cristo soffre un Dio
rifiutato dalla propria creatura: — Non credono in me! —; nello stesso
tempo, dal profondo di questa sofferenza — e, indirettamente, dal pro-
fondo dello stesso peccato di ‘non aver creduto' — lo Spirito trae una
nuova misura del dono fatto all'uomo e alla creazione fin dall’inizio.
Nel profondo del mistero della Croce agisce l'amore, che riporta nuo-
vamente l'uomo a partecipare alla vita, che é in Dio stesso. Lo Spirito
Santo come amore e dono discende, in un certo senso, nel cuore stesso
del sacrificio che viene offerto sulla Croce. Riferendoci alla tradizione
biblica, possiamo dire: egli consuma questo sacrificio col fuoco del-
I'amore, che unisce il Figlio col Padre nella comunione trinitaria».!?

Se la nostra riflessione non vuole rimanere su un piano a-storico,
e dunque astratto e vuoto, se invece vuole e deve — per impulso dello

16 S. ALFONSO DE’ LIGUORI, Dolce trattenimento delle anime amanti di Dio a vista di
Gesiy Crocifisso, in Opere Ascetiche, vol. V, Passione di Nostro Signore Gestt Cristo,

Roma, 1934, pp. 427-28.
17 Cfr. GIovaNNI Paoro II, Salvifici doloris, n. 18-19.

18 Cfr. GIOVANNI Paoro II, Dominum et Vivificantem, n. 32 e n. 39.
19 Ibid., n. 41.

11



Spirito che continua a soffiare anche oggi — considerare la concre-
tezza storica della Croce, non pud non chiedersi quale sia stato il
Calvario del nostro secolo, di questa vigilia del secondo Millennio
cristiano.

Indubbiamente ogni dolore umano e particolarmente il dolore in-
flitto all’'uomo da un altro uomo ¢ sussurrato nel Cuore di Gest Cro-
cifisso. E tutto il sangue fraterno versato grida al «cuore» della Tri-
nita. Ma nel nostro secolo vi € stato un olocausto umano cosi grande
per quantita ed efferatezza da levarsi sopra tutti come la Croce di
Cristo contemporanea.

Penso ad Auschwitz dove trovarono la morte quattro milioni di uo-
mini di diverse nazioni, penso agli altri lager nazisti, alla follia del
totalitarismo hitleriano, al razzismo anti-cristiano e anti-umano, al
genocidio degli ebrei. Certo Auschwitz & stato il Golgota del mondo
contemporaneo, come ha detto Giovanni Paolo II, perché un luogo

«che fu costruito per la negazione della fede — della fede in Dio
e della fede nell’'uomo — e per calpestare radicalmente non soltanto
l’amore, ma tutti i segni della dignita umana, dell'umanita. Un luogo
che fu costruito sull’odio e sul disprezzo dell’'uomo nel nome di una
ideologia folle. Un luogo che fu costruito sulla crudelta».20

Non si tratta di avvenimenti ormai passati e da consegnare alla
ricostruzione storica degli studiosi come se nulla pit1 abbiano da dire
alla coscienza morale del nostro tempo. Non si tratta, peggio ancora,
di un passato che non vuol passare ma che occorrerebbe far passare,
come se il nostro ribrezzo e la nostra indignazione fossero frutto di
una vecchia passione ideologica che offuscherebbe la serena com-
prensione delle ragioni di tutti, comprese le ragioni del nazismo!

No. Chi dice questo allontana il suo sguardo da colui che hanno
trafitto, distoglie il suo cuore dal Golgota del mondo contempora-
neo, dal Cuore di Gesu Crocifisso. Non & questa la via per la costru-
zione della «civilta dell’amore». Senza odio nel nostro cuore, anzi
proprio per estirpare I’odio e per prevenire il risorgere di una ideo-
logia di odio, dobbiamo ricordare il passato. Ricordare il passato
¢ impegnarsi per il futuro.?

Dopo Auschwitz la storia non ¢ pii la stessa di prima, perché Au-
schwitz c’¢ stato, & stato possibile, & accaduto: nel cuore dell’Europa,
come ferita di lancia che ha squarciato il cuore dell’Europa cristiana.

20 GrovanNI PaoLo II, Discorso a Oswiecim (Auschwitz), 7 giugno 1979.
21 Cfr. GiovanNI PaoLo II, Discorso a Hiroshima, 25 febbraio 1981.

12



Ogni nostro discorso sulla «civilta dell’amore» & un discorso «dopo
Auschwitz», ogni nostro impegno storico, etico e civile & un impe-
gno «dopo Auschwitz», perfino ogni nostra preghiera e ogni nostra
eucaristia sono preghiere ed eucaristie «dopo Auschwitz». Volgendo
il nostro sguardo e il nostro spirito al Cuore di Gesu Crocifisso.

Ma la contemplazione del Crocifisso e, in esso, del peccato e delle
sofferenze vere dell’'umanita, deve orientare un progressivo e conti-
nuo cambiamento del nostro cuore; solo cosi la «civilta dell’amore»
puo iniziare a edificarsi. Prima che all’esterno deve stabilirsi nel no-
stro cuore. ‘

E quando nella nostra coscienza proviamo il rimorso per il pec-
cato, personale o sociale, di cui siamo responsabili anche solo indi-
rettamente, quando soffriamo interiormente a causa del male com-
messo, questa sofferenza — per 1’azione dello Spirito — diventa par-
tecipazione della nostra coscienza al dolore del Cuore di Gesu Cro-
cifisso ed & quindi una sofferenza salvifica, redentrice: ¢ I'inizio della
«civilta dell’amore.?

La via della «civilta dell’amore» & dunque la via della Croce, del
paradosso e della follia della Croce. Significa prendere la nostra
croce, accettare la sofferenza: combattere il male dentro di noi, lot-
tare contro il peccato nel nostro cuore, soffrendo per le sconfitte ma
continuando a lottare.

Dicono i vescovi italiani:

«La storia é un intreccio continuo di bene e di male, é luogo di scon-
tro fra l'azione del maligno e la potenza dello Spirito; ma non per que-
sto va demonizzata, va vissuta come lotta e nella speranza. La visione
di Giovanni nell’Apocalisse, che é una descrizione di questo scontro
e della vittoria finale del Cristo, avviene in un quadro liturgico nel
quale il libro della storia é aperto dall’Agnello pasquale, il solo ca-
pace di toglierne i sigilli».23

Accettare la follia paradossale della Croce significa partecipare
alla lotta storica ed apocalittica tra bene e male, lotta che si com-
batte innanzi tutto nel nostro cuore e dove siamo chiamati al marti-
rio, trovando forza e nutrimento nell’Eucaristia. Mons. Pio Vigo, ve-
scovo di Nicosia, ha affermato:

«La croce vera é quella vissuta nel cuore, nella carne, nella vita.
Quella che non fa male non é vera croce: é solo una immaginazione,

22 Cfr. GIovANNI PaoLo II, Dominum et Vivificantem, n. 45.
23 CEl, Eucaristia, comunione e comunitd, n. 57.

13



un desiderio fuori della realtd. Se non partecipiamo ai patimenti di
Cristo, non possiamo risorgere con Lui (cfr. Rom 6-5; Fil 3, 7-11)».24

E Mons. Cosmo F. Ruppi, all’epoca vescovo di Termoli e Larino,
aggiunge:

«Poiché siamo tutti chiamati al martirio della vita, in forma comune
o0 eroica, dobbiamo ricordare che solo accostandoci frequentemente
all’Eucaristia e vivendo I'’Eucaristia, siamo in grado di sostenere le
lotte e le difficolta della vita».25

L’accettazione fedele della Croce, I’assumere la sofferenza ma guar-
dando al di 12 della sofferenza, la redenzione del dolore: questo ¢ il
martirio ed & come un lampo di luce che illumina I'oscurita del do-
lore umano. Ricordiamo le osservazioni di Padre Pio da Pietralcina:

«Il pii1 bel Credo é quello che prorompe dal tuo labbro nel buio,
nel sacrificio, nel dolore, nello sforzo supremo di una inflessibile vo-
lonta di bene: é quello che, come folgore, squarcia le tenebre dell’a-
nima tua: é quello che nel balenare della tempesta, ti innalza e ti con-
duce a Dio».26

E Giuseppe Moscati ha notato:

«La vita fu definita un lampo nell’eterno. E la nostra umanita, per
merito del dolore di cui é pervasa, e di cui si sazio Colui che vesti la
nostra carne, trascende dalla materia, e ci porta ad aspirare ad una
felicita oltre il mondo».2"

Porre il nostro cuore nel Cuore di Gesu Crocifisso significa demo-
lire tutti gli idoli che posseggono il nostro cuore, gli idoli del nuovo
paganesimo, gli idoli del possesso, del consumismo, della sete di po-
tere, dell’edonismo. Cosi si edifica la «civilta dell’amore»: nel silen-
zio del pentimento e della conversione, nell'umilta di chi si fa pecca-
tore e ha davanti a sé il proprio peccato, nella testimonianza silen-

24 P, ViGo, «Voi siete di Cristo». Alle Comunita religiose per la Quaresima 1987, in «Bol-
lettino ecclesiastico della diocesi di Nicosia», Anno LXXV, 1987, p. 30.

25 C.F. Ruppl, L’Eucaristia al centro della Chiesa, 25 dicembre 1982 in Lettere pasto-
rali 1982-1983, Magistero episcopale, Venezia, C. 942.

26 Cit. in L. PATRI, Cenni biografici su Padre Pio da Pietralcina, Ediz. San Francesco,
S. Giovanni Rotondo, 1955, p. 120.

27 Lettera del 20 giugno 1920, cit. in G. PAPASOGLI, Giuseppe Moscati. Vita di un me-
dico santo, Postulazione Generale della Compagnia di Gesu, 1975, p. 173.

14



ziosa della conversione, della richiesta di perdono, della riconcilia-
zione.?

Questo significa, semplicemente, rispondere all’amore divino che
lo Spirito ci comunica attraverso il Cuore di Gest1 Crocifisso, signi-
fica conformarsi a Cristo. Come dice S. Alfonso de’ Liguori:

«Non possiamo dunque dubitare che Dio ci ama e ci ama assai, e
perché ci ama assai, egli vuole che noi 'amiamo con tutto il cuore
(...) vuole che le parole di amarlo con tutto il cuore, ci stiano impresse
nel cuore; ed acciocché non mai ce ne dimentichiamo, vuole che le
meditiamo, sia quando sediamo in casa, quanto camminiamo per le
vie; quando ci mettiamo a dormire, e quando ci svegliamo dal
sonno».29

L’allora arcivescovo di Bari, mons. Enrico Nicodemo, nella lettera
pastorale per la quaresima 1968, cosi presentava la vita del cristiano:

«Adesione totale a Cristo, che vuol dire non solo adesione alla pa-
rola e alla dottrina di Cristo, ma alla persona di Cristo, alla salvezza
di Cristo, alla pienezza del mistero di Cristo. Noi crediamo in Cristo,
persona vivente; crediamo nell’amore del Padre, che il Figlio manife-
sta nello Spirito».30

Se questa ¢ la vocazione alla quale siamo chiamati, dobbiamo in-
nanzi tutto riconoscere le nostre infedelta.
Dice l'arcivescovo emerito di Lecce, mons. Michele Mincuzzi:

«Ci portiamo dentro una irrecuperabile sofferenza: viviamo in modo
spaventosamente ordinario lo straordinario immenso di Dio, della
fede, della speranza che é cammino verso il futuro, dell’'amore senza
confini, perché siamo chiamati ad amare come Dio ama. (...) non si
pud annunciare il Vangelo, nel quale ci sono tutti gli elementi per
avviare una rivoluzione, un cambio radicale del cuore, della mente,
della mentalita, degli atteggiamenti, delle scelte fondamentali (...), se
non si vive Uevangelismo radicale!».

28 Cfr. GIOVANNI PaoLo II, Reconciliatio et Paenitentia, n. 12.

29 . ALFoNso DE' LIGUoRrl, Trattatello dell’Amore Divino e de’ mezzi per acquistarlo,
aggiunto a Condotta ammirabile della Divina Provvidenza in salvare l'uomo per mezzo
di Gesii Cristo, Remondini, Bassano, 1929, p. 96.

30 E. Nicopemo, Nell’anno della fede, fedelta al Concilio, Quaresima 1968, p. 14.

15



Ed evangelismo radicale significa che

«Ciascuno nella sua condizione o accetta Gesu, tutto Gesit o me-
glio lasciar perdere. Gesti é Gesti; é maestro di vita, che prende tutti;
non é un saggio. E il Figlio di Dio».3!

Evangelismo radicale, radicalita evangelica: significa fare della
Croce la nostra radice: in questo modo la «civilta dell’amore» nasce
dal Cuore di Gesu Crocifisso. Ha giustamente detto mons. Mariano
Magrassi, arcivescovo di Bari:

«Mi piace molto questa immagine, ‘radicati‘ in Cristo, che é pao-
lina ‘in Christo radicati et fundati‘. Vedere in Cristo la radice nostra.
Molte volte siamo radicati nelle cose visibili. Siamo trascinati nelle
cose che passano. Al di la di tutte le cose, dire a Cristo ‘sei tu la mia
radice'. E allora tutti i valori si ritirano in silenzio, quando compare
la radice in persona, che é il Cristo. Tutto si ridimensiona. Attraverso
Cristo, io incontro Dio. In questa radice posso entrare e vivere, parte-
cipare alla vita divina, e cosi diventare ‘radice’ per la vita di tutti i
miei fratelli. Gesii ha espresso questa sua funzione di ‘radice’ attra-
verso alcune immagini molto forti. Ha detto: ‘Io sono la Luce'— ‘lo
sono il Pane'— ‘Io sono la Vita' — Sono gli elementi di cui viviamo,
senza dei quali ci sentiamo morire. Dicendo che Egli é la luce, il pane,
la vita, vuol dire ‘senza di me, non potete né vivere, né respirare’. Ren-
derci conto che davvero Cristo é la nostra radice. ‘In Christo radi-
cati’. Il segreto della mia vita sta nell’Amore, ma l'amore mi fa rima-
nere in lui, come dice Giovanni ‘rimanete in me', ‘rimanete nel mio
cuore'. Allora trovo la mia ‘radice‘ Trovo Dio. Non vivo pii di cose,
vivo di lui, a cui mi unisco nell’Amore. Allora scompaiono tutte le
piccole mete che ingombrano il nostro orizzonte e ci slanciamo in Dio.
Anche i fratelli, grazie a noi trovano la loro ‘radice'».32

Questa radicalita evangelica ¢ fondamentale per la «civilta dell’a-
more»: essa implica non solo essere radicati in Cristo ma, innanzi-
tutto, lasciare che Cristo si radichi in noi, nel nostro cuore; far si
che la Parola di Dio metta le sue radici nel nostro spirito. Rimanere
in Cristo, permanere nel suo amore significa permanere nella sua
Parola: ascoltare la Parola, meditare la Parola, pregare la Parola.
Come vuole la parabola del Seminatore, dobbiamo far si che la Pa-
rola trovi nel nostro cuore il terreno fertile e possa mettere radice
e poi, una volta che ha messo radice, dobbiamo lasciare che sia Gesu

31 M. MiNcuzzl, Parla al mio popolo, Ediz. Rosso di sera, Lecce, 19862, pp. 75 e 132.
32 M. MAGRASSI, Meditazione ai sacerdoti, Giovedi Santo 1987, in «Bollettino dioce-
sano per gli atti ufficiali e le attivita pastorali dell’Archidiocesi diBari-Bitonto», A.
LXIII, n. 2, marzo-aprile 1987, p. 77.

16



stesso a coltivare la sua pianta. Come dice un bell’inno eucaristico
composto da Annibale Maria Di Francia:

! «Vieni e la pianta tenera / cresci nel Tuo bel Cor, / cresci la Tua
sementa, / Divino Agricoltor».33

La radicalita evangelica ci porta ad una radicale umilta: ci sen-
tiamo sempre in debito, non possiamo mai ostentare la certezza di
una fede piena, siamo coscienti di essere peccatori come il pubbli-
cano e non come il fariseo del racconto di Gest.

Ha notato Bruno Forte:

«Ai piedi della croce scompare ogni cristianesimo perbenista, ogni
cristianesimo dei pii, dei puri, dei giusti che guardano e giudicano
gli altri nella presunzione del possesso della loro santita. Ai piedi della
croce noi scopriamo la compagnia di Dio ai senza Dio, Dio ha scelto,
si & messo dalla parte dei peccatori».3* «Per tali motivi, osserva poi
mons. Settimio Todisco, arcivescovo di Brindisi e Ostuni, 'adulto
mette continuamente in discussione la propria fede per la verifica e
per larricchimento, sempre in cammino verso la realizzazione di se
stesso in Cristo. In questo senso non si é cristiani una volta per sem-
pre, ma cristiani si diventa ogni giorno di piii».35

Radicalita evangelica (cioe a dire, per noi, «le radici» della «civilta
dell’amore») significa vivere nel clima super-naturale delle beatitu-
dini che giustamente sono state intese da qualcuno come la sintesi
stessa del messaggio evangelico. Insomma contemplando il Cuore
Crocifisso e, in esso, meditando sulla multiforme presenza della ci-
vilta della morte e dell’odio nel nostro secolo, cominciamo a costruire
la «civilta dell’amore» con una vita evangelica. Non serrando le fila
di fronte al mondo, ma portando una testimonianza di un modo al-
ternativo di vita e di rapporti umani.

Cristo non crea le civilta, le salva, la «civilta dell’amore» non & una
civilta cattolica nel senso di una civilta confessionale, ma una civilta
salvata. Essa percio si edifica non con crociate, slogans, identita ideo-
logiche gridate, non criticando gli altri e denunciando i fuscelli ne-
gli occhi degli altri. Si edifica invece con una continua revi-

33 Cit. in P. BorzOMATI, Al centro delle Sue Opere: I’Eucaristia, Rogazionisti, Roma,
1986, p. 20.

34 B. FORTE, op. cit.

35 S. Tobisco, op. cit., p. 50.

17



sione della nostra vita, con una conversione permanente del nostro
cuore, alla luce del radicalismo evangelico3.

«Tutto va giudicato sulla base delle istanze radicali del Vangelo.
E nel segno del Regno e della Croce dunque che I’Eucaristia ci im-
mette nel mondo e ci impegna a gettare la vita in memoria di Lui,
per essere coscienza critica e fermento continuo di novita e di pro-
gresso umano».37

Andare contro corrente rispetto alla mentalita del mondo che &
mentalita egoistica: ma senza astiosita risentite, senza intolleranze,
senza saccenterie presuntuose o superbie morali e religiose. Altri-
menti non si edifica la «civilta dell’amore» ma ci si frammenta in
una sotto-cultura del risentimento, in un’incivilta del fanatismo.

11 discorso della montagna ¢ un discorso duro che non ammette
compromessi: dobbiamo avvertire questa radicalita senza mezze mi-
sure in noi stessi, levare la trave che ¢ nei nostri occhi, non pensare
ai peccati degli altri ma ai nostri peccati. Se faremo questo saremo
gia, di fatto, segno di contraddizione e le nostre Eucaristie saranno
veramente espressione di un crinale della storia.’® Anche il nostro
amore misericordioso deve essere purificato nel Cuore di Gesu Cro-
cifisso ed essere inteso, nella nostra coscienza, come una misericor-
dia che si riceve dagli altri nel momento stesso in cui la si porge;
non c’'¢ mai, insomma, unilateralita.®®

Un amore misericordioso unilaterale non & amore misericordioso
ma una forma raffinata e triste di egoismo spirituale.

36 Card. E. RUFFINI, Alleluja: Virtii e Beatitudini. Domenica della Palme 1963, in Let-
tere pastorali 1962-1963, Magistero episcopale, Cittadella (Padova), 1964, c. 1718.
37 CEl, Eucaristia, comunione e comunitd, n. 115.

38 Ibid., n. 104 e 65.

39 «Cristo crocifisso, in questo senso, & per noi il modello, I'ispirazione e I'incitamento
pitt alto. Basandoci su questo sconvolgente modello, possiamo con tutta umilta ma-
nifestare misericordia agli altri, sapendo che egli I'accoglie come dimostrata a se stesso.
Sulla base di questo modello, dobbiamo anche purificare continuamente tutte le no-
stre azioni e tutte le nostre intenzioni, in cui la misericordia viene intesa e praticata
in modo unilaterale, come bene fatto agli altri. Solo allora, in effetti, essa ¢ realmente
un atto di amore misericordioso: quando, attuandola, siamo profondamente convinti
che, al tempo stesso, noi la sperimentiamo da parte di coloro che I'accettano da noi.
Se manca questa bilateralitd, questa reciprocita, le nostre azioni non sono ancora
autentici atti di misericordia, né in noi si & ancora compiuta pienamente la conver-
sione, la cui strada ci & stata manifestata da Cristo con la parola e con I'’esempio fino
alla croce, né partecipiamo ancora completamente alla magnifica fonte dell’amore
misericordioso, che ci & stata da lui rivelata» (GIovaNNI PaoLo II, Dives in misericor-
dia, n. 14).

18



Se ci riferiamo alla parabola del buon Samaritano, noi dobbiamo
sentirci innanzitutto come i predoni che feriscono il viandante e cioe
come operatori di iniquita, secondariamente come il viandante as-
salito e cioé come bisognosi di aiuto e di misericordia. Solo se siamo
coscienti del nostro peccato e ci convertiamo, solo se abbiamo spe-
rimentato il dolore e la necessita del soccorso, solo allora noi po-
tremo essere in grado anche di farci prossimo.

In questo primo fondamentale senso, la «civilta dell’amore» na-
sce dal Cuore di Cristo perché opera nel nostro cuore, trasforman-
dolo. I due aspetti principali di questa trasformazione sono la po-
verta e la pace. Ma, attenzione: non si tratta di aiutare i poveri ma
di essere poveri, non si tratta di impegnarsi per la pace ma di essere
pacifici. E questa la dinamica fondamentale della «civilta dell’amore>»
che parte cioé non dall’evangelizzazione e dalla promozione umana
degli «ultimi» ma dall’evangelizzazione e dal cambiamento di vita
dei supposto «primi».

Ha affermato mons. Mincuzzi:

«I poveri possono essere salvati soltanto dai poveri, perché l'unico
salvatore Gesti é il servo povero e sofferente, colui che si é fatto po-
vero per essere la nostra ricchezza, che nessuno potra rubare, o rapi-
nare o distruggere. Pertanto l'opzione finale non é per la nostra po-
vertd. Chi evangelizza e fa opera di promozione é in una situazione
di possesso dei beni spirituali, sociali, culturali che possono insinuare
la tentazione del potere in forme sottili, spesso non avvertite. Dare
un messaggio liberante, cooperare alla trasformazione di un luogo
umano sottosviluppato, sfruttato, emarginato e raccogliere consensi
genera la soddisfazione tutta umana del potere il cui gusto é come
una droga che bisogna procurarsi ad ogni costo, magari con compro-
missioni, alleanze camuffate. Allora siamo fuori strada, siamo ben
lontani dal Vangelo, dal Signore Gesii nostro modello (...). Quando
i Vescovi hanno detto che bisogna ripartire dagli ultimi, hanno detto
che bisognava che si convertissero coloro che dentro e fuori la Chiesa
appaiono i primi».40

E mons. Ignazio Cannavod, arcivescovo di Messina, osserva:

«Dobbiamo divenire, insomma, una Chiesa che vuole e che sa farsi
povera. Non si tratta di formulare slogans a riguardo (& facile farlo
soprattutto in questo campo), ma é metterci insieme e percorrere l'u-
nica strada che il Vangelo ci indica: saremo giudicati sull'amore ma
& anche vero che & l'amore che gia ci giudica».4!

40 M. MINcuzzI, op. cit., p. 24.

41 1, CANNAVO, Dimensione della carita nella vita della Chiesa, in «Bollettino ecclesia-
stico messinese», A. LXVII, n. 1, gennaio-marzo 1988, p. 16.

19



L’altro aspetto fondamentale riguarda la pace,

«poiché la via della pace passa in definitiva attraverso l'amore e
tende a creare la ‘civilta dell’amore’».42.

Anche qui non si tratta di chiedere la pace agli altri ma di essere
pacifici e percid operatori di pace.

«Cosi, solo — afferma il Card. Pappalardo — puo conseguirsi quella
pace che non sia uno slogan da ripetere indefinitivamente, senza mai
delinearsi i veri contorni e le necessarie condizioni, ma l'armonia di
un retto rapporto interiore tra noi e Dio e tra gli uomini stessi che,
sotto qualunque profilo, nazionale, etnico, religioso, politico, econo-
mico, sociale non dovrebbero mai considerarsi e trattarsi come ne-
mici»43

Puo sembrare quasi inutile, ovvio e scontato parlare di pace ma
invece nella realta non lo &. Come dice mons. Mincuzzi:

«Certo, non ci sono fra di noi dei folli guerrafondai. Si trasuda, in-
vece, indifferenza. Il problema della pace, l'educazione alla pace non
sono ritenuti indissolubilmente legati all’essenza cristiana, al Van-
gelo, all’Eucaristia».4*

Ma proprio qui abbiamo una condizione imprescindibile per la «ci-
vilta dell’amore». Dovremo forse smettere di parlare genericamente
di pace e parlare invece di assoluto e totale rifiuto della violenza.
Accogliendo la buona novella di Gesu, il discorso della montagna,
la testimonianza della Croce e ascoltando anche, ’accorato appello
del Papa:

«Non cedete alla violenza; non appoggiate la violenza. Non é que-
sta la via cristiana. Non é la via della chiesa cattolica».*®

La «civilta dell’amore» pud cominciare a costituirsi nella nostra
societa, ancora per tanti versi segnata dalla violenza, solo se ciascuno
di noi si sente chiamato in prima persona a fare la sua obiezione di co-

42 GIOVANNI PaoLo II, Dominum et Vivificantem, n. 67.

43 S. PAPPALARDO, Discorso a conclusione della processione del Corpus Domini
(21.6.1987), in «Rivista della Chiesa Palermitana», Anno LXXXII, maggio-giugno 1987,
n. 3, p-'93.

44 M. MiNcuzzi, op. cit., p. 43.

45 Grovannr PaoLo II, omelia della messa celebrata a Drogheda (Irlanda del Nord) il
29 settembre 1979.

20



scienza, a rifiutare la violenza, a porgere l'altra guancia e ad accet-
tare piuttosto il martirio, la croce, ma mai la violenza su un fratello.
Sempre mons. Mincuzzi ha affermato:

«Le guerre sono tutte ingiuste per un cristiano che, disposto a pa-
gare di persona come Gesti, saluta, prega, aiuta il cosiddetto nemico;
che tollera lo schiaffo e si appresta a riceverne un altro. Questo é Van-
gelo. Giungera il tempo, ed ¢ alle porte, in cui la Chiesa con una piu
concorde e chiara umanita si risolvera a parlare in termini radical-
mente evangelici contro le inutili guerre (...). E il caso di chiedersi:
dopo venti anni di Concilio, in che misura siamo cambiati di fronte
al problema della pace, affidato all'impegno di tutti e di ciascuno?
L'unica ed ultima possibilita, una possibilita straordinariamente gran-
diosa per una convivenza nuova e degna dell’'uomo é nella conver-
sione alla nonviolenza».46 «Sul tema della nonviolenza Gesii é di una
originalita sconcertante. E una logica che spiazza l'avversario e lo su-
pera con 'amore e il perdono assoluto che la Croce di Cristo rende
possibile ad ogni credente.

Gesni richiede ai suoi discepoli il rifiuto della violenza e l'amore
dei nemici. L'amore e il perdono delle offese non si identificano, pero,
con il silenzio pavido, la rassegnazione e 'abdicazione morale. Gesu
ha denunciato violenze e peccati con tanta chiarezza e fermezza di
linguaggio e vigore profetico da attirare su di sé una reazione violenta,
culminata sulla croce»*’

Attraverso la poverta e la nonviolenza, I'umilta e la mitezza, la «ci-
vilta dell’amore» nasce dal Cuore di Gesu Crocifisso. Ma il nostro
discorso sarebbe manchevole di una parte necessaria se non si con-
siderasse la spiritualita di questa «civilta dell’amore» e cioe la di-
mensione della preghiera, per vivere un apostolato della preghiera
a misura della «civilta dell’amore».

Questa spiritualita deve avere per cosi dire il centro fuori di noi,
dobbiamo cio¢ evitare di pregare il nostro cuore invece del Cuore
di Cristo. Dobbiamo pure fuggire la spiritualita solo esteriore per
una piu ricca vita interiore. Scriveva in una lettera pastorale del 1963
mons. Biagio D’Agostino, vescovo di Vallo della Lucania:

«Il tabernacolo vero e definitivo a cui tende Gesti Eucaristia non
& quello che si erge sui nostri altari, anche se rivestito di marmi pre-
giati e impreziosito di oro, ma e il tabernacolo vivente del nostro cuore.
Qui, Gesti, nostro Redentore, vuole consumare ogni giorno la Sua Pa-
squa con noi e per noi (...). Torneremo a Gesit Sacramento e a vivere

46 M. MiNcuzzi, op. cit., p. 43.
47 Ibid., p. 39.

21



di Lui nella Santa Eucaristia, torneremo ad amare non piti con il no-
stro debole cuore ma con il Cuore Sacratissimo di Gesti, cioé torne-
remo a divinamente amare e a vivere nella preghiera della carita»*3

Non si tratta quindi di una spiritualita elitaria o complicata, si
tratta di una preghiera semplice (che non vuol dire banale o facile!),
si tratta di una spiritualita popolare, in cio seguendo la tradizione
di S. Alfonso de’ Liguori. La Conferenza episcopale campana, per la
celebrazione del bicentenario della morte di S. Alfonso, ne ha indi-
cato l'attualita, anche in riferimento alla semplice pratica della vi-
sita di adorazione al Santissimo:

«Voleva come tradurre praticamente quel ‘rimanete in me' di Gesti,
detto nell’Ultima Cena: come se il desiderio di Cristo di stare insieme,
vicino a noi, o la nostra necessita di stare accanto a Lui, di sentircelo
vicino come i discepoli di Emmaus, dovessero in qualche modo es-
sere esauditi, trovare il posto nella vita quotidiana di tutti. Con sem-
plicita quindi, ma con profondita. Come voce del ‘popolo’, ma del ‘po-
polo di Dio'*9

E interessante notare come S. Alfonso stesso mettesse in relazione
le S. Visite con il culto al Cuore di Cristo.>

Di S. Alfonso, peraltro, mi pare opportuno ricordare la proposta
dell’atto quotidiano di offerta:

«Svegliandovi la mattina, il vostro primo pensiero sia di alzare la
mente a Dio, con offerire a suo onore quanto farete e sofferirete in
quel giorno, pregandolo ad ajutarvi cola sua grazia»5!

Egli scrisse pure un Atto di offerta che dice:

«Vi consacro dunque e vi sacrifico, mio dolcissimo Salvatore, que-
sta mattina tutto quanto ho, e quanto sono; i miei sensi, i miei pen-
sieri, i miei affetti, i miei desiderj, i miei gusti, le mie inclinazioni,
la mia libertd; insomma nelle vostre mani io consegno tutto il mio
corpo e tutta l'anima mia».52

48 B. D’AGOSTINO, La legge della vita: la Carita, 24 febbraio 1963, in Lettere pastorali
1962-1963, Magistero episcopale, Cittadella (Padova), 1964, c. 1836.

49 CEC, Messaggio dell’Episcopato campano per la celebrazione del bicentenario della
morte di S. Alfonso de’ Liguori (1 agosto 1987).

50 S. ALFONSO DE’ LIGUORI, Per la Visita al Santissimo Sacramento, in Opere Spirituali,
Ancona, 1843, p. 12.

51 Id., Modo di conversare continuamente alla famigliare con Dio, ibid., p. 153.

52 1d., Atti dopo la Comunione, ibid., p. 89.

22



Ma al fondo di questa spiritualita dell’otterta di sé, ci deve essere
innanzi tutto una profonda gratitudine per il dono che Gesu fa di
sé a noi sulla Croce, cosi come Gesu prima di offrirsi ¢ stato grato
al Padre. A questo proposito osserva Bruno Forte:

«Allora il Figlio ci insegna che divino non & solo l'amare, divino
& anche lasciarsi amare; divino non é solo il donare, divino é anche
il ricevere; divina non é solo la gratuita, divina é anche la gratitudine.
Molte volte pensiamo che l'amore significhi fare qualcosa per gli al-
tri, significhi gratuita, iniziativa. Questo é vero ed é bello, ma una gra-
tuita che non sia anche gratitudine, un amore che non sia anche un
lasciarsi amare non é vero amore (...) dove non c’é gratitudine la gra-
tuitd diventa gratificazione».53 ‘

Quindi la spiritualita e la preghiera che devono accompagnare la
«civilta dell’amore» nel suo nascere dal Cuore di Gest Crocifisso de-
vono essere una spiritualita ed una preghiera della gratitudine.

E vediamo ora come la «civilta dell’amore» nasca dal Cuore di Gest
Risorto.

La «civilta dell’amore»
nasce dal Cuore di Gesu Risorto

«Venuta intanto la sera del medesimo giorno, il primo della setti-
mana, ed essendo, per paura dei Giudei, chiuse le porte del luogo dove
i discepoli si trovavano, GesiL venne e stette in mezzo, e disse loro:
‘Pace a voil' E, cio detto, mostro loro le mani e il costato. I discepoli
certo gioirono nel vedere il Signore. Percio Gesti ripeté di nuovo: ‘Pace
a voi! Come il Padre ha mandato me, anch'io mando voi'. E, dopo aver
cosi parlato, alito su di essi, dicendo loro: ‘Ricevete lo Spirito Santo
(Gv 20,19-22).

Contemplando il Cuore di Gesu Risorto noi penetriamo nel mistero
della Signoria cosmica di Cristo. Il Verbo di Dio, per mezzo del quale
tutte le cose sono state create e tutte in Lui sussistono, si & fatto carne
nel seno della Vergine Maria. Unendo la carne umana alla persona
divina del Verbo, ha elevato e divinizzato la natura umana e, in certo
senso, tutta la natura, tutta la creazione. Il Padre ha voluto che abi-
tasse in Lui tutta la pienezza, per ricapitolare tutte le cose in Cristo:
quelle nei cieli e quelle che sono sulla terra. Gest, infatti, con la sua

53 B. FORTE, op. cit.

23



morte e la sua risurrezione, ha riconciliato in Lui tutte le cose, sia
le cose che sono sulla terra, sia quelle nei cieli.

Alla prospettiva del Regno di Dio che verra ¢ unita la speranza della
gloria.

«La risurrezione ha rivelato questa gloria — la gloria escatologica
— che nella Croce di Cristo era completamente offuscata dall'immen-
sita della sofferenza».54

Nel corpo glorioso di Cristo 'umanita tutta e la creazione intera
sono state nuovamente e pitt luminosamente elevate all’'unione di-
vina, sono state veramente redente e percid veramente divinizzate.
Gest risorto che ¢ asceso al cielo e siede alla destra del Padre, col
suo corpo glorioso risorto, con la sua umanita glorificata, ha elevato
I'uomo e il creato nel «cuore» stesso della Trinita, ha rotto ogni bar-
riera tra puro e impuro, ogni separazione tra sacro e profano. Per
questo la Risurrezione, forse ancor piti della Croce, & scandalo e fol-
lia. Scandalo per i Giudei perché non vi ¢ pitu divisione, in essenza,
tra cose di per sé pure e cose di per sé impure. Follia per i Greci
perché non vi & pili separazione tra sacralita e profanita.

Nel Cuore di Cristo Risorto dunque 1’'uomo, ogni uomo senza esclu-
sione alcuna, & stato redento e il cosmo intero € desacralizzato ma
divinizzato, & de-profanizzato ma umanizzato in persona-Christi.

Se nel Cuore di Gesu Crocifisso veniva sussunta ogni sofferenza
di ogni uomo in ogni tempo, nel Cuore di Gesu1 Risorto viene sus-
sunto e glorificato ogni bene operato da ogni uomo in ogni tempo,
tutto il bene che & stato compiuto nell’intera storia dell’'umanita. Af-
ferma il Papa:

«L’intero patrimonio di bene, che ogni generazione trasmette ai po-
steri insieme con linestimabile dono della vita, costituisce come un'im-
mensa e variopinta quantitd di tessere che compongono il vivo mo-
saico del Pantocrator, il quale si manifestera nel suo totale splendore
solo al momento della parusia».>>

E nel Cuore di Gesui Risorto che trova il suo cardine e la sua ra-
dice la giustizia. Il diritto e la giustizia si fondono; si fondano, in-
fatti, sulla dignita della persona umana in quanto tale e questa di-
gnita deriva certo dalla creazione stessa ad immagine di Dio, ma ¢

54 Grovanni Paovo I, Salvifici Doloris, n. 22.
55 GrovannI Paoro II, Slavorum Apostoli, n. 18.

24



resa nuovamente possibile — dopo il peccato — dal mistero della
redenzione. Dice Giovanni Paolo II:

«La redenzione del mondo — questo tremendo mistero dell’amore,
in cui la creazione viene rinnovata — ¢, nella sua pit profonda ra-
dice, la pienezza della giustizia in un Cuore umano: nel Cuore del Fi-
glio primogenito, perché essa possa diventare giustizia dei cuori di
molti uomini, i quali proprio nel Figlio primogenito sono stati, fin
dall’eternita, predestinati a divenire figli di Dio e chiamati alla gra-
zia, chiamati all’'amore».5%

La Risurrezione & veramente il giorno che ha fatto il Signore (Salmo
117,24) in cui la creazione giubila, le opere del Signore benedicono
il Signore, i cieli narrano la gloria di Dio e il firmamento proclama
la sua magnificenza. ‘

Nell’Eucaristia si rinnova questa lode cosmica come offerta e ren-
dimento di grazie. Dicono i vescovi italiani:

«Poiché sono le nostre offerte — ‘il pane della creazione'e ‘il vino
della creazione' di cui parla S. Ireneo — ad essere trasformate nel Cri-
sto Crocifisso e Risorto, I'Eucaristia realizza ed esprime l'intimo rap-
porto che lega l'umano al divino (...). In tal modo, l'unica celebrazione
ricapitola in Cristo la storia e la vita dell’'uomo ed esprime il pieno
valore del suo tempo e del suo sudore. La storia umana, con le sue
speranze ed i suoi drammi, é il cantiere in cui il Regno si costruisce,
ed ogni realta creata é chiamata a cantare in Cristo la lode al Padre.
Cristo ¢ il principio e la fine, l'alfa e 'omega, canta la Chiesa la notte
della Veglia Pasquale. Verso di Lui la storia si dirige e in Lui si rige-
nera. Tutti gli uomini, le epoche e le vicende ricevono significato dal
suo sacrificio: ‘Per Cristo, con Cristo e in Cristo', come canta stupen-
damente l'inno di lode finale che imprime al canone un respiro uni-
versale».57

Nel Cuore di Gesit Risorto & data a tutti gli uomini, attraverso lo
Spirito Santo e nei modi che Dio riconosce, la possibilita di essere
associati al mistero pasquale. Dobbiamo guardare piu ampiamente,
sapendo che il vento soffia dove vuole, e che lo Spirito Santificatore
agisce anche al di fuori del corpo visibile della Chiesa.®®

In ogni uomo, nonostante la malvagita e il peccato che possono
impossessarsi del suo cuore, in ogni uomo, anche non credente, an-
che ateo, anche nemico della Chiesa

56 GiovaNNI PaoLo II, Redemptor Hominis, n. 9.
57 CEI, Eucaristia, comunione e comunitd, n. 19.
58 & dottrina comune della Chiesa, ribadita dal Concilio Vaticano II

25



«c’e una fondamentale bonta (cfr. Gen 1,31), perché é immagine del
Creatore, posta sotto l'influsso redentore di Cristo, ‘che si é unito in
certo modo ad ogni uomo’, e perché l'azione efficace dello Spirito
Santo ‘riempie la terra‘ (Sap 1,7)».5°

Ma noi comprendiamo tutto questo soltanto entrando nel Cuore
di Gesti Risorto, ponendo il nostro cuore nel Cuore di Gesu Risorto,
appropriandoci per cosi dire e assimilando tutta la realta dell’Incar-
nazione e della Redenzione per ritrovare noi stessi e vedere percio
la radice della dignita della persona umana, della dignita e autono-
mia delle realta temporali, la radice dei diritti dell’'uomo come di-
ritti naturali inscritti nella dignita umana, la radice percio di un uma-
nesimo autentico e plenario.®’ Per questo il Papa, al Convegno di Lo-
reto della Chiesa italiana, ha affermato:

«La legittima autonomia delle realta terrene (Gaudium et Spes, 36)
trova il suo senso e la sua collocazione solo all’interno dell’'unica eco-
nomia di salvezza, incentrata in Cristo, che abbraccia tutto l'ordine
della creazione e della redenzione (Lumen Gentium, 7; Gaudium et
Spes, 45; Apostolicam Actuositatem, 5)».6!

In questo modo la «civilta dell’amore» nasce dal Cuore di Gesu
Risorto, perché ¢ nel Cuore di Gesu Risorto che si fonda ’autono-
mia delle realta temporali e percio la laicita, € nel Cuore di Gesu
Risorto che si fonda la morale umana. E senza laicita e valori mo-
rali non ¢ possibile il pieno sviluppo di un’autentica «civilta dell’a-
more».

Infatti, come dice il Papa,

«& da auspicare che anche gli uomini e le donne privi di una fede
esplicita siano convinti che gli ostacoli frapposti al pieno sviluppo
non sono soltanto di ordine economico, ma dipendono da atteggia-
menti pit profondi configurabili, per l'essere umano, in valori asso-
luti».62

E cio¢ i valori superiori del bene comune, dello sviluppo integrale
di tutto I'uomo e di tutti gli uomini e percio i valori dell’'umanesimo

59 Grovannt Paoro II, Sollicitudo Rei Socialis, n. 47.
60 Cfr. GiovanNI PaoLo II, Redemptor Hominis, n. 10.
61 GrovannI PaoLo II, Discorso a Loreto, n. 6.

62 GIOVANNI PaoLo II, Sollicitudo Rei Socialis, n. 38.

26



plenario: la tolleranza, la solidariet, la giustizia sociale, la corre-
sponsabilita.®* Sono i «valori fondamentali, che costituiscono un
bene incontestabile non soltanto della morale cristiana, ma sempli-
cemente della morale umana, della cultura morale».** Non tanto la
dimensione dei beni materiali quanto, soprattutto, la dimensione
della dignita e del valore della persona umana, la dimensione dei va-
lori morali umani costituisce «la dimensione che non divide gli uo-
mini, ma li fa comunicare tra loro, li associa e li unisce».®® Si tratta
ciog della

«concezione dal punto di vista del diritto naturale, cioé dalla posi-
zione ‘puramente umana’, in base a quelle premesse dettate dall’espe-
rienza stessa dell'uomo, dalla sua ragione e dal senso della sua di-
gnitd».“‘

Uno sforzo storico concreto per creare una coscienza generale della
dignita dell’'uomo & rappresentato dalla Dichiarazione Universale dei
Diritti dell’Uomo, promulgata dalle Nazioni Unite. Questo documento
& stato definito dal Papa «una pietra miliare posta sul lungo e diffi-
cile cammino del genere umano». D’altra parte «I'insieme dei diritti
dell’'uomo corrisponde alla sostanza della dignita dell’essere umano,
inteso integralmente, e non ridotto a una sola dimensione».*’

I diritti dell'uvomo, esprimendo un umanesimo plenario, sono la
base dei valori comuni di credenti e non credenti, il «condominio»
umano universale. Ma umanesimo plenario vuol dire promuovere
lo sviluppo integrale di tutto l'uomo e di tutti gli uomini. L'umane-
simo plenario non puo ridursi a una soggettivita chiusa su se stessa,
solo se & incentrato sull’Altro, che trascende sempre e supera l'io,
rimane sempre aperto almeno alla possibilita di un incontro con il
Totalmente Altro, con ’Assoluto di Dio. Altrimenti si riduce l'uomo
a una dimensione, lo si rende appendice inutile e quasi superflua
di una tecnologia sociale sempre pit1 automatica e autoriproducen-
tesi, lo si racchiude nel pragmatismo tecnocratico, nello svuotamento
spirituale ad opera dei media, gettato nella solitudine dissimulata
dell’euforia nell’infelicita, dell’edonismo nella disperazione.

63 Cfr. CONSIGLIO PERMANENTE DELLA CEI, La Chiesa italiana e le prospettive del paese,
nye.

64 GIovANNI PaoLo II, Dives in misericordia, n. 12.

65 GiovanNI Paoro II, Discorso all’O.N.U. (New York, 2 ottobre 1979), n. 16.

66 GIOVANNI PaoLo II, Redemptor Hominis, n. 17.

67 GrovaNNI Paoro II, Discorso all’O.N.U. (New York, 2 ottobre 1979), n. 7 e n. 1135

27



Nell’autentico umanesimo plenario, in quanto radicato nel Cuore
di Gesu Risorto, vi € sempre un’asimmetria e un’eccedenza a favore
dell’Altro. La relazione dell’Altro con me precede la mia stessa iden-
tita. Non sono io ad essere innanzi tutto responsabile dell’Altro ma
¢ I’Altro ad essere responsabile di me: e la mia identita sorge e si
definisce nell’accettazione responsabile della responsabilita dell’Al-
tro verso di me. Come ho gia detto, prima di poter essere nella con-
dizione del Buon Samaritano noi siamo sempre, esistenzialmente,
nella condizione di colui che scendeva da Gerusalemme a Gerico e
viene assalito e ferito dai banditi. La nostra prima responsabilita non
¢ di farci prossimo ma di accettare I’Altro che si fa prossimo nostro.

Certamente la «civilta dell’amore» nasce dal Cuore di Gest1 Risorto
quando anche noi ci facciamo prossimo ai nostri fratelli, congiun-
gendo il programma messianico, liberatorio, della parabola del Buon
Samaritano con il metro di giudizio dei nostri atti datoci nella scena
escatologica del giudizio finale, secondo le parole di Gesu riportate
nel Vangelo di Matteo:

«Ho avuto fame e mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e mi
avete dato da bere; ero forestiero e mi avete ospitato, nudo e mi avete
vestito, malato e mi avete visitato, carcerato e siete venuti a trovarmi»
(Mt 25,37).68

La prospettiva escatologica del giudizio ci fa capire che il dirsi pros-
simo non ¢ farsi prossimo e che non ogni farsi € autenticamente farsi
prossimo anche se si dice tale. Il farsi prossimo ha al centro I’Altro
e i suoi bisogni reali, non noi stessi e il nostro presunto bisogno di
farci prossimo e di costringere 1’Altro ad essere il prossimo per la
nostra azione e secondo le nostre categorie e modalita, magari per
accrescere l'influenza e il potere delle nostre opere. Chi agisse in que-
sto modo commetterebbe un bruttissimo sacrilegio, al limite della
simonia. Nel racconto evangelico del giudizio, i giusti si meravigliano
nel sapere di essersi fatti prossimo a Gesu («Quando mai ti abbiamo
visto affamato e ti abbiamo dato da mangiare?» Mt 25,37) e ciog, nella
loro coscienza, non avevano riferito il bene fatto a Gest, non ave-
vano agito per fare la buona azione cristiana, per applicare un co-
mandamento; nella loro coscienza c’era solo 1’Altro, I’affamato, con

68 Cfr. GIovaNNI PaoLo II, Salvifici Doloris, n. 30. Cfr. anche: GIovaNNI PaoLo II, Re-
demptor Hominis, n. 16, CEI, Eucaristia, comunione e comunitd, n. 47.

28



i suoi bisogni reali e con la sua implicita richiesta di solidarieta.

La «civilta dell’amore» nasce dal Cuore di Gest Risorto quando
il nostro farci prossimo vuol dire prima ancora che essere per gli
ultimi, essere con gli ultimi e da ultimi come fecero S. Francesco
di Paola e S. Giuseppe da Copertino.

E questo il paradosso dei cristiani, quella cittadinanza parados-
sale dei cristiani di cui parlava gia quel documento splendido del
cristianesimo primitivo che ¢ la Lettera a Diogneto. Il paradosso ¢
che si lavora per eliminare la poverta ma sentendosi poveri e rima-
nendo tali. Il paradosso € la «minorita» in senso francescano e cioe¢
insieme poverta, semplicita e perfetta letizia.

Nel Cuore di Gesu Risorto, che pur essendo asceso al cielo rimane
con noi tutti i giorni fino alla fine del mondo, perché & ’'Emanuele,
il Dio-con-noi, nel Cuore di Gesut Risorto la «civilta dell’amore» si
edifica come condivisione. Ne & segno sacramentale I’Eucaristia che
indica la compagnia (cio&: cum e panis) di Dio con noi e fra di noi
e ci impegna alla condivisione. Dicono i vescovi italiani:

«La testimonianza di chi ha incontrato e riconosciuto il Risorto nel-
I'Eucaristia si concretizza nell'atteggiamento di chi si affianca al-
l'uomo con la discrezione di Gesti verso i discepoli di Emmaus, per-
corre con lui la stessa strada, si coinvolge nei suoi problemi, vi proietta
la luce del Risorto e infonde nuova speranza per proseguire il cam-
mino».%9

Ha notato il Card. Pappalardo che:

«Si tratta non solo di rifiutare l'oppressione e l'ingiustizia, ma an-
che di condividere i beni con i poveri e con i bisognosi nella pratica
della carita. E l'atteggiamento questo del ‘giusto’ descritto gia da Eze-
chiele, che ‘da il pane all’affamato, copre di vesti l'ignudo, non pre-
sta ad usura, non opprime il povero e l'indigente' (Ez 18,7-8). Atteg-
giamento che Gest ripropone e maggiormente amplifica quando de-
scrive le azioni di quelli che saranno poi i ‘benedetti del Padre'».70

Sulla base della condivisione, che pone al centro I’Altro, si puo eser-
citare con la liberta piu piena una scelta di civilta, lottando contro
la civilta dell’emarginazione, per costruire la «civilta dell’amore».
Secondo i Vescovi di Puglia, al centro

69 CEI, Eucaristia, comunione e comunita, n. 9.
70 S, PAPPALARDO, La condivisione della Carita. Messaggio per la Quaresima 1987, in
«Rivista della Chiesa Palermitana», Anno LXXXII, gennaio-febbraio 1987, n. 1, pp. 4-5.

29



«dobbiamo mettere sempre pii concretamente i poveri che sono in
mezzo a noi, promuovendo la loro dignita e identitd. (...). E necessa-
ria una scelta di civilta. Occorre schierarsi dalla parte dell’'uomo e
lottare contro tutte le forme di oppressione, di sfruttamento e di emar-
ginazione».!

La dignita della persona umana la cui verita ci & stata rivelata nel
Cuore di Gesu Risorto deve essere la base del diritto e della giusti-
zia, che sono il primo passo verso la «civilta dell’amore». La forza
della verita, della verita sui diritti della persona umana, & 1'unica
nostra forza nell'impegnarci per la giustizia. Nella famosa lettera
collettiva dell’Episcopato meridionale del 1948 si affermava:

«La giustizia é essenzialmente ordinata al rispetto e alla difesa del
diritto, e il diritto é radicalmente poggiato sull’inviolabile autonomia
delle persone. Ove questa sia misconosciuta o ne siano negate le ne-
cessarie premesse, non vi é piui luogo per il diritto, né si puod parlare
di vero progresso; giacché l'nomo decade allora dalla sua dignita, per
diventare semplice numero della massa: non piit ‘soggetto’, ma ‘og-
getto' di diritto; non piu signore, ma schiavo; non pii ‘fine‘ma ‘stru-
mento' e vittima di un progresso solo materiale ed apparente. E, in-
vece, proprio nella dignita della persona umana, é nel pieno e coe-
rente riconoscimento del suo immortale destino, della sua inaliena-
bile autonomia, della sua essenziale liberta e dei suoi fondamentali
diritti, la radice e lo stimolo del progresso sociale cristiano».’2

Dalla verita sulla persona umana al diritto e alla giustizia e, poi,
alla carita, come esorta mons. Vincenzo Franco, arcivescovo di
Otranto:

«Mettetevi alla scuola di Cristo e imparerete a vincere con la forza
della verita, del diritto, della giustizia, dell’'amore».3

La «civilta dell’amore» nasce dunque dal Cuore di Gesu Risorto
quando il farsi prossimo & condivisione, solidarieta rispetto all’ur-
genza dei problemi immediati ma anche quando & impegno a rimuo-
vere le cause sociali dei problemi stessi, delle ingiustizie e delle emar-
ginazioni. Ci soccorre in questa indicazione una penetrante rifles-
sione di mons. Giuseppe Vairo, arcivescovo di Potenza:

71 CEP, Le Chiese di Puglia oggi e domani, cit., n. 35.

72 Lettera collettiva dell’Episcopato meridionale, 1948, n. 6.

73 V. FRANCO, Messaggio per la Giornata mondiale della gioventii, 20 Marzo 1988, in
«L’eco idruntina», A. LXIX, marzo 1988, p. 109.

30



«Il regno che Gesii instaura nella storia, presenta un Dio che si pone
come salvatore misericordioso accanto ai deboli, ai poveri, agli afflitti,
agli affamati, agli affaticati, a quanti si curvano sotto il peso della
situazione sociale. Nella condizione oggettiva del povero, del debole,
dell’'oppresso c'é Cristo che interpella la sua Chiesa e tutta la comu-
nita degli uomini. Il grido degli indigenti, degli indifesi, degli emar-
ginati, degli affamati, degli assetati, dei senza tetto, dei senza vestito,
degli ammalati, dei carcerati é un’insopprimibile istanza che Gesii fa
sua. Occorre ascoltare, esaudire questo grido, soddisfare questa istanza,
se si vuole essere accolti da Cristo giudice, nel regno definitivo. Due
sono le forme che assume l'istanza dei poveri. Da un lato c’é la do-
manda immediata di chi é bisognoso, emarginato, abbandonato, sof-
ferente, ammalato, che reclama con urgenza il nostro intervento. Come
il Samaritano della parabola evangelica dobbiamo rispondere nella
misura delle nostre possibilita. Dall’altro c’é la domanda di dimen-
sione sociale che passa attraverso le strutture. La societd consumi-
stica e gaudente ha creato dei meccanismi strutturali che sono il coa-
gulo dell’egoismo, del peccato che incatena l'uomo. L'urgente do-
manda dei poveri reclama l’efficace impegno di tutti per un cambia-
mento di uno stile di vita e per una valida trasformazione delle strut-
ture. Impegno morale e impegno politico dovranno convergere per
la soluzione di questo gravissimo problema sociale. Dobbiamo ten-
dere verso una societd in cui l'arricchimento sia in qualche modo di-
sonorato. (...). Nella vita stessa della Chiesa bisogna disonorare il da-
naro».74

Troppo spesso si ¢ messa da parte la dimensione sociale nella ca-
ritd, troppo spesso ci si & dimenticati che non ci puo essere carita
senza prima aver adempiuto gli obblighi della giustizia. Osserva
mons. Aurelio Sorrentino, arcivescovo della diocesi di Reggio
Calabria-Bova:

«Onestamente bisogna riconoscere che in questa svalutazione del
valore sociale della carita i cristiani hanno una parte di responsabi-
lita in quanto, trascurando alle volte gli obblighi di giustizia, hanno
offerto come dono di carita quanto era dovuto a titolo di giustizia».’

Ma la «civilta dell’amore» potra veramente stabilirsi solo quando
dalla giustizia si passera alla carita. Si fanno molti discorsi e vi sono
molte, profondissime riflessioni teologiche, filosofiche, etiche, pa-

74 G. VAIRO, Il Vangelo ai poveri. Omelia durante la Messa del Crisma, (16.4.1987), in
«Bollettino delle Chiese di Basilicata», gennaio-giugno 1987, Anno VIIL n. 1 € 2, pp.
77-78.

75 A. SORRENTINO, Eucaristia. Dimensione ecclesiale e sociale, in «Rivista Pastorale.
Ufficiale per I’Arcidiocesi di Reggio Calabria-Bova», Anno XL, Gennaio 1987, p. 43.

31



storali sulle differenze e sui rapporti tra giustizia e carita. Vorrei,
per parte mia, fare un discorso molto semplice. Giustizia vuol dire
che chi ha due cappotti ne da uno a chi non ne ha e cioe vuol dire
amare il prossimo come se stessi, trattare gli altri come si vuole es-
sere trattati; ¢ la misura dell’uguaglianza, Carita vuol dire che se
si ha un solo cappotto e si vede un fratello che ne & sprovvisto e che
soffre, gli si dona il nostro unico cappotto accettando di soffrire al
suo posto. Questo vuol dire non amare il prossimo come se stessi
ma amarlo come Gesti ci ha amati: la misura ¢ dunque quella della
donazione totale. Parliamo dunque, come dice mons. Sorrentino,

«di una carita che é piti grande del male, che é sempre capace di
andare ‘oltre*la misura della giustizia e dell'uguaglianza, che sa dare
all’altro non soltanto il ‘suo', ma molto pii del ‘suo‘per il quale non
doniamo qualcosa, ma noi stessi».76

Il farsi prossimo come via per la costituzione della «civilta dell’a-
more» comporta certo una differenziazione e articolazione degli im-
pegni e delle responsabilita ai vari livelli e nei vari ambiti di una
societd complessa e pluralistica, sempre piu integrata a livello mon-
diale. Comporta innanzitutto un impegno di azione locale, nel quar-
tiere e nella cittad, ma sempre con una mentalita universale, con un
pensare mondialmente, perché I’ambito storico della giustizia sociale
& oggi mondiale e tutti i problemi piu gravi (la pace, lo sviluppo, I'e-
quilibrio ecologico e la sua salvaguardia) richiedono una integrazione
di dimensione mondiale e dimensione locale e un’avvertita coscienza
sociale della mondialita.

Peraltro questo multiforme articolarsi degli impegni e delle re-
sponsabilita & ben messo in luce da mons. Todisco che afferma:

«Il primo servizio da rendere al prossimo ¢ il dovere personale, quo-
tidiano svolto con competenza e fedeltd, poi i servizi volontari gra-
tuiti in rapporto alle necessita emergenti e ancora la distribuzione
dei beni materiali a chi ne ha bisogno. La carita richiede l'impegno
per eliminare le cause di sofferenza e di poverta con l'azione politica
generale, esige l'aiuto ai bisognosi perché escano dalla privazione e
dalla dipendenza ed acquisiscano autonomia e sicurezza; impone at-
tenzione alla realtd vicina dei piii poveri, degli emarginati, dei cosid-
detti ultimi e ai problemi di tutto il mondo: il lavoro, la giustizia, la
pace per tutti, la fame e le malattie nei paesi sottosviluppati del Terzo
Mondo».77

76 Ibid., p. 46.
77 S. Topisco, Per una comunita ecclesiale adulta nella fede, cit., p. 62.

32



La «civilta dell’amore» nasce dal Cuore di Gesu Risorto, quando
nei vari livelli e secondo le differenti responsabilita sociali alle quali
siamo chiamati, riusciamo a realizzare la giustizia e a incamminarci
sulla via della carita, ponendo il nostro cuore nel Cuore di Gesu Ri-
sorto. Cosi fecero Ludovico da Casoria e Caterina Volpicelli, Bartolo
Longo e Giuseppe Moscati, cosi fecero Filippo Smaldone e Annibale
Maria Di Francia e, ancora, Luigi Sturzo, Giorgio La Pira e Aldo Moro
e tanti altri nostri fratelli e sorelle rimasti sconosciuti.

Mettendo il nostro cuore nel Cuore di Gesu Risorto e accostandoci
alla mensa eucaristica possiamo giungere a quei frutti evangelici che
sono la fiducia, la liberta di spirito, 'impegno sereno a capire sem-
pre pii1 la realts, il dialogo, la competenza nel lavoro, la gratuita.”™
Possiamo giungere a seguire Gesu che si € messo in comunione con
tutti, superando barriere religiose e steccati sociali e culturali.”
Senza questa disposizione dello spirito, senza questa apertura men-
tale, senza la disponibilita all’ascolto e il costume civile del dialogo,
senza una mentalita non dogmatica, non settaria, non integralistica,
non potremo essere artefici della «civilta dell’amore». Come ha in-
dicato Giovanni Paolo II:

«La comunitd cristiana é ben conscia di non poter essere la sola
promotrice di valori nella societa civile. Essa da, ma allo stesso tempo
riceve, in una sorta di dialogo esistenziale».80

11 dialogo dunque & condizione, sostegno e via di sviluppo della «ci-
vilta dell’amore» che puo ben definirsi «civilta del dialogo»: dove vi
& dialogo franco e profondo, sincero e autentico, li si edificano le fon-
damenta e le colonne portanti della «civilta dell’amore». Ha osser-
vato Bruno Forte: ‘

«In quanto incontro nella parola il dialogo é uscita da sé, accoglienza
dell’altro, comunicazione edificante e liberante dei due: in esso la pro-
venienza, la venuta e l'avvenire, propri della storia dell’amore, ven-
gono portati ad espressione, si fanno linguaggio. Il dialogo é il lin-
guaggio dell’amore e percio la sua ‘casa’, il luogo dove esso abita e
in cui esso pud rivelarsi. Percid, dove non c’é amore non potra esserci
dialogo; ma anche, analogamente, dove non c’e dialogo & dubbio che
possa esserci veramente amore».8!

78 Cfr. CEl, Eucaristia, comunione e comunitd, n. 63.

79 Cfr. CEI, Comunione e comunitd, n. 25.

80 GrovanNI Paoro II, Discorso al Presidente del Consiglio, 3.6.1985, n. 3.

81 B. FORTE, Per una teologia del dialogo come teologia dell’amore, in «Asprenas»,
Anno XXXIV, marzo 1987, p. 13.

33



Il dialogo appare piu difficile, ma tanto pitit necessario e impre-
scindibile nella nostra realta contemporanea, secolarizzata e plura-
listica. Non possiamo fuggire le nostre responsabilita storiche: que-
sta € la parte di storia che il Signore ci ha affidato perché possiamo
aprire in esso gli orizzonti della speranza della salvezza. Dobbiamo
amare il nostro secolo senza adeguarci alla mentalita del secolo, dob-
biamo saper dialogare con gli uomini di un’eta secolarizzata sem-
pre piu senza secolarizzarci. Come dice Franco Casavola:

«la societa laica e secolarizzata dei nostri giorni é il luogo del Van-
gelo, per noi. Non ci é dato di scegliere modelli di societa cristiana
in cui sia piti agevole professare la nostra fede. Nella storia della sal-
vezza, questo é il tempo che ci é dato da vivere, con tutte le occasioni
di bene e di male. Accettarlo, per contribuire a redimerlo, secondo
il disegno dell’infinita misericordia di Dio, significa apprendere a di-
stinguere nella complessa realta degli uomini i segni, talora appena
percettibili, dello Spirito che soffia dove vuole, anche fuori e lontano
della Chiesa, continuamente scompigliando le nostre certezze».82

La «civilta dell’amore» non ¢ distruzione di valori ma riassunzione
di valori, non puo perciod edificarsi senza

«un sentimento di profonda stima di fronte a ciod che ‘c'é in ogni
uomo', percio egli stesso, nell’intimo del suo spirito, ha elaborato ri-
guardo ai problemi pii profondi e pii importanti; si tratta di rispetto
per tutto cio che ha operato in lui lo Spirito, che ‘soffia dove vuole*83

Rispetto e dialogo sono dunque i modi per edificare la «civilta del- .
I’amore», sfuggendo ai due rischi opposti della riduzione secolari-
sta e della riduzione integrista.® Il secolarismo si adegua alle forme
presenti e non costruisce una civilta nuova. L’integralismo nega la
misericordia evangelica e mirando, di fatto, a una civilta confessio-
nale giunge a una sorta di «civilta della Crociata». In realta l'inte-
gralismo riduce il dialogo alla presenza di un proprio monologo scio-
rinatore di certezze, non & percio vero dialogo e non & misericordia.
Non si vince cosi il male, si cerca di elevare barriere e muri di pro-
tezione. Ma, come dice il Papa:

82 F. CasAvoLA, Chiesa e societd: una prospettiva di dialogo, in «Asprenas», Anno
XXXIV, marzo 1987, pp. 92-93.

83 Grovannt Paoro II, Redemptor Hominis, n. 12.

84 Cfr. B. ForTE, Comunione, missione e laicitd, in «Asprenas», Anno XXXIV, giugno
1987, pp. 154-155.

34



«l significato vero e proprio della misericordia non consiste sol-
tanto nello sguardo, fosse pure il piii penetrante e compassionevole,
rivolto verso il male morale, fisico o materiale: la misericordia si ma-
nifesta nel suo aspetto vero e proprio, quando rivaluta, promuove e
trae il bene da tutte le forme di male, esistenti nel mondo e nel-
l'u0mo».85

«Vorremmo percio — esortano i vescovi italiani — che le comu-
nita cristiane d’Italia comprendessero che la comunione non le porta
a rinchiudersi in sé stesse, ma al contrario le invita e provoca a sco-
prire ovunque gli innumerevoli germi di comunione che lo Spirito
di Dio sparge nel cuore degli uomini, anche di quelli che sono lon-
tani dalla fede, dalla Chiesa, o addirittura ad essa ostili».86 « Dovun-
que, infatti, si opera con animo sincero per costruire un mondo pitt
giusto, piti rispettoso della persona umana, proteso alla realizzazione
della liberta e della pace, ‘si prepara la materia per il Regno dei cieli'.
Tutti coloro che, indipendentemente dalle convinzioni religiose o dalle
ideologie, operano con sacrificio e dedizione per il bene dell'uomo,
devono poter contare sulla comprensione e sulla solidarieta delle co-
munitd cristiane»87

Ci restano, ora, da individuare i luoghi e le forme storiche in cui
si edifica la «civilta dell’amore» che nasce dal Cuore di Gesu Risorto.

Un primo ambito & quello dell'impegno politico, individuale o di
gruppo, che comunque non impegna mai la Chiesa in quanto tale per-
ché essa & distinta dalla comunita politica e dove dunque puo aversi
un legittimo pluralismo di opzioni differenti. La «civilta dell’amore»
si edifica nella politica quando noi apriamo la politica ai valori spi-
rituali, ai valori della gratuita, della sincerita, dell’amicizia, della
convivialita, della tenerezza, della creativita, del disinteresse. Si co-
struisce quando colui che & impegnato in politica agisce secondo de-
terminati abiti virtuosi, abiti sapienziali. Non ¢ dunque tanto un pro-
blema ideologico o culturale ma un problema di prassi, di virti del-
l'operare pratico in cui si esprime la «regalita» come servizio.®®

E importante il dono della sapienza ed ¢ anche questo un frutto
dell’amore di Gesti, come diceva il card. Alfonso Capecelatro. Al di
sotto dell’ambito politico vero e proprio, vi € il piu ampio ambito

85 GIOVANNI PaoLo 1I, Dives in misericordia, n. 6.
86 CEI, Comunione e Comunitd, n. 49.

87 Ibid., n. 56.
88 Cfr. GIOVANNI PaoLo II, Redemptor Hominis, n. 21; G. COSTANZO, vesc. di Nola, For-

mazione della coscienza morale in ordine all'impegno sociale e politico, in «Bollet-
tino della Diocesi di Nola», Anno II N.S., n. 3, novembre-dicembre 1987, pp. 205-207.

35



sociale, civico e civile. Qui si tratta di contribuire a formare una cul-
tura civica di base fondata sui valori umani fondamentali, di formare
coscienze mature, libere e forti, capaci di scelte autonome, di elabo-
rare culture sociali e politiche profondamente ed intrinsecamente
democratiche.? Si tratta, ancor di pit, di costituire forme nuove e
concrete di solidarieta attive vissute, di corresponsabilita e di par-
tecipazione ugualitaria. Come osserva giustamente mons. Giuseppe
Agostino, arcivescovo di Crotone e S. Severina:

«L’'uomo per realizzarsi cerca oggi ‘incontri interpersonali' Per non
perdersi nella massa, cerca questo ‘spazio vitale*per il suo ‘essere‘ed
il suo ‘agire’ L'uomo della fretta, della societd industrializzata rischia
una solitudine tragica e dolorosa; non si ritrova nelle relazioni inte-
rumane, di interesse comunitario. Ed ha esigenza di incontro. Molti-
plica le espressioni del sociale come linguaggio, come ricerca, ma po-
stula concretamente ‘comunione’. Se non si recupera la ‘comunione’ '
moriremo nell’insoddisfazione e nell’alienazione‘».99

Piu alla base ancora dell’ambito sociale, civico e civile vi & I’am-
bito ecclesiale. Anche la Chiesa in quanto tale con la vita delle sue
comunita locali, le diocesi e le parrocchie, ¢ chiamata alla costru-
zione storica della «civilta dell’amore». Cid puo aversi attraverso un
continuo rinnovamento evangelico delle nostre Chiese, sulle vie in-
dicate dal Concilio Vaticano II. Si tratta di condurre un serio lavoro
pastorale di formazione puntando alla qualita piti che alla quantita,
si tratta di eliminare ogni traccia di clericalismo, si tratta di rinno-
vare le parrocchie attraverso una cultura di comunione e articolan-
dole come comunione di comunita.

A proposito del lavoro di formazione, gia il grande vescovo meri-
dionale che fu mons. Nicola Monterisi, osservava:

«Non basta pero per sé aumentare il numero dei comunicandi e delle
comunioni. Non é il numero che edifica, ma la qualita. Daltronde pud
anche la Comunione diventare un uso, un’abitudine, una corrente,
una devozione sensibile e purtroppo! una superstizione (...). Non é forse
raro in noi un senso di sconforto, quando ci pare di constatare che
al numero di comunioni, in certi ambienti, non risponde il frutto che

89 Cfr. G. MALANDRINO, vesc. di Acireale, Essere laici oggi nella Chiesa e nel mondo.
Piano Pastorale diocesano, in «Bollettino Diocesano di Acireale», Anno XCIV, n. 1,
1988, p. 9.

90 G. AGOSTINO, Le CEB verso una parrocchia comunione di comunitd, in AA.VV., Co-
munita ecclesiali di base e rinnovamento conciliare, Dehoniane, Bologna, 1986, p- 134.

36



ci aspetteremmo (...). Fin qualche Congresso Eucaristico ci puo sem-
brare come una specie di nubifragio di un’ora con molto rumore e
torrenti di acque, ma con poco vantaggio del terreno che non le puo
assorbire. Che cosa é mancato o cosa manca? Il lavoro previo e con-
comitante di paziente e quotidiana formazione e preparazione delle
anime, nelle quali I'Eucaristia deve fruttificare» .91

Sul clericalismo osserva invece mons. Mincuzzi:

«Il clericalismo ¢é di sua natura accentratore, monopolizzatore, pi-
ramidale. Il clericalismo é (e ci dispiace quando ce lo dicono) potere:
e come ogni potere ha paura ed é portato a quantificare. La paura,
che ¢ lopposto della fede, porta alla diffidenza, alla disistima, alla
solitudine; porta a confidare nei mezzi terrent, nell’astuzia, nell'or-
ganizzazione, nelle alleanze compromettenti. Il clericalismo é tenden-
zialmente conservatore, cioé antistorico, antibiblico: perché la novita
della Parola porta ad una visione della storia che non é chiudersi nel
ciclo ma rompere il ciclo per andare avanti verso i tempi ultimi, i cieli
e la terra nuovi. Il peggio si verifica quando contagiamo i laici con
il nostro clericalismo. Il clericalismo é pieno di saccenteria, é indivi-
dualismo, é parrocchialismo come difesa del feudo, é temporalismo,
& (scusatemi se lo dico: sono in definitiva prete anch'’io) una figura
anacronistica, regressiva, che si presta alla caricatura».9?

Anche nelle nostre comunit, nelle nostre parrocchie dobbiamo co-
struire la «civilta dell’amore», con un serio lavoro di formazione, di
rievangelizzazione, eliminando ogni residuo di clericalismo, co-
struendo la fraternit3, il clima di comunione e di corresponsabilita,
di «cospirazione evangelica».

Questo pud essere reso pill agevole rinnovando la parrocchia come
comunione di piccole comunita.

Ha affermato mons. Salvatore De Giorgi, allora arcivescovo di Fog-
gia, Bovino e Troia e oggi arcivescovo di Taranto:

«Proprio in quanto comunita la parrocchia trova le sue articola-
zioni di base nelle piccole comunita che sotto l'azione dello Spirito
Santo sorgono e si sviluppano ai nostri tempi all'interno della Chiesa
ed esprimono la ricchezza del suo mistero. Queste piccole comunita
vengono chiamate giustamente Comunita Ecclesiali di Base. Esse na-
scono dal desiderio e dalla ricchezza di una dimensione pii umana

91 M. MoNTERISI, Trent’anni di episcopato. Moniti e istruzioni, Pisani, Isola del Liri,
1950, pp. 344-346.
92 M. MINCUZZI, op. cit., p. 21.

37



che le parrocchie, specialmente grandi, difficilmente possono offrire,
e intendono prolungare in certo qual modo al livello spirituale e reli-
gioso di culto, di approfondimento di fede, di carita fraterna, di pre-
ghiera, di comunione coi pastori, la comunita parrocchiale».9?

E mons. Agostino annota:

«In questa societa tormentata anche l'esperienza cristiana non puo
essere piil vissuta nel vago, nell’anonimato, nel puro esigenziale. Deve
tradursi, per essere autenticamente cristiana, in esperienza autenti-
camente umana; deve essere ‘personalizzante’ cioé fondante l'uomo
nel suo valore e nella sua dialogicita. E personalizzante se é veramente
comunitaria. Ecco allora l'esigenza di un’espressione comunitaria dove
l'uomo sia soggetto attivo, dove si senta accolto e accolga, nell’espe-
rienza di un amore che raccoglie e che trascende, che si dona e che
si incarna, che muove e si diffonde. Questa esperienza é la piccola
comunita, diciamo il gruppo ecclesiale di base»%*

Ma I'ambito ancora pii1 basilare per la costruzione della «civilta
dell’amore» & la famiglia che ¢ la cellula della societa civile e cel-
lula della comunita ecclesiale ed & percid anche, necessariamente,
cellula fondamentale della «civilta dell’amore». Si potrebbe parlare
di «civilta domestica dell’amore». Nella famiglia attraverso l'etica
della tenerezza® si rovescia ogni mentalita maschilista e si vive in-
vece la vera uguaglianza e reciprocita e quindi I'autenticita dei rap-
porti uomo-donna, in cui si manifesta e si realizza il valore del corpo
e del sesso, perché — come afferma Giovanni Paolo II — il corpo
e la sessualita costituiscono un valore non abbastanza apprezzato.®
Nella famiglia si vive la logica della gratuita, si educa e si speri-
menta il rapporto sociale e le sue responsabilita, si realizza una co-
municazione umana vera che sola pud spezzare l'egemonia dei me-
dia.”’

Una famiglia che viva e si consacri al Cuore di Gesu Risorto costi-
tuira la «civilta dell’amore» aprendosi ai bisogni degli altri, ai pro-

93 §. DE GIORGI, Rinnovamento nella comunione la Parrocchia Comunita di famiglie,
2 febbraio 1982, in Lettere pastorali 1982-1983, Magistero Episcopale, Verona, 1985,
c. 1022.

94 G. AGOSTINO, op. cit., p. 134. _

95 Cfr. GIOVANNI PaoLo II, Dives in misericordia, n. 14.

96 G1ovANNI PaoLo 11, 11 corpo dell’uomo é un’autentico valore, catechesi del 22 otto-
bre 1980.

97 Cfr. CEI, Comunione e Comunita nella Chiesa domestica.

38



blemi e alle sofferenze degli uomini, alla giustizia e alla solidarieta
verso tutti.”®

Abbiamo dunque visto in che modo, a quali condizioni, con quali
dinamiche e in che forme la «civilta dell’amore» nasca dal Cuore di
Gesu Risorto.

Ci resta in conclusione da dire qualcosa sulla spiritualita e sulla
preghiera proprie di questa dimensione, per comprendere il senso
della preghiera in una «civilta dell’amore» che nasce dal Cuore di
Gesu Risorto.

Le caratteristiche fondamentali mi sembrano due: la confidenza
con il Signore e la gratuita come festa fraterna.

S. Alfonso invita a conversare continuamente in modo familiare
con il Signore:

«Prendete il costume di parlargli da solo a solo famigliarmente e
con confidenza ed amore, come ad un vostro amico, il piit caro che
avete, e che piti v'ama (...). Non si domanda gia da voi un’applicazione
continua della vostra mente, per cui abbiate a scordarvi di tutte le
vostre faccende e delle vostre ricreazioni. Altro non vi si dimanda se
non che senza tralasciare le vostre occupazioni, facciate verso Dio
quello che fate nelle occasioni verso coloro che vi amano, e che voi
amate. Il vostro Dio sta sempre appresso di voi, anzi dentro di voi».%°

Si tratta dunque di una preghiera continua come preghiera del
cuore che sente sempre la presenza di Dio, si sente alla presenza di
Dio, sia nella presenza di Dio. Si tratta di una preghiera che rice-
vendo il dono dell’amore dallo Spirito Santo, per mezzo del Cuore
di Gesu Risorto, sa abbandonarsi alla confidenza col Signore, sa
aprirsi spiritualmente alla Trinita. Mons. Raffaele Pellecchia, allora
vescovo di Alife, scriveva nel 1962:

«Nell'ultima Cena Gesit ha promesso lo Spirito Santo per la sua
Chiesa; ma poi ha aggiunto quanto di pitt confortante puo esservi per
un’anima innamorata: Chi mi ama, osservera la mia parola, e il Pa-
dre mio lo amera; e verremo a lui e faremo dimora presso di lui; cio
vuol dire che quando un’anima si apre all’amore, riceve il dono di
accogliere in sé, in modo permanente, la presenza augusta del Padre,
del Figliolo e dello Spirito Santo: Non sapete che siete il tempio di
Dio? afferma I'’Apostolo S. Paolo (...). Cosi la paternita di Dio diventa

98 CEI, Eucaristia, comunione e comunitd, n. 96.
99 S. ALFONSO DE’ LIGUORI, Modo di conversare continuamente alla famigliare con Dio,
in Opere Spirituali, Ancona, 1843, pp. 142-143.

39



un centro di confidenza, un punto di appoggio nell’'ora della stan-
chezza, una sicurezza nell’indecisione; il Verbo diventa uno di noi,
perché noi, diventati per grazia come Lui, potessimo essere ricono-
sciuti dal Padre; s'inserisce nel tempo per riportarci nell’eternita; lo
Spirito Santo ci unisce al Padre e al Figlio, ci indica nel cielo una pa-
tria e sulla terra un ricco patrimonio di grazia da amarsi come il
cielo».100

Ma questa spiritualita che si esprime nella confidenza verso il Si-
gnore, si esprime pure nella gratuita verso i fratelli, una gratuita
che si manifesta nella convivialita e nella festa. Come dice mons. Sor-
rentino:

«Gesui gradiva stare a pranzo con i suoi discepoli; accetto l'invito
alle nozze di Cana (Gv 2,1-11), l'invito a pranzo di Levi il pubblicano
(Lc 5,20), di Simeone il fariseo (Lc 7,36) tanto da attirarsi l'accusa di
beone e mangione, di amico dei pubblicani e dei peccatori (Lc 3,34).
11 banchetto nella prospettiva profetica e nell’insegnamento di Gesi
e anche segno dell’era messianica ed ha valenza escatologica (Is 25,6;
55,1-3; Lc 22,29-30; Mr 2,18-19)».101

La stessa Eucaristia prefigura il banchetto escatologico e anticipa
la liturgia celeste. La spiritualita della festa ha dunque valenza mes-
sianica e manifesta lo spazio del gratuito, della creativita, del rap-
porto con gli altri.!%? «Le persone che ci vivono accanto avranno il
loro vero volto, dopo che le avremo incontrate ‘alla festa‘, e avremo
imparato a guardarle come fratelli e sorelle e ‘compagni‘».1,

Abbiamo dunque visto come la «civilta dell’amore» nasca dal Cuore
Crocifisso e come nasca dal Cuore di Gest Risorto. Abbiamo ideal-
mente contemplato nel primo caso la tradizione spirituale del cri-
stianesimo occidentale e nel secondo caso la tradizione spirituale del
cristianesimo orientale. Abbiamo condotto questa doppia riflessione
riferendoci ampiamente al patrimonio della Chiesa meridionale, di
vescovi meridionali, di teologi meridionali, di laici meridionali. Ri-
teniamo infatti che la vocazione della nostra terra del Sud, della terra
di S. Lucia e di S. Vito, di S. Agata e dei Martiri Idruntini, stia spe-

100 R. PELLECCHIA, In novitate vitae: il Battesimo, 4 marzo 1962, in Lettere pastorali
1962-1963, Magistero Episcopale, Cittadella (Padova), 1964, cc. 1401-1402.

101 A. SORRENTINO, op. cit., p. 55.

102 Cfr. CEl, Eucaristia, comunione e comunitd, n. 76.

103 CEI, Il Giorno del Signore, n. 17.

40



cialmente oggi nell’essere ponte spirituale ecumenico tra Occidente
ed Oriente, perché noi speriamo con nostalgia di unita e con inde-
fettibile speranza in una comunione piena nel futuro.

«Il futuro! Per quanto possa umanamente apparire gravido di mi-
nacce e di incertezze, lo deponiamo con fiducia nelle tue mani, Pa-
dre Celeste, invocando l'intercessione della Madre del Tuo Figlio e
Madre della Chiesa, quella dei tuoi apostoli Pietro e Paolo e dei santi
Benedetto, Cirillo e Metodio, di Agostino e Bonifacio e di tutti gli al-
tri evangelizzatori dell’Europa, i quali, forti nella fede, nella speranza
e nella caritd, annunciarono ai nostri padri la tua salvezza e la tua
pace, e con le fatiche della semina spirituale dettero inizio alla co-
struzione della Civilta dell’Amore, al nuovo ordine basato sulla tua
santa legge e sull’aiuto della tua grazia, che alla fivie dei tempi vivifi-
chera tutto e tutti nella Gerusalemme celeste. Amen».104

104 Grovannt Paoro 11, Slavorum Apostoli, n. 32.

41






