P GIACOMO ENGELS o.s.b!

San Benedetto Patrono d’Europa

Quando parliamo di un patrono, si suppone che la persona cosi chia-
mata sia in correlazione con 'ambiente che invoca la sua protezione, o
meglio ancora che abbia attivamente collaborato alla sua creazione. Ma
rispetto all’Europa non possiamo affermare niente in questo senso per 5.
Benedetto.

Se si parla di S. Benedetto come patrono dell’Europa, ci si riferisce al-
Pinfluenza che la regula monasteriorum, di cui egli & ritenuto I'autore, ha
esercitato sui monaci nel Medioevo e attraverso loro su tutta la cultura
medievale.

Tuttavia i nostri sociologi osservano che “non si puo creare 'Europa
sulla base della nostalgia delle foreste germaniche, né sul ricordo del cri-
stianesimo medievale, se non altro perche venti milioni di musulmani vi-
vono sul continente europeo”2. Il paragone ¢ discutibile, ma esprime al-
meno una certa esitazione che gli storici avvertono, quando sono invita-
ti a parlare sul contributo dei monasteri medievali al sorgere dell’Europa.

I. — Il primo problema allora &: di quale monachesimo si parla e di
quale Europa?

Per cominciare dall’ultimo quesito si potrebbe citare Marc Bloch. Egli
affermava che I'Europa ¢ sorta, quando I'impero romano ¢ crollato’. Lu-

U Monaco dell’Ordine di San Benedetto Chevetogne (Belgio).

2 La citazione proviene da D. SCHNAPPER (“Le Monde” del 28 maggio 2000, p. 8).

3 M. BLOCH, citato da J. LE GOFE, LEurope est-elle née au Moyen-dge?, Seul, Paris 2003,
p. 12. Bloch aveva scritto nel Projet d'un enseignement d histoire comparée des sociétés européennes

21



cien Febvre ha ripreso questa affermazione aggiungendo: “sarebbe meglio
dire: I'Europa ¢ diventata una possibilita, quando I'impero si ¢ disgrega-
t0”4. E chiaro che quest’affermazione consideri solo I'Europa occidenta-
le, perche I'Impero Romano nella parte orientale era rimasto in vita e si
era anche rafforzato. Febvre prosegue manifestando una considerazione
piu positiva in ordine alla funzione del Cristianesimo come corrente-sor-
gente della formazione culturale dell’Europa: “Durante tutto il Medioe-
vo I'azione potente del Cristianesimo ha fatto passare incessantemente al
di sopra delle incerte frontiere di quei regni dal territorio instabile le
grandi correnti della civilta cristiana. Questo ha contribuito alla creazio-
ne in occidente di una coscienza comune che non tiene conto delle se-
parazioni delle frontiere e questa coscienza — a poco a poco laicizzata —
ora ¢ divenuta una coscienza europea’.

Se si vuol parlare dell’Europa, non si puo fare astrazione dalla cultura
cristiana medievale. Non si tratta di nostalgia verso un’epoca passata, ma di
riconoscimento di componenti strutturali nella formazione dell’Europa at-
tuale. Per contro la cultura musulmana non ha avuto nessun influsso in
quanto tale, se non negativamente come pericolo costante. La trasmissione
di una parte considerevole della filosofia e della fisica greca & certo un me-
rito non trascurabile, ma non ¢ propriamente cultura musulmana. Invece
nell’Occidente i monasteri hanno continuato a trascrivere gli autori classi-
cl, e per questo sono una componente essenziale nella trasmissione della
cultura antica che, attraverso il Rinascimento e lo sviluppo del pensiero
moderno, ha formato la cultura dell’Europa occidentale contemporanea.

Senza i monasteri benedettini, la cultura classica sarebbe stata com-
pletamente dimenticata e I'Occidente sarebbe davvero sparito nelle fore-
ste germaniche!

Se ad uno sguardo retrospettivo appare chiara I'importanza del mona-

(1934): 1l mondo europeo in quanto tale & una creazione del Medioevo. Allora si & disfatta 'uni-
ta, almeno relativa, del mondo mediterraneo e nello stesso tempo sono stati butati insieme nel
crogiolo i popoli romanizzati con altri che Roma non aveva mai conquistati. Allora ¢ nata I'Eu-
ropa e questo mondo europeo, cosi definito, ¢ stato da allora sempre attraversato dalle stesse cor-
renti comuni (ripreso in Histoire et Historiens, Armand Colin, Paris 1995, p. 126).

4 L. FEBVRE, LEurope, Génése d'une civilisation, Cours professé¢ au College de France en
1944-45, présenté et annoté par T. Charmasson et B. Mazon, avec la collaboration de S. Lude-
mann, préf. de M. F'erro, Perrin, Paris 1999 (1944), p. 44.

22



chesimo per la formazione della cultura europea, non ¢ tuttavia altrettanto
evidente e lineare il processo evolutivo di questo movimento religioso.

La vita monastica si & sviluppata, sulla scia degli eremiti egiziani, co-
me una presa di distanza dalla vita sociale affinché si fosse unicamente at-
tenti alla volonta del Signore rivelata nella Sua Parola. I monaci (uomini
e donne) vivevano, come credenti, sempre in rapporto con la chiesa lo-
cale, ma ad una certa distanza e non solo fisica: a cid allude 'apoftegma:
stare lontano dalle donne e dal vescovo. 1l motivo principale era di evitare
di essere inseriti nel clero e cosi dover abbandonare la solitudine. Ma
spesso la distanza andava oltre e cosi i gruppi monastici si facevano aral-
di della vera fede contro gli ariani, come sotto S. Atanasio; ma succede-
va anche che diventavano propugnatori di dottrine non ortodosse, come
successe in Palestina con i monofisiti.

In Occidente perd durante il V secolo si assiste ad un inserimento du-
revole nella struttura della Chiesa di iniziative ascetiche che cominciava-
no ad avere un carattere individualistico. Il prof. Uginet spiega questo fe-
nomeno come un collegamento tra la venerazione dei martiri nella chie-
sa antica e il riconoscimento della santitd personale e dei doni carismati-
i soprannaturali di certi monaci’.

Durante tutto il periodo paleocristiano e il medioevo antico si dava
molta importanza ai luoghi di sepoltura dei martiri o ai santuari dove ri-
posavano le loro reliquie. Erano luoghi investiti di una grandissima atte-
sa per l'intervento del santo venerato.

Nel mondo pagano al principe era attribuito, oltre ad una funzione di
capo dell’esercito, anche un compito importante come personaggio cul-
tuale e divinatore. Nell'impero romano, divenuto cristiano, il ‘basileus’
continuava a godere un certo prestigio religioso che gli permetteva di
prendere decisioni assai importanti in materia religiosa; lo stesso succe-
deva nei regni gotici ariani. Ma quando le tribli germaniche si avvicina-
vano alla professione di fede catrolica i vescovi insistevano sulla separa-
zione tra potere civile e religioso6. Cosi la funzione sacrale del re come in-

5 E-C. UGINET, Les Abbayes médiévales aux sources de I’Europe, p.1 6, in P POUPARD, B.
ARDURA (edd.), Abbayes et Monasteres aux racines de I’Europe, Cerf, Paris 2004.

6 B. DUMEZIL, Fonction royale et conversion nationale, pp. 174-179, in Les racines chrétien-
nes de I’Europe. Conversion et liberté dans les royaumes barbares Ve-VIIle si¢cle, Fayard, Paris 2005.

23



termediario tra la divinita e il popolo cominciava ad essere riservata a co-
loro che nell’'ambito religioso, per la loro condotta di vita, erano stimati
come saggi e forniti di doni carismatici. Percid, in quel periodo di incer-
tezza economica e di cambiamenti politici imprevedibili, le fondazioni
monastiche erano considerate come punti di riferimento e di aiuto per
una organizzazione piu stabile dello Stato. D’altra parte per i nobili, le
donazioni ai monasteri vennero ritenute utili per ottenere vantaggi spiri-
tuali.

La fondazione o il restauro dei monasteri era percid spesso il risultato
di un insieme di considerazioni politiche e di motivazioni religiose e il lo-
ro influsso principale non oltrepassava il ristretto ambiente locale.

Tuttavia, per I'influsso di certi movimenti missionari, come gli irlan-
desi con S. Colombano o gli anglosassoni con S. Wilibrordo e soprattut-
to con S. Bonifacio, la loro importanza crebbe incessantemente. In se-
guito all’azione congiunta di S. Benedetto d’Aniane e dell'imperatore Lu-
dovico il Pio, nell'817 la Regola Benedettina divenne codice obbligato-
rio. Da quel momento si pud affermare che l'influsso di S. Benedetto sia
divenuto universale nella cristianita occidentale. Ma dobbiamo anche ri-
cordare che I'influsso di tradizioni anteriori alla redazione della Regola &
soggetto ad interpretazioni diverse. Da qui proviene che la Regola non
crei un’'uniformitd, ma piuttosto un convergere di fattori diversi in un
quadro unitario.

Negli anni successivi al rinascimento carolingio, le famiglie principe-
sche, che prima avevano incoraggiato le fondazioni monastiche come so-
stegno alla propria autorita, se ne impadronirono e i monasteri fondati
con questi moventi conobbero una profonda decadenza: divenivano pro-
prieta dei principi ed i beni ecclesiastici servivano all'incremento del pa-
trimonio dei nobili. Il governo del monastero passo nelle mani di uomi-
ni secolari, specialmente per cid che riguarda 'amministrazione dei beni.

Fortunatamente fra questi principi, che facevano funzioni di abati, ci
furono anche uomini con un grande senso di responsabilita. Non solo
chiedevano aiuto ad uomini spirituali per rialzare il livello delle comuniti
a loro affidate, ma furono anche capaci di dimettersi da superiori per da-
re al padre spirituale tutta 'autorita e alla comunira la sua indipendenza.
Un esempio lo abbiamo nella vita di S. Gerardo di Brogne (+ 959). Gio-
vane nobile del comitato di Namur, si sente un giorno l'ispirazione di da-

24



re nuova vita ad un luogo di culto in abbandono. Cercando le reliquie di
S. Eugenio, creduto discepolo di S. Dionigi, si spinge fino a S. Denis, vi-
cino a Parigi, e di [a a Marmoutiers. In ambedue i monasteri incontra la
simpatia dei principi, che I'incoraggiano e lo colmano di regali: vasi sacri
¢ manoscritti liturgici. Poi, diventato egli stesso monaco e abate del mo-
nastero da lui eretto a Brogne, sard chiamato da questi stessi principi, co-
me il duca di Lotaringia Gisleberto o il conte di Fiandria Arnulfo, per in-
trodurre una riforma monastica nei monasteri a loro affidati. Ne segue
una grande attivitd di riforma nel Belgio e nel Nord della Francia. Altri
esempi li troviamo nella Lotaringia con il monastero di Gorze che aveva
influenza specialmente nelle regioni oltre il Reno. In quello stesso tempo
ebbe inizio con la fondazione di Cluny (909) un movimento di riforma
monastica originale. Infatti, Cluny e gran parte delle sue case erano di
nuova fondazione, ma ne facevano anche parte monasteri antichi rino-
mati, come ad esempio Vezelay e Moissac. Inoltre Iinflusso di Cluny ol-
trepassava gli stretti limiti della confederazione. S. Guglielmo di Volpia-
no, abate di S. Benigno di Digione e fondatore di Frutuaria, vicino Tori-
no, era in stretto rapporto di amicizia e di collaborazione con S. Odilo-
ne, ma le abbazie, dipendenti da S. Benigno, erano da lui tenute fuori
della sfera gerarchica di Cluny”. Lo stesso osserviamo a Cava dei Tirreni.
Prima, i luoghi di pellegrinaggio cercavano di attirare i monaci; pot,
furono i monaci che cercarono di recuperare reliquie insigni per dare pit
lustro al proprio monastero e per assicurarsi in futuro un incremento di
reclute. Iniziarono cosi le traslazioni delle reliquie dei Santi: S. Benedet-
to a Fleury, S. Eugenio a Brogne (attualmente S. Gérard), S. Cornelio ad
Aquisgrana (Kornelimiinster) e da li il culto del santo papa si sparse fino
al Nord dei Paesi Bassi. Lo stesso succedeva in tanti altri luoghi. Special-
mente le grandi abbazie in Germania cercarono di ottenere con le reli-
quie il patrocinio di qualche santo importante e nello stesso momento si
crearono spesso nuovi legami di trasmissione dell'ideale monastico.
Mentre il mondo civile soffriva per la dissoluzione dellImpero e le di-
struzioni da parte di Saraceni, Ungheresi e Normanni, lentamente i mo-
nasteri pil1 venerabili si ricostruivano, rinvigorivano e diventavano nel-

7 Guglielmo da Volpiano, a cura di A. LUCIONI, ed. Effata, Cantalupo (Torino) 2005, spec.
N. D’ACUNTO, Un itinerario biografico, pp. 51-68.

25



'ambiente politico molto indebolito punti di riferimento indiscutibili.
Succedeva cosi che, dove i vescovi per I'insicurezza dei luoghi o I'incom-
petenza spirituale non erano pitt i maestri del loro gregge, i monasteri of-
frivano una alternativa attraente, dove l'antica cultura poteva rifiorire.

Questo monachesimo meglio organizzato, centralizzato, si presentd
come uno dei fattori che maggiormente contribui alla fondazione del-
I'Europa occidentale intorno 'anno 1000. Ma c’¢ una contraddizione:
come si puo ritenere un efficace fattore nella politica e nell’economia —
magari con risultati veramente positivi — un genere di vita che predica la
fiuga mundi? Come pud realmente contribuire alla formazione della cul-
tura un istituto che si presenta come scuola della vita nascosta in Cristo?

Del resto questa problematica non ¢ precipua del monachesimo occi-
dentale. Anche nell’Ortodossia vediamo che la vita esicasta fu considera-
ta come lo sviluppo normale della grazia battesimale.

Le radici cristiane del mondo europeo non sono tanto un problema
dal punto di vista storico (I'influsso monastico non si pud negare), ma il
dubbio ¢ se questo influsso sia da considerare pienamente come positivo
e specialmente come formativo per I'Europa di oggi.

Cio che salta allora all’occhio ¢ il modo in cui 'uomo medievale con-
siderava la coabitazione con gli Ebrei e i Musulmani. Malgrado tutta la
sua disponibilita al dialogo e la sincera ricerca di una conoscenza ogget-
tiva, un uomo come S. Pietro il Venerabile, abate di Cluny dal 1122, non
vedeva altra soluzione che la conversione dei non cristiani. Ma su questo
punto i monaci non erano altro che trasmettitori di una mentality gia
consolidata nella tarda-antichitd, nelle legislazioni dei diversi paesi. Anzi,
dobbiamo dar atto a monaci come S. Pietro di aver trasformato gli inde-
corosi provvedimenti della legislazione visigotica® in un comportamento
pitt umano. Tuttavia, la riflessione teoretica e teologica dei grandi spiri-
tuali medievali sui problemi sociali non pud essere presentata come vali-
do riferimento per I'oggi. Tutto questo non diminuisce 'importanza del-
I'influsso monastico sul pensiero occidentale all’inizio del secondo mil-
lennio. N¢ si pud negare I'influsso permanente della tradizione monasti-
ca come segno profetico’.

8 UGINET, op. cit., p. 19, e DUMEZIL, op. cit., p. 299.
9 UGINET, op. cit,, p. 21.

26



II. — Le obiezioni sopra riportate sono serie, ma la considerazione sul-
la vita monastica come si & presentata storicamente con i suoi alti e bas-
si non esaurisce la conoscenza del profondo movimento che ha suscitato
questa tradizione.

Benedetto XVI nel discorso per la domenica 9 luglio 2005, in prossi-
mita della festivita dell'11 luglio per S. Benedetto, ha sottolineato il fat-
to che S. Benedetto non ha fondato un’organizzazione missionaria, ma
ha istituito solo una piccola comunita di uomini che volevano dedicare
la loro vita alla ricerca continua di Dio, perd “gettd, senza neppure ren-
dersene conto, il seme di una nuova civilea”19.

Malgrado I'assenza di ogni volonta di espandere la propria esperienza
al di la di una cerchia molto ristretta, la profonda conoscenza spirituale e
la grande saggezza psicologica assieme alla semplicita del discorso hanno
subito fatto della Regola un testo fondamentale.

Il cardinale Journet nel suo libro, LEglise du Verbe incarné, tome 1'%,
aveva gia osservato che la paternitd per 'Europa di S. Benedetto provie-
ne dalla sua esperienza spirituale: la sua vita monastica era I'espressione
della sua vita in Cristo e diventd cosi esempio per ogni uomo che vuol
accogliere I'invito di Cristo.

Paolo VI nel suo discorso a Montecassino il 25 ottobre 1964 e poi nel
breve Pacis nuntius dell'8 novembre 1965 metteva 'accento sulla pace. La
voce PAX ¢ iscritta nello stemma dell’abbazia di Montecassino ed ¢ diven-
tata cosl il logo per tutto 'ordine. Infatti, S. Benedetto nella sua Regola in-
siste molto sull'invito che tutto si svolga in modo pacifico. La tranquillita
ordinata ¢ la prima condizione per una vita comunitaria e questa pace vis-
suta, come ogni bene, diventa diffusiva sui. La vita vissuta nei monasteri ac-
quista cosi un valore emblematico per la comunita civile. Ma questa pace
ha la sua sorgente in Ciristo, percid anche I'esemplaritd di questo aspetto
della vita monastica non ¢ avvertibile nella sua accezione profonda da chi
non ¢ cristiano. E anche se non appare come un legame stringente, si pre-
senta sempre come occasione per riflettere. Per questa ragione, dice Paolo

10 “Ogservatore Romano”, 11/12 luglio 2005, p. 5.

11 Non ho potuto verificare la citazione, non si trova nella prima edizione del 1941. La cita-
zione proviene dallo scritto di J. ROY, S. Benoir, Patron d’Europe, pubblicato in S. Benoit, Maitre
pour I’Europe, 1979, p. 33.

27



VI, ¢ un dovere particolare per i movimenti spirituali e culturali che si ali-
mentano al messaggio cristiano, di favorire la causa dell'Unione Europea.

Lavorare alla nascita di un’Europa unita ¢ contribuire a rimettere 'Eu-
ropa sulla traccia della sua antica tradizione e civilta. Nello stesso tempo
questo apre orizzonti pilt vasti alla fede: si tratta di mettere un nuovo fer-
mento evangelico nella struttura del vecchio continente!2.

Il cardinale Daniélou nel 1971, parlando della minaccia che pesa sul-
la struttura cristiana dell’Europa, chiedeva che i benedettini testimonias-
sero con la loro presenza di mettersi al servizio del cristianesimo minac-
ciato. Questo invito era rivolto alla Badia di Fontgombaux — favorevole
ad un certo integralismo — in occasione di un convegno di cattolici inte-
gralisti, che da oltre quarant’anni si affaticavano a credere che Cristiane-
simo ed Europa sono due realtd obbligatoriamente connesse. Nel suo
modo di esprimersi il cardinale si avvicinava ai suoi ospiti, ma la sua os-
servazione va ricordata.

La radice dei valori umani dell’Europa sta nella fede soprannaturale:
dove sparisce la fede, spariscono questi valori!

Questo ¢& tanto vero che si vedono uomini che, pur non condividen-
do la nostra fede, mostrano viva preoccupazione per il fatto che la fede si
affievolisce!3.

III. — La struttura centralizzata, ma chiusa, del chiostro monastico ha
certo influito sulla formazione di una cultura cristiana medievale mono-
litica. Ma ci si deve interrogare in che modo la coscienza della liberta spi-
rituale, propria del monachesimo, abbia favorito la permanenza di una
visione piu libera, che sappia, si, utilizzare le strutture, ma non ne ri-
manga imprigionata.

La regola benedettina & molto sobria nella richiesta di uniformit.
Molte decisioni sono lasciate al giudizio dell’abate: egli deve tener conto
della situazione geografica del monastero e delle sue possibilita economi-
che, che possono essere molto diverse. E, dopo aver spiegato in dieci ca-
pitoli la distribuzione del salterio per I'Ufficio divino, termina con I'os-
servazione:

12 PAOLO V1, Pacis Nuntius (1965).
13 J. DANIELOU, in S. Benoit, Maisre pour [’Europe, cit., pp. 27-31 e 38-39.

28



“Se a qualcuno questa distribuzione dispiace, puo creare un altro ordine secondo il
suo giudizio, purché rimanga fermo che i 150 salmi devono essere integralmente re-
citati in una settimana”?.

E alla fine della Regola il riferimento alla grande tradizione orientale
apre ad un certo universalismo cristiano:

“Per chi corre verso la perfezione, ci sono gli insegnamenti dei santi padri, seguendo

i quali un womo pud giungere alla santitis pivv alta... Quale libro dei santi Padyi

cattolici non echeggia un invito a correre per la via retta che conduce al nostro Crea-

tore? Anche le Collazioni dei Padri, le Istituzioni e le loro Vite, come la stessa Rego-

la del nostro santo Padre Basilio, che altro sono se non strumenti di virtis per quei
monaci che vivono rettamente e sono obbedienti?”>.

Questo avvertimento non ¢ stato rivolto a dei sordi: la storia dei pri-
mi secoli dell'impostazione della regola ce ne fornisce molti esempi.

Uno dei primi & I'arcivescovo Teodoro di Tarso, un monaco greco ve-
nuto a Roma e inviato da Papa Vitaliano nel 669 come arcivescovo di
Canterbury. Monaco era ed & rimasto, ma era anche un arcivescovo che
governava con tatto e saggezza la sua chiesa. Ha saputo consolidare I'uni-
ta della chiesa, che da poco tempo, con il concilio di Whitby del 664, ave-
va superato il dissenso tra anglosassoni e celti, ma soprattutto con I'inse-
gnamento ai suoi monaci era all’origine della cultura religiosa inglese del-
I'VIII secolo, sorprendentemente aperto all’apporto di tutta I'ecumene.

C’¢ anche la famosa abbazia di S. Denis, che si voleva fondata da S.
Dionigi I'’Areopagita, ritenuto l'autore del Corpus Dionysiacum, e dove
per questo motivo qualche monaco voleva imparare il greco al fine di po-
ter leggere la liturgia di S. Dionigi.

Pit1 fondamentali furono durante il Medioevo gli incontri in Italia tra
uomini spirituali delle due culture, orientale ed occidentale.

Dalla “vita” di S. Nilo di Rossano, scritta dal suo discepolo e succes-
sore Bartolomeo, conosciamo 'incontro tra 'abate Aligerno di Monte-
cassino e S. Nilo (980), dove S. Nilo & onorato come un S. Benedetto re-
divivo. Pil1 interessante ¢ il fatto che dopo la morte di Aligerno e la no-
mina del fratello del duca di Capua Manso come abate, non solo S. Ni-
lo abbandona il monastero di Valleluccio, che Aligerno gli aveva ceduto,

14 Regola benedettina c. XVIIL, Quo ordine psalmi... (alla fine).
15 [p, c. LXXIII, cfr. LECLERCQ, Millenaire du Mont Athos, cit., nota 17 p. 73.

29



ma anche diversi monaci di Montecassino, tra i pitt zelanti, abbandona-
no il monastero ¢ si recano in Oriente, passando, poi, dal Monte Achos.
Parecchi di loro ritornarono infine a Montecassino, dove almeno tre sa-
ranno in seguito scelti come abati. Altri monaci, tramite il monastero co-
stantinopolitano di S. Benedetto, diventarono co-fondatori del monaste-
ro degli Amalfitani sul Monte Athos (ca. 985)10,

Nello stesso periodo S. Nilo ricevette la visita di S. Adalberto di Pra-
ga, che aveva abbandonato la sua diocesi a causa del dissenso con il cle-
ro. Siccome dapprima Adalberto era stato a Montecassino e aveva rifiu-
tato I'invito dell’'abate Manso di fermarsi li, nemmeno S. Nilo poteva ac-
consentire al desiderio di S. Adalberto e gli aveva suggerito di andare a
Roma nel monastero greco-latino di S. Bonifacio. Cosi egli e suo fratel-
lo Radim si fecero monaci sull’Aventino!”.

In un secondo tempo, Adalberto sara richiamato a Praga e potra dif-
fondere nella chiesa di Boemia uno spirito piit riconciliante nei confron-
d di cid che rimaneva del lavoro missionario di S. Metodio e con gli
avamposti della penetrazione bizantina. Suo fratello, con il nome mona-
stico Gaudenzio, diventa il primo arcivescovo di Gnesen (Polonia), men-
tre un suo discepolo, Atanasio, diventa arcivescovo di Ungheria. All'ini-
zio della evangelizzazione dell’est-Europeo troviamo dunque monaci la-
tini che hanno conosciuto e stimato il mondo monastico orientale.

Nello stesso periodo, la prima meta dell’XI secolo, troviamo molti pel-
legrini tra i grandi vescovi, accompagnati da monaci di importanti mo-
nasteri, come Riccardo di S. Vanne e Giovanni di Gorze, due monasteri
della Lotaringia, di grande rilievo nell’azione riformatrice, sulle strade
verso la Terra Santa. Se ne ritornano con grande rispetto per le tradizio-
ni orientali, spesso anche in compagnia di monaci orientali, come S. Si-
meone di Treviri e S. Gregorio di Cassano, fondatore del monastero di
Burtscheild presso Aquisgrana.

16 G. GIOVANELLL, S. Nilo di Rossano, Grottaferrata 1966, pp. 89-95 e 191-201; O.
ROUSSEAU, L visite de Nil de Rossano au Mont-Cassin, in La Chiesa Greca in Italia 111, Italia
Sacra 22, Padova 1973, pp. 1111-1137; A. PERTUSI, Monasteri e Monaci italiani all’Athos, Mil-
lenaire du Mont Athos I, Chevetogne 1963, pp. 217-252.

17 MC NULTY-HAMILTON, Orientale Lumen et Magistra latinitas, Millenaire du Mont
Athos [, cit., pp. 181-216.

30



Segnalo una vicenda particolare: all'incirca in quella etd una princi-
pessa bavarese Hedviga, richiesta in matrimonio da un principe greco,
impara la lingua della corte di Bisanzio. Quando ella poi visita il mona-
stero di S. Gallen un giovane monaco le chiede di insegnargli il greco.
Questo giovane diventa poi I'abate Burcardo II (1001-1022).

Linteresse per il monachesimo orientale intorno all’anno 1000 era pe-
1o principalmente stimolato dal desiderio di una vita semplice di pre-
ghiera e di lavoro manuale. ‘Chi non lavora, non deve mangiare’, diceva
S. Gregorio di Cassano. Non so se si rendeva conto che cosi si esprime-
va S. Basilio nella lotta con i discepoli di Eustazio. S. Bernardo invocava
lo stesso principio contro Cluny.

D’altra parte si constata che I'interesse per i testi greci, sia per tradur-
li che per copiarli, accompagna ugualmente questa tendenza filoellenica.
Il p. Jean Leclercq nel suo libro Lamour des lettres e le désir de Dieu ne da
diversi esempi. Uno ¢ il grande numero di manoscritti copiati a Monte-
cassino durante il governo dell’abate Desiderio (1058-1087, morto come
Papa Vittore III) quando la badia godeva grande stima presso la corte di
Costantinopoli; I'altro riguarda la vicenda di una traduzione latina dei
Capita de Caritate di S. Massimo il Confessore, dedicata all’abate David
de Panonhalma (1131-1150). Gerhoh de Reichersberg (1132-1169) la
portera con sé a Parigi, dove Pietro Lombardo (1095-1160) ne trarra

vantaggio 18

Questa apertura spirituale e culturale verso il patrimonio cristiano
dell'Oriente & da considerare come il risultato dei principi esposti nella
Regola benedettina. Nei secoli IX-XI, i primi tempi in cui la Regola era
diventata strumento universale nel mondo occidentale, abbiamo visto
come la raccomandazione di S. Benedetto abbia realmente portato frut-
to. Nei secoli seguenti ancora, malgrado I'inquadramento sempre pil
uniformizzante della cultura della Cristianita occidentale, certi aspetti di
quella sensibilitd per la necessaria diversita, che nella Regola ¢ chiamata
‘il discreto discernimento’, rimarranno vivi fino ai nostri giorni. A causa
di questa particolarita della Regola, che mantiene in vita ordinamenti

18 . LECLERCQ, Monachisme oriental et monachisme occidental, Millenaire du Mont Athos
11, cit., p. 80.

31



meno centralizzati e pil1 concordi con la tradizione patristica, Papa Leo-
ne XIII riteneva che i Benedettini erano forse i pilt adatti per i contatti
con I'Oriente Ortodosso. Era forse un po’ troppo sperare nella forza del-
lo spirito della Regola, che nel frattempo era diventata pitt rigida.
Infine, considerato tutto questo, si deve convenire che il patronato di
S. Benedetto per I'Europa ¢ stata una scelta molto saggia. La sua pater-
nita si esercita non solo nei monasteri, ma anche per molte altre persone
che riconoscono nella Regola un insegnamento sempre valido; e la figu-
ra del Santo, reso cosi vivo nell’apprezzamento di tanti nostri contempo-
ranei, rimane uno stimolo per tutti quelli che vogliono creare un’Europa
che tenda davvero ad un profondo sviluppo spirituale di ogni cittadino®.

19 Penso a diversi titoli di libri scritti da non-benedettini, fra i quali: E. de WAAL, A live-gi-
ving Way, a Commentary on the Rule of St. Benedict (1995).

32



