GIUSEPPE FERRARO S.J.

Lorigine dello Spirito Santo nella Trinita
secondo le tradizioni greca e latina

Il Papa Giovanni Paolo II, durante la celebrazione eucaristica della
festa dei santi apostoli Pietro e Paolo del 1995, alla presenza del
Patriarca Ecumenico Bartolomeo I, nell’omelia trattando della profes-
sione di fede nello Spirito Santo espressa nel Simbolo Niceno-
Costantinopolitano, ha detto:

E un testo venerando che insieme riconosciamo come espressione dell’unica fede
della Chiesa. Nessuna confessione di fede propria ad una tradizione liturgica parti-
colare pud contravvenire a tale fondamentale espressione della fede trinitaria inse-
gnata e professata dalla Chiesa di tutti i tempi. Al riguardo occorre dissipare un
malinteso, che ancora proietta la sua ombra sui rapporti tra Cattolici ed Ortodossi.
A questo fine & stata costituita una commissione mista che ha il compito di spie-
gare, alla luce della fede comune, il significato legittimo e la legittima portata di
espressioni tradizionali diverse riguardanti 'origine eterna dello Spirito Santo nella
Trinita, espressioni che appartengono ai nostri reciproci patrimoni dottrinali e
liturgici. Da parte cattolica ¢’ ferma volonta di chiarire la dottrina tradizionale del
Filioque, presente nella versione liturgica del Credo latino, cosi che ne sia messa in
luce la piena armonia con cid che il concilio ecumenico confessa nel suo Simbolo: il
Padre come sorgente di tutta la Trinita, unica origine e del Figlio e dello Spirito

Santo!.

Aderendo a queste parole del Papa, il Pontificio Consiglio per la
promozione dell’Unita dei Cristiani, lo stesso anno, ha pubblicato un
documento nel quale espone le tradizioni greca e latina riguardo alla
processione dello Spirito Santo. Diamo un compendio del suo conte-
nuto e proponiamo alcune annotazioni.

Occorre premettere che alcuni termini devono essere conservati
come suonano; essi sono per la tradizione greca il verbo «ekporeuo-
mai» e il sostantivo «ekporeusis», per la tradizione latina il verbo
«procedere» e il sostantivo «processio».

! «L'Osservatore Romano», 30 giugno-1 luglio 1995, p. 7.



-

Esposizione del documento

Il documento inizia enunciando la stessa idea espressa dal Papa.

La Chiesa cattolica riconosce il valore conciliare e ecumenico, normativo e irre-
vocabile, quale espressione dell'unica fede comune della Chiesa e di tutti i cri-
stiani, del Simbolo professato in greco dal II concilio ecumenico a Costantinopoli
nel 381. Nessuna professione di fede propria ad una tradizione liturgica partico-
lare pud contravvenire tale espressione di fede insegnata e professata dalla Chiesa

indivisaZ.

Viene poi la professione di fede sullo Spirito Santo del Simbolo
Niceno-Costantinopolitano. :

Tale Simbolo confessa, sulla base di Gv 15,26, lo Spirito “td ek tou Patros ekpo-
reuomenon” (che trae origine dal Padre). Soltanto il Padre ¢ il principio senza prin-
cipio delle due altre persone trinitarie, I'unica fonte e del Figlio e dello Spirito
Santo. Lo Spirito Santo trae dunque la sua origine soltanto dal Padre in modo prin-

cipiale, proprio e immediato.

Il documento poi congiunge le due tradizioni nel riconoscimento
della stessa verita.

I Padri greci e tutto 1'Oriente cristiano parlano a questo riguardo della “monar-
chia del Padre” e anche la tradizione occidentale confessa, sulla scia di sant’ Agostino,
che lo Spirito Santo trae la sua origine dal Padre “principaliter” cio¢ a titolo di
principio. In questo senso dunque le due tradizioni riconoscono che la “monarchia
del Padre” implica che il Padre sia 'unica causa trinitaria o principio del Figlio e

dello Spirito Santo.

I greci e i latini sono dunque uniti nel professare 'origine dello
Spirito Santo dal solo Padre, nel professare il Padre unico principio
dello Spirito Santo: & la dottrina della «monarchia» del Padre.

Viene poi 'esposizione della concezione greca.

Tale origine dello Spirito Santo, a partire dal solo Padre quale principio di
tutta la Trinitd, & chiamata ekporensis dalla tradizione greca sulla scia dei Padri
cappadoci.

2 Riferiamo il testo nella traduzione italiana pubblicata in: «LOsservatore Romano», 13 set-
tembre 1995, p. 5.

8



Seguono alcuni testi patristici, in cui la relazione di origine
dello Spirito dal solo Padre & caratterizzata come ekporeusis, mentre
la relazione di origine dal solo Padre del Figlio & caratterizzata
come generazione. Di conseguenza, e in questo si congiungono le
due tradizioni, I'Oriente ortodosso ha sempre rifiutato la formula
secondo cui lo Spirito ha la origine dal Padre e dal Figlio, e la
Chiesa cattolica ha rifiutato 'aggiunta «e dal Figlio» alla formula
che dice lo Spirito: «ekporeuomenon ek tou Padtros (trae origine dal
Padre)» nel testo greco del Simbolo di Nicea-Costantinopoli, e
anche nell’uso del testo liturgico latino del Simbolo tradotto in
greco’.

Tuttavia I'Oriente ortodosso non nega ogni relazione eterna tra
il Figlio e lo Spirito Santo nella loro origine a partire dal Padre;
essa viene espressa con la formulazione secondo cui lo Spirito Santo
trae origine dal Padre «per mezzo (o attraverso) il Figlio». A que-
sto proposito vengono addotte le testimonianze dei Padri greci che
hanno usato questa formulazione? per cui il documento pud affer-
mare:

Tale insieme dottrinale testimonia della fede trinitaria fondamentale cosi come
I'Oriente e 'Occidente ’hanno professata insieme durante I’epoca dei Padri. Esso &
la base che deve servire alla continuazione del dialogo teologico in corso tra catto-

lici e ortodossi.

La dichiarazione poi, prima di delineare la tradizione latina pone
la seguente premessa:

La dottrina del Filiogue deve essere compresa e presentata dalla Chiesa cattolica
in un modo che essa non possa sembrare contraddire la monarchia del Padre né il

» LEpiscopato cattolico di Grecia, in accordo con la Santa Sede, ha preso la decisione di
sopprimere l'espressione «Filioque» nella recita (in greco) del Simbolo di fede nella litur-
gia latina in Grecia. Si tratta del testo liturgico latino tradotto in greco. Tale decisione &
motivata dallo scopo di evitare l'obiezione che il Simbolo di Nicea-Costantinopoli sia
stato corretto dalla chiesa latina; cf.: Instruction de 'épiscopat catholique de Gréce sur I'adop-
tion du Symbole dit de Nicée-Constantinople dans la liturgie latine en langue grecque, «Istina»
28 (1983) 319- 325. F. ROULEAU, A propos du «Filiogue». Un document. Instruction Pastorale
de I'épiscopat catholique de Grice, in: Les quatre Fleuves, 9 Dien révélé dans U'Esprit (1979, 73-
78).

4 Cf. lo studio: M.-J. LE GUILLOU, Réflexions sur la théologie des Peres grecs en rapport avec le
Filioque, in: L'Esprit Saint et I'Eglise. Catholiques, orthodoxes et protestants de divers pays confron-
tent leur science, lenr foi et leur tradition: I'avenir de | ’Eglixé et de l'oecuménisme, Fayard, Paris 1969,
194- 234.



fatto che egli & la sola origine della ekporeusis dello Spirito. Il Filiogue si situa
infatti in un contesto teologico e linguistico diverso da quello dell’affermazione
della sola monarchia del Padre, unica origine del Figlio e dello Spirito. Contro l'a-
rianismo ancora virulento in occidente, esso era destinato a mettere in risalto il
fatto che lo Spirito Santo & della stessa natura divina del Figlio, senza mettere in
causa 'unica monarchia del Padre. Presentiamo qui il senso dottrinale autentico
del Filiogue sulla base della fede trinitaria del Simbolo professato dal secondo con-
cilio ecumenico a Costantinopoli. Diamo tale interpretazione autorizzata nella .
consapevolezza che il linguaggio umano & inadeguato ad esprimere il mistero inef-
fabile della Santa Trinita, Dio unico, che va al di 12 delle nostre parole e dei nostri

pensieri.

Il Simbolo del concilio di Costantinopoli celebrato nell’anno 381
e stato conosciuto e accettato da Roma in occasione del concilio di
Calcedonia, avvenuto nell’anno 451, dopo il quale quel Credo ebbe
diffusione universale nella liturgia battesimale e in quella eucari-
stica’.

Prima del 451 perd, i Padri della Chiesa latina avevano gia profes-
sato che lo Spirito Santo procede (procediz) eternamente dal Padre e dal
Figlio. L'inizio di questa elaborazione si ha in Tertulliano; essa prose-
gue dopo di lui negli altri scrittori latini, fino ad avere formulazione
definitiva in sant’Agostino®. Ma & differente il significato che i latini
attribuiscono ai termini «procedere-processio» da quello che i greci
attribuiscono a «ekporeuomai-ekporeusis».

La “ekporeusis” greca non significa altro che la relazione di origine in rapporto
al solo Padre in quanto principio senza principio della Trinita. Per converso, la
“processio” latina & un termine pit comune che significa la comunicazione della
divinita consustanziale del Padre al Figlio e del Padre per mezzo e con il Figlio allo
Spirito Santo.

E poiché

I latini hanno tradotto 1'“ek tou Patrods ekporeuomenon” del Simbolo di Nicea-
Costantinopoli con “ex Patre procedentem”, si creava cosi involontariamente, circa
l'origine eterna dello Spirito una falsa equivalenza tra la teologia orientale della

> Cf. I. ORTIZ DE URBINA, Storia dei concili ecumenici. 1. Nicea e Costantinopoli, Libreria Editrice
Vaticana. Citta del Vaticano 1994, 218.

¢ La dichiarazione cita in nota i testi degli scrittori antichi. Si pud avere un panorama
ampio e commentato della dottrina di Tertulliano e di molti testi degli altri scrittori
nello studio: J.-M. GARRIGUES, Procession et ekporése du Saint Esprit. «Istina» 17 (1972)
345-366.

10



“ekporeusis” e la teologia latina della “processio” (...). Confessando lo Spirito Santo
“ex Patre procedentem” i latini non potevano dunque fare altro che supporre un
Filiogue implicito che sarebbe stato esplicitato pil tardi nella loro versione liturgica

del Simbolo’.

Il documento elenca i simboli e i concilii locali che hanno profes-
sato il Filioque, descrive il diffondersi della sua inserzione nel Simbolo
Niceno-Costantinopolitano alla fine dell’ottavo secolo, ricorda il fatto
che Leone III ha resistito a questa aggiunta, pur ammettendo la verita
espressa dal Filioque. Roma infine ha ammesso I'inserzione del Fzlioque
nella versione liturgica latina del Credo nel 1014.

Una dottrina simile a quella latina si era andata sviluppando ad
Alessandria, a partire da sant’Atanasio. La dichiarazione ne delinea
le tappe attraverso la testimonianza di alcuni testi dei principali
protagonisti. Tra questi richiamiamo il bell’esempio di compren-
sione del punto di vista latino e alessandrino di san Massimo il
Confessore. In una lettera del 665 egli scrive che, quando i Romani
dicono che lo Spirito Santo ha la sua processione anche dal Figlio,
essi non considerano perd il Figlio come la causa dello Spirito, rico-
noscendo che causa & soltanto il Padre, ma sottolineano che lo
Spirito proviene attraverso il Figlio in modo da mostrare I'unita
della essenza divina®.

Il documento commenta poi quanto ha detto finora richiamando i
testi dei concilii medioevali Lateranense IV e Lionese II e scrive:

Il fatto che nella teologia latina e alessandrina lo Spirito Santo proceda dal
Padre e dal Figlio nella loro comunione consostanziale non significa che sia I'es-
senza o la sostanza divina a procedere nello Spirito Santo, ma piuttosto che essa gli

7 La «ekporeusis» del simbolo Niceno-Costantinopolitano reso noto nel concilio di Calcedonia
«fu purtroppo presa dai legati romani, che non conoscevano la teologia dei cappadoci, la quale
aveva prodotto I'adozione del termine ekporexsis nel concilio di Costantinopoli, come I'equiva-
lente stretto della dottrina della processio dello Spirito Santo. Ora, secondo questa dottrina la
processione dello Spirito Santo principalizer dal Padre non escludeva affatto, anzi implicava la
sua processione consostanziale dal Padre e dal Figlio “communiter”. Essi non ebbero alcuna
consapevolezza, approvando questo simbolo, che i Greci avevano un altro accostamento alla
teologia trinitaria e che, situata nel suo contesto, la formula greca “ek tou patrds ekporeuo-
menon” (= che trae origine dal Padre) non poteva in alcun modo implicare anche l'aggiunta
“attraverso il Figlio”» (J.-M. GARRIGUES, Procession et ekporése du Saint Esprit, a.c., 362). Cf.
anche A. DE HALLEUX, La profession de IEsprit Saint dans le symbole de Constantinople, «Revue
Théologique» de Louvain 10 (1979) 5-39; ID., Le Ile concile oecuménique. Une évaluation dogma-
tique et ecclésiologique, «Critianesimo nella storia» 3 (1982) 297-327.

8 Cf. PG 91, 136 AB.

11



& comunicata a partire dal Padre e dal Figlio che I'hanno in comune. Questo punto
& stato confessato dogmaticamente nel 1215 dal IV concilio del Laterano: “La
sostanza non genera, non & generata, non procede, ma & il Padre che genera, il
Figlio che & generato, lo Spirito Santo che procede, in modo che vi sia distinzione
tra le persone e unita nella natura. Sebbene altro (#/ixs) sia il Padre, altro il Figlio,
altro lo Spirito Santo, essi non sono una realta altra (alind), ma cid che & il Padre lo
¢ il Figlio, e lo Spirito Santo, in modo del tutto identico; cosi secondo la fede orto-
dossa e cattolica noi crediamo che essi sono consustanziali. Poiché il Padre gene-
rando eternamente il Figlio gli ha dato la sua sostanza (...). E evidente che
nascendo, il Figlio ha ricevuto la sostanza del Padre senza che essa fosse in nulla
diminuita e che il Padre e il Figlio hanno cosi la stessa sostanza. Cosi il Padre, il
Figlio e lo Spirito Santo che procede a partire dai due sono una stessa realta”. Nel
1274 il II concilio di Lione ha confessato che “lo Spirito Santo procede eternamente
dal Padre e dal Figlio non come da due principi ma come da un principio solo”. E
chiaro alla Iuce del concilio del Laterano, il quale ha preceduto il II concilio di
Lione, che 'essenza divina non pud essere “I’'unico principio” della processione dello
Spirito Santo.

La dichiarazione prosegue illustrando la dottrina dei latini.

11 Filiogue della tradizione latina se situato in un corretto contesto, non deve
condurre a una subordinazione dello Spirito Santo nella Trinita. Anche se la dot-
trina cattolica afferma che lo Spirito Santo procede dal Padre e dal Figlio nella
comunicazione della loro divinitd consustanziale, essa riconosce tuttavia la realta
della relazione originale che lo Spirito Santo intrattiene con il Padre in quanto
persona, relazione che i padri greci esprimono con il termine di “ekporeusis”. Allo
stesso modo, anche se nell’ordine trinitario lo Spirito Santo & consecutivo alla rela-
zione tra il Padre e il Figlio, poiché esso trae la sua origine dal Padre in quanto
quest’ultimo & Padre del Figlio unigenito, tale relazione tra il Padre e il Figlio
raggiunge essa stessa la sua perfezione trinitaria nello Spirito. Allo stesso modo
che il Padre & caratterizzato come Padre dal Figlio che egli genera, lo Spirito
traendo la sua origine dal Padre lo caratterizza in modo trinitario nella sua rela-
zione al Figlio e caratterizza in modo trinitario il Figlio nella sua relazione al
Padre.

Il testo della dichiarazione opera qui il passaggio.dalla «teologia»
alla «economia» ponendo la domanda e dando la risposta.

Quale & questo carattere trinitario che la persona dello Spirito Santo apporta alla
stessa relazione tra il Padre e il Figlio? Si tratta della funzione originale dello
Spirito nell’economia in rapporto alla missione e all’opera del Figlio.

Questo tema viene svolto partendo dall’idea dello Spirito come Dono
di amore, attraverso una numerosa serie di passi biblici neotestamentari

12



che esprimono il rapporto dello Spirito al Figlio nel compimento del-
l'opera di salvezza’.

Tale per sommi capi il contenuto della dichiarazione del Pontificio
Consiglio per la promozione dell’'Unita dei Cristiani, documento di
non facile lettura perché tratta di punti in sé stessi difficili e li espone
con linguaggio rigorosamente tecnico. Cio che di seguito scriviamo
puo servire ad aiutarne la lettura.

Prima serie di annotazion:

Occorre collocare questo documento nel contesto dell’ecumenismo
del nostro tempo. A questo proposito richiamiamo alcuni momenti
dell’anno 1981 in cui si celebrava, da parte della Chiesa cattolica e da
parte della Chiesa ortodossa, il decimosesto centenario del concilio
Costantinopolitano I, al quale risale la professione sullo Spirito Santo.

11 Papa Giovanni Paolo II, nell’'omelia pronunciata durante la cele-
brazione eucaristica nella basilica di San Pietro il 1 gennaio 1981, disse:

9 (’amore divino, che hala sua origine nel Padre riposa nel “Figlio del suo amore” (Col 1,14)
per esistere consustanzialmente per mezzo di questi nella persona dello Spirito, il Dono di
amore. Cid rende conto del fatto che lo Spirito Santo orienta attraverso I'amore tutta la vita
di Gest verso il Padre nel compimento della sua volonta. Il Padre invia il Figlio (Gal 4.4)
quando Maria lo concepisce per opera dello Spirito Santo (Lc 1,35). Quest'ultimo manifesta
Gesix come Figlio del Padre al battesimo riposando su di lui (Lc 3,21-22). Sospinge Gest al
deserto (Mc 1,12). Gesi ne ritorna “ricolmo di Spirito Santo” (Lc 4,1), poi inizia il suo mini-
stero “con la potenza dello Spirito Santo” (Lc 4,14). Esulta di gioia nello Spirito benedicendo
il Padre per il suo benevolo disegno (Lc 10,21). Sceglie i suoi apostoli “sotto I'azione dello
Spirito Santo” (At 1,2). Scaccia i demoni per mezzo dello Spirito di Dio Mt 12,28); offre se
stesso al Padre “con uno Spirito eterno” (Eb 9,14). Sulla croce egli “rimette il suo Spirito”
nelle mani del Padre (Lc 23,46). In esso egli discende agli inferi (1 Pt 3,19) ed & per mezzo
suo che & risuscitato (Rm 8,11) e “costituito Figlio di Dio con la sua potenza” (Rm 1,4). Tale
funzione dello Spirito nel pitt intimo dell’esistenza umana del Figlio di Dio fatto uomo
deriva da un rapporto trinitario eterno con il quale lo Spirito caratterizza nel suo mistero di
Dono di amore la relazione tra il Padre come sorgente di amore e il Figlio suo diletto. I
carattere originale della persona dello Spirito come Dono eterno dell’amore del Padre per il
Figlio suo diletto manifesta che lo Spirito, pur derivando dal Figlio nella sua missione, &
quello che introduce gli uomini nella relazione filiale di Cristo a suo Padre, poiché tale rela-
zione trova soltanto in lui il suo carattere trinitario: “Dio ha inviato nei nostri cuori lo
Spirito del Figlio suo che grida: Abba, Padre!” (Gal 4,6). Nel mistero di salvezza e nella vita
della chiesa lo Spirito fa molto di pit: che prolungare I'opera del Figlio. Infatti tucto cid che
Cristo ha istituito — la rivelazione, la chiesa, i sacramenti, il ministero apostolico ed il suo
insegnamento — richiede la costante invocazione dello Spirito Santo e la sua azione affinché
si manifesti “I’amore che non avri mai fine” (1 Cor 13,8) nella comunione dei santi alla vita
trinitaria».

13



Una eredita particolare di quel concilio & la dottrina sullo Spirito Santo cosi
proclamata nella liturgia latina: Credo in Spiritum Sanctum Dominum et vivificantem
qui ex Patre Filioque procedir® (la formulazione della teologia orientale dice invece:

qui a Patre per Filium procediz).

E la citazione del Simbolo nella sua versione liturgica latina con
l'aggiunta, 2 modo di concessione, che la formula della teologia orien-
tale dice: che procede dal Padre mediante il Figlio. Nella epistola apo-
stolica «A Concilio Constantinopolitano» del 25 marzo 1981 il Papa
dapprima cita la formula liturgica latina saltando il Filiogue:

Una eredita particolare di quel concilio & la dottrina dello Spirito Santo cosi
proclamata nella liturgia latina: “Credo in Spiritum Sanctum Dominum et vivifi-
cantem... qui cum Patre et Filio simul adoratur et conglorificatur, qui locutus est
per prophetas”™.

Poco dopo completa i puntini di sospensione scrivendo:

Credo “...et in Spiritum Sanctum dominum et vivificatorem, ex Patre proce-
dentem, cum Patre et Filio adorandum et conglorificandum, qui locutus est per
prophetas”: con queste parole parla il Simbolo di fede del primo concilio
Costantinopolitano del 381 che ha illustrato il mistero dello Spirito Santo, della sua
origine dal Padre, affermando cosi l'unita e I'uguaglianza nella divinita di questo
Spirito Santo con il Padre e con il Figlio®.

In questa omissione del Filiogue & stato visto un omaggio alla
Ortodossia. Ma poco prima della citazione del Credo il Papa scrive:

Nel corrente anno 1981 dobbiamo in modo speciale ringraziare lo Spirito Santo
perché in mezzo alle molteplici oscillazioni del pensiero umano ha permesso alla
Chiesa di esprimere la propria fede, pur nelle peculiarita espressive dell’epoca, in
piena coerenza con la “verita tutta intera“?.

Cosi il Papa fa un riconoscimento di autenticita storica del testo
del Simbolo, confermata dal riferimento in nota'4; si tratta della

19 «Acta Apostolicae Sedis»73 (1981) 153.

W Ihid. 513

2 Jhid. 515-516.

B 1bid. 515.

“ Jbid. nota 5 a p 515; la citazione & presa da E. SCHWARTZ, Acta Conciliorum Oecumenicorum,
I Concilium wuniversale Chalcedonense, Berolini et Lipsiae 1927-32, I, 2, p 80; Conciliorum
Oecumenicorum Decreta, Bologna 1973, 24. E la versione latina antica.

14



versione latina antica degli atti del concilio di Calcedonia, e non
della versione latina in uso nella liturgia. Cosi nella lettera al
Patriarca Dimitrios I del 7 giugno il Papa cita ancora il Simbolo di
Costantinopoli senza il Filiogue. Similmente nell’omelia di Pente-
coste, 7 giugno 1981, il Papa dopo avere proclamato la sua volonta
di confessare la fede di Costantinopoli, quale fu espressa in quel con-
cilio

. Noi desideriamo confessare, con grande grido della nostra voce e del nostro
cuore la verita che sedici secoli fa il primo concilio Costantinopolitano formuld ed
espresse nelle parole cosi ben conosciute. Desidero esprimerla cosi come fu espressa

allora,

pronuncia il testo greco e poi il testo latino, non perd quello dell’uso
liturgico, ma ancora la versione latina antica degli atti del concilio di
Calcedonia®. Queste osservazioni rendono cauti, moderano entusia-
smi ecumenici'é; il Papa Giovanni Paolo II non puo oggi disfare
quello che Leone III rifiutava ancora di fare, non pud togliere I'inser-
zione del Filiogue nel credo liturgico latino, inserzione che Leone III
aveva rifiutato di ammettere; I'aggiunta che a Leone III appariva
come una innovazione liturgica, ha oggi piu di mille anni nella pra-
tica liturgica e sarebbe innovazione il toglierla. Da parte ortodossa. la
lettera enciclica del 12 marzo 1981 del Patriarca Dimitrios I, com-
memorativa del concilio Costantinopolitano & molto ferma riguardo
al Filioque. In essa leggiamo.

5 1bid, 485-486.

16 stata avanzata la proposta di adozione del testo del Credo senza il Filiogue: «Pensiamo
che la celebrazione del centenario del concilio del 381 potrebbe farsi ricevendo il testo del
suo Simbolo tale quale I’hanno ricevuto Damaso e Leone III, senza 'interpolazione del
Filiogue. Spiegheremo la nostra dottrina tradizionale, mettendo in rilievo la “monarchia”
del Padre che noi teniamo fermamente ma che “Filioque” non esprime» (Y. CONGAR, Pour
le centenairve du Concile de 381. Diversité de Dogmatigue dans l'unité de Foi entre Orient et
Occident, «Irenikon» 54, 1981, 34). «Gli Ortodossi hanno sempre posto come condizione
per ristabilire la comunione, la soppressione del Filiogue nel Simbolo. A Ferrara-Firenze
questa era all’inizio la loro condizione unica. Questo, nel pensiero di Marco Eugenikos
implicava la rinuncia alla dottrina. Al contrario, San Leone III nell’anno 810 aveva rifiu-
tato I'inserzione del Filiogue ammettendo la dottrina. Non bisognerebbe rifare il suo gesto.
Sono consapevole che la questione & molto delicata. Si rischierebbe, nel portare rimedio a
una grande frattura di occasionarne un’altra, pitt piccola, tra di noi» (Y. CONGAR,
Actualité de la Pneumatologie, in: Credo in Spiritum Sanctum. Atti del Congresso Teologico
Internazionale di Pneumatologia, I, Libreria Editrice Vaticana, Cittd del Vaticano 1983,
210). :

15



Laddizione del Filiogue riguardo alla processione eterna dello Spirito Santo dal
Padre, ciot non da una sorgente unica nella divinita, ma da due, espressione depre-
cabile, introdotta contrariamente alla tradizione e aggiunta tardiva dal punto di
vista storico, poco solida dal punto di vista teologico, combattuta da vari lati, dive-
nuta causa di molte divisioni nella storia dei rapporti tra I’Oriente e 'Occidente, &
stata considerata dalla Chiesa ortodossa e dalla tradizione orientale come un punto
di contraddizione, un soggetto di divergenza e di querela, che durante secoli ha
allontanato le due chiese; & divenuta in questo senso “la corona dei mali”, secondo
I’espressione di Fozio, per la Chiesa di Cristo, & come tale del tutto inaccettabile e

deve essere rigettata’.

Questa valutazione negativa del Filiogue da parte della Chiesa
ortodossa, che si ritiene custode del patrimonio della tradizione apo-
stolica e patristica’®, conferma la cautela e rende difficile una conces-
sione da parte della Chiesa romana che potrebbe essere intesa come
una rinuncia della «eresia» filioquista.

Il problema delle due tradizioni greca e latina sull'origine dello
Spirito Santo, dopo tanti secoli di malintesi, pud essere chiarito sol-
tanto da un pazientissimo e prolungato dialogo teologico, nel quale
vengano studiate bene le posizioni dei santi Padri e dissipati tutti gli
equivoci. A tale fine intende contribuire il documento del Pontificio
Consiglio per la promozione dell'Unita dei Cristiani che abbiamo
riferito e a questo deve dedicarsi il lavoro della commissione mista
che & stata istituita.

Seconda serie di annotazioni

Il punto di vista delle due tradizioni nel formulare la fede sulla
origine eterna dello Spirito Santo nella Trinita & differente.

Anzitutto esiste il problema dei termini. Il verbo greco «ekpo-
reuomai» con il sostantivo «ekporeusis» da una parte, e il verbo
latino «procedere» con il sostantivo «processio» dall’altra non si
equivalgono. La difficolta di trovare vocaboli per rendere in modo
esatto le espressioni originali di una lingua in un’altra di mentalita
differente & grande quando si tratta di tradurre espressioni dogmati-
che che esigono rigore teologico. Il verbo latino «procedere» nel testo

17 (Istina» 28 (1983) 402.
18 Vi sono tuttora alcuni teologi ortodossi i quali ritengono che le eresie della Chiesa catto-
lica rendono i suoi sacramenti invalidi.

16



della Volgata traduce due verbi greci e ciog il verbo «exerchomai»
nella frase in cui il soggetto & Gesl, che dice: «Sono uscito (exelthon-
processi) da Dio» (Gv 8,42) e il verbo «ekporeuomai» nella frase in cui
il soggetto & lo Spirito di cui Gesti dice: «Lo Spirito della verita viene
(ekporeuetai-procedit) dal Padre» (Gv 15,26)".

Nella tradizione latina, da Tertulliano in poi il verbo «procedere»
viene usato per esprimere la relazione di origine sia del Figlio che
dello Spirito e si parla di «processio» del Figlio e di «processio» dello
Spirito. Nella tradizione greca il verbo «ekporeuomai» viene usato
soltanto per designare la relazione dello Spirito Santo verso il Padre,
in quanto essa si distingue dalla relazione del Figlio verso il Padre che
2 la generazione. L'uso differente dei due vocaboli nelle due tradizioni
si spiega per il fatto che essi nelle due lingue hanno valore semantico
differente. Il greco «ekporeuomai», che significa letteralmente:
«uscire dalla porta» o «uscire dalla sorgente prima», figuarda piutto-
sto l'origine da cui viene la realta che esce; mentre il latino «proce-
dere», che significa letteralmente «avanzare», riguarda piuttosto la
realtd che avanza, senza considerare direttamente se la sorgente da cui
essa viene & o no la sorgente prima. Cid sia detto dal punto di vista
linguistico. Ora tale differenza ha avuto un grande peso nella forma-
zione delle due tradizioni patristiche orientale e occidentale. I Padri
latini usano il verbo «procedere» in modo generico applicandolo sia
al Figlio che allo Spirito, i quali provengono dal Padre, sorgente
prima della Trinita. Per indicare la monarchia del Padre, cio¢ che il
Padre @ il principio unico, quando dicono che lo Spirito procede dal
Padre e dal Figlio, chiariscono che procede «principialmente» dal
Padre. I Padri greci, per i quali il verbo «ekporeuomai» contiene !'i-
dea di «uscire dalla sorgente prima», lo hanno sempre applicato al
solo Spirito in relazione al solo Padre; applicare il verbo allo Spirito
anche in relazione al Figlio significherebbe che anche il Figlio & la
«sorgente prima» dello Spirito nella Trinita, il che va contro la fede.

Al tempo in cui avvenne il concilio Costantinopolitano I e fu
approvato il suo Simbolo, i Padri latini avevano gia elaborato la con-
cezione e la formulazione della processione dello Spirito dal Padre e
dal Figlio, intendendola come si ¢ detto, senza negare la monarchia
del Padre.

19 Ambedue i verbi greci e il corrispondente latino non riguardano direttamente l'origine
all’interno della vita divina; significano la missione temporale del Figlio dal Padre e dello
Spirito dal Padre nell’'operare la salvezza.

17



Il concilio, redigendo I'articolo riguardante lo Spirito Santo, nel-
lattribuirgli i titoli di Signore, vivificatore, adorato e glorificato
con il Padre e con il Figlio, intendeva proclamarne la divinita, come
il primo articolo del Simbolo, formulato nel concilio di Nicea,
intendeva affermare la divinita del Figlio; il titolo di «ekporeuome-
non ek tou Patros», tradotto con «procedente dal Padre» era sugge-
rito dal testo di Giovanni 15,26, era stato usato da Gregorio di
Nazianzo nel suo discorso 31, teologico V, sullo Spirito Santo per
rispondere alla obiezione dei negatori della divinita dello Spirito e
per affermarla contro di loro®; esso aveva lo stesso scopo degli altri
titoli, di negare la creaturalita dello Spirito e affermarne la divi-
nitd?'. Provenendo, uscendo dal Padre lo Spirito deve possedere la
stessa divinita, come il Figlio generato dal Padre. «La problematica
della controversia tra Latini e Greci sul modo di processione dello
Spirito Santo & totalmente assente dal comstantinopolitanum, la cui
intenzione & incentrata, in modo perfettamente omogeneo, sull’af-
fermazione della divinita naturale della terza persona e non sulla sua
distinzione ipostatica»?.

Sant’Agostino, che tra i latini ha dato formulazione e giustifica-
zione al Filiogue, mette I'accento sul’ unita della essenza divina senza
dissolvere le persone; i Padri cappadoci mettono I'accento sulle per-
sone divine, senza pericoli per I'unita dell’essenza comune; il Simbolo
denominando lo Spirito «ekporeuomenon» dal Padre intende espri-
mere la divinita dello Spirito; con cid non nega che il Figlio partecipi
alla relazione di origine dello Spirito, ma tace tale partecipazione per
non dare I'impressione di subordinare lo Spirito al Figlio e offrire cosi
pretesto agli eretici di allora che facevano dello Spirito la prima crea-
tura del Figlio.

% Gli pneumatomachi ponevano questa falsa alternativa: se lo Spirito non & creatura, pud
essere soltanto: o ingenerato, ma tale & il solo Padre, o generato, ma tale & il solo Figlio;
quindi lo Spirito & creatura. Gregorio risponde ponendo come terza possibilita la «ekporeu-
sis»: «In quanto procedente dal Padre, lo Spirito non & creatura; in quanto non & generato,
non & figlio; in quanto intermedio tra ingenerato e generato, egli & Dio» (GREGOIRE DE
NAZIANZE, Discours 31, Cinguiéme discours théologique, Du Saint Esprit, n. 8, in: Discours 27-31
(Discours Théologiques), Introduction, texte critique, traduction et notes par Paul Gallay avec
la collaboration de Maurice Jourjon, Paris 1978, p. 290). Lintento di Gregorio & di affermare
la divinita.

2 Cf. J. WILLEBRANDS, Le Concile de Costantinople de 381 II oecumenique: son importance et son
actualité, «Irenikon» 54 (1981) 179.

2 A. DE HALLEUX, La profession de I'Esprit Saint dans le symbole de Constantinople, «Revue
Théologique» de Louvain 10 (1979) 37.

18



La differente terminologia della «ekporeusis» e della «processio»
non divideva i Greci e i Latini nella comunione della stessa fede. La
comunione fu rotta in seguito durante il periodo dello scisma. Il
patriarca Fozio, in contrasto con I'Occidente per altre questioni, prote-
std contro la tradizione latina del Filiogue qualificandola come eresia e
proponendo l'interpretazione restrittiva della ekporeusis dal solo Padre.
Da allora inizid I'opposizione tra il «monopatrismo» greco e il «filio-
quismo» latino, con crescenti difficolta di intesa; anche il concilio di
Firenze non poté rendere effettiva I'unione che aveva proclamato.

Siamo di fronte a due formulazioni complementari della fede, che
sono state contrapposte nella polemica. Le due tradizioni sulla pro-
cessione o 'ekporeusis dello Spirito, quella romana (e alessandrina) e
quella orientale sono due visioni in sé coerenti, ma limitate, del
mistero ineffabile della vita interiore di Dio. Dire che lo Spirito pro-
cede dal solo Padre & vero ma insufficiente, poiché se sottolinea la
monarchia del Padre non mostra la partecipazione del Figlio nella
origine dello Spirito, suggerita dalla Scrittura e affermata dalle tradi-
zioni patristiche latina e anche greca; dire che lo Spirito procede dal
Padre e dal Figlio (Filioque) & vero ma insufficiente, poiché se aiuta a
spiegare la distinzione personale del Figlio e dello Spirito e la conso-
stanzialita del Figlio rispetto al Padre, tace la verita che il Padre & il
principio originario delle origini intradivine.

Trovare una formula comprensiva del mistero & assai difficile; taluni
ecumenisti propongono l'accettazione reciproca delle due formule,
dopo che siano stati dissipati i malintesi accumulati in tanti secoli di
separazione e di polemica. Le recenti dichiarazioni di intesa tra la chiesa
cattolica e le chiese orientali sulla fede nel mistero di Cristo mostrano
che & possibile professare la stessa fede al di 12 delle formulazioni teolo-
giche stesse?. La professione comune si avvicinera allora naturalmente
al linguaggio della Scrittura; nel presente caso vengono spontanea-
mente alla mente due testi del quarto vangelo: lo Spirito «procede dal
Padre» (Gv 16,26) e «riceve cid che & del Figlio» (Gv 16,14-15).

Al chiarimento e all’intesa reciproca vuole contribuire il docu-
mento del Pontificio Consiglio per la promozione dell’'Unita dei
Cristiani che abbiamo riferito e a questo deve essere dedicato il lavoro
della commissione mista che ¢ stata istituita.

» Cf. G. FERRARO, I/ cammino ecumenico nella preparazione e nella celebrazione del Giubileo del
2000, La Civilta Cattolica 146 II (1995) 1-106.

19






