PATRICK GAFFNEY, S.M.M.

San Luigi Maria di Montfort
teologo dell’opera delle tre Persone divine
nella storia della salvezza

San Luigi Maria Grignion de Montfort (1673-1716) si distingue per
la sorprendente ed efficace intuizione del ruolo di Maria nella storia
della salvezza. Per questo contributo alla Chiesa, egli € stato ripetuta-
mente lodato dal Magistero e da diversi autori spirituali.!

Perd I'importanza e la popolarita del suo insegnamento sulla Madre
di Dio hanno spostato l'attenzione — almeno in una certa misura — da
altri insegnamenti della sua dottrina che sono egualmente profondi.
Questo va detto in modo particolare per il marcato cristocentrismo e
per il fondamento stesso di tutta la sua spiritualita: la Santissima
Trinita. B’ proprio su quest’ultimo punto, il suo insegnamento sul Dio
Trino nella storia, che si concentra questo articolo.

Occorre inoltre tener presente che san Luigi Maria di Montfort non &
stato un teologo di professione. Lo scopo del suo ministero sacerdotale,
svolto in soli 16 anni, fu di “rinnovare lo spirito del cristianesimo tra 1
fedeli”, soprattutto attraverso le missioni parrocchiali.” Anche il conte-
sto storico della sua predicazione itinerante deve essere ricordato: egli
esercitd il ministero presbiterale nell’'ultima parte del regno del Re
Sole, Luigi XIV; un periodo della storia di Francia, conosciuto per le
continue guerre e la conseguente estrema poverta del popolo. L'epoca
barocca era al tramonto, mentre stava sorgendo I'Illuminismo. Nel
campo della spiritualita, il fiorente cristocentrismo della scuola fran-
cese stava producendo frutti meravigliosi grazie alle fondazioni e agli

'Giovanni Paolo II scrive nella Redemproris Mater: “La spiritualita mariana, al pari della devo-
zione corrispondente, trova una ricchissima fonte nell’esperienza storica delle persone e delle
varie comunita cristiane, viventi tra i diversi popoli e nazioni sulla terra. In proposito, mi & caro
ricordare, tra i tanti testimoni e maestri di tale spiritualid, la figura di san Luigi Maria
Grignion de Montfort, il quale proponeva ai cristiani la consacrazione a Cristo per le mani di
Maria, come mezzo efficace per vivere fedelmente gli impegni battesimali” (. 48).

RM 56.



scritti dei suoi quattro pilastri: Bérulle, Condren, Olier e san Giovanni
Eudes.? In questo contesto, Montfort dedicd la sua vita all’evangelizza-
zione dei poveri del nord-ovest della Francia.

Non c’¢ dunque nessun trattato De Trinitate nelle Opere di questo
missionario itinerante. Egli ha scritto per “i poveri e i semplici”;* i suoi
scritti sono quasi del tutto alleggeriti dal linguaggio tecnico, benché
fondati su una solida teologia.

In questo articolo sul mistero della Trinita nella storia della salvezza,
secondo san Luigi Maria, prenderd in esame principalmente tre punti,
seguendo da vicino lo stesso metodo del santo: “Risalendo alle sue ori-
gini, contempleremo la Sapienza nell’eternita, dimorante nel seno del
Padre, quale oggetto delle sue compiacenze. La vedremo poi nel tempo,
rifulgente durante la creazione dell’'universo. La considereremo infine
totalmente umiliata nell’incarnazione e nella sua vita mortale, per
ritrovarla gloriosa e trionfante nei cieli”.’ Questo studio dunque sara
cosi suddiviso:

I. LaTrinita in se stessa
II. LaTrinita nell’Incarnazione
III. La Trinita nella fine dei tempi

1. LA TRINITA IN SE STESSA

E’ proprio il mistero della Trinita in Dio che distingue la Chiesa
dalla moschea e dalla sinagoga. Nel Catechismo troviamo scritto: “Il
mistero della santissima Trinita & il mistero centrale della fede cristiana
e della vita cristiana. Solo Dio ha potuto farcelo conoscere, rivelando se
stesso come Padre, Figlio e Spirito Santo”.¢ All'inizio di questo mio
intervento mi pare utile ricordare che lo splendore di luce dell’eterna
Trinita ¢ cosi abbagliante che la mente umana & presa da un senso di
timore appena tenta di esprimere I'incomprensibile verita che il nostro

*Cf. “Milieu” and “Ecole Francaise” in Dictionnaire de Spiritualité montfortaine (DSM), Novalis,
Ottawa 1994; RAYMOND DEVILLE The French School of Spirituality: An Introduction and Reader,
Duquesne University Press, Pittsburgh 1994.

4VD 26.

> AES 14.

¢CCC261.

8



unico Dio & Padre, Figlio e Spirito.

Questo mistero dei misteri & presente in tutti gli scritti di san Luigi
Maria di Montfort. La sua predicazione e gli scritti ne sono intessuti; di
fatto & il fondamento ultimo della sua spiritualita.

A. Uso della formula Trinitaria

La profondita dell'insegnamento di Montfort sulla santissima
Trinita, non si pud giudicare solo dal fatto che egli usa per circa 35 volte
il termine “Trinita”, nei suoi scritti. E’ perd indicativo del suo amore
per il Dio Trino il fatto che, come molti autori classici prima di lui,
divide i suoi scritti secondo uno schema trinitario: prima il ruolo del
Padre, poi quello del Figlio e dello Spirito Santo. Nella sezione piu teo-
logica del Trattato della vera devozione a Maria,® troviamo sette sequenze
della “triade” per spiegare il ruolo di ciascuna Persona della Trinita in
relazione a Maria: nn. 4, 5, 6, 16, 17-21, 23-25, 29-36. In questi
numeri iniziali del Traztato, il santo descrive piti e pil1 volte I'unione di
Maria con ciascuna Persona della Trinita, per illustrare la sua gran-
dezza. Per esempio: “Dio Padre ha dato il suo Figlio al mondo solo per
mezzo di Maria. .. Dio Figlio si & fatto uomo per la nostra salvezza solo
in Maria e per mezzo di Maria; Dio Spirito Santo ha formato Gest
Cristo in Maria, ma solo dopo averle chiesto il suo consenso...” E di
nuovo: “Dio Padre ha radunato tutte le grazie e le ha chiamate Maria. ..
Dio Figlio ha comunicato a sua Madre tutto quanto ha acquisito con la
sua vita e la sua morte, i suoi meriti infiniti e le sue virth ammirabili. ..
Dio Spirito Santo ha affidato a Maria, sua fedele sposa, i suoi doni ineffa-
bili™.

Questa maniera trinitaria di descrivere I'opera di Dio nella sto-
ria della salvezza, si trova non solo nella Vera Devozione, ma nella strut-
tura stessa della sua commovente Preghiera per i missionari,'° con i tre

"Sulla teologia della Trinita, cf. RAHNER, KARL, The Trinity. New York: Herder and Herder
1970; Foundations of Christian Faith. New York: Seabury, 1978, “Trinity” in Sacramentum
Mundi, vol 4. New York: Herder and Herder; O'DONNELL, John J. The Mystery of the Triune God.
New York: Paulist Press, 1989; FATULA, Mary Ann, The Triune God of Christian Faith.
Collegeville, MN: Liturgical Press, 1991; O’CARROLL, Michael, Trinitas: A Theological
Encyclopedia of the Holy Trinity. Collegeville, MN: Liturgical Press 1987.

8VD 1-37.

VD 16, 23-25.



fondamentali “Memento”, il primo rivolto a Dio Padre (1-5), il secondo
a Gest, il Figlio incarnato (6-14) e il terzo allo Spirito Santo (15-26);
inoltre il n. 16 sottolinea il regno del Padre, il regno del Figlio e quello
dello Spirito Santo." In una affermazione riassuntiva, L' Amore dell’eterna
Sapienza parla di Maria come colei a cui il Padre partecipa tutte le “gra-
zie, tutte le virth di Gest Cristo e tutti i doni dello Spirito Santo”.*? La
Preghiera a Maria, contenuta nel Segrero di Maria, la preghiera finale
della Piccola Corona della Vergine, e anche il Rosario, iniziano con il
saluto a Maria: “Figlia di Dio Padre, Madre di Dio Figlio, Sposa fedele
dello Spirito Santo”."* L'inizio del suo metodo popolare di pregare il
Rosario, contiene le Parole: “Ti offriamo, Gesli, questo Credo per ono-
rare tutti i misteri della nostra fede, questo Pater e queste tre Ave Maria
per onorare I'Unita della natura e la Trinita delle Persone”. La medita-
zione sul mistero dell'Incarnazione mette in risalto la carita di Dio
Padre, 'amore del Figlio e la creazione dell’anima e del corpo di Gesu
Cristo nel seno di Maria.” La prima Ave Maria del terzo mistero glo-
rioso & offerta “per onorare la verita di Dio Spirito Santo, che procede
dal Padre e dal Figlio ed & il cuore della divinita”. Labitudine di pregare
la dossologia trinitaria — Gloria Patri et Filio et Spiritui Sancto —a conclu-
sione di ogni decina del rosario,'¢ & stata certamente resa pill popolare
dalla pratica e dall’insegnamento di san Luigi di Montfort.

B. Una spiegazione generale della formula Trinitaria

Luigi Maria appare molto preciso quando parla della Trinita in se
stessa, cioe della Trinitd zmmanente, come diciamo.

Nel Cantico I principali Misteri della fede, cosi egli si esprime:
“Ascolta, anima cristiana / cio che la fede ti insegna; / e per ricordarlo
bene, / canta devotamente: / Credo in un solo Dio, Padre infinitamente

Preghiera infocata (PI).

1 Alcuni, erroneamente, vedono in PI 16 una ripresa del millenarismo di Gioachino da Fiore.
Cf. S. DE FIORES, “Derniers temps” in DSM, 346-367 ; Henri de Lubac afferma categorica-
mente : “ Non abbiamo trovato nulla di chiaramente gioachimita, nemmeno un accenno, in
tutta opera di san Luigi Maria di Montfort” Lz postérité spirituelle de Joachim de Flore,
Lethiellieux, Paris 1979,232.

2AES 207.

BSM 68; PC5; MR 15.

“MR 7; cf. MR 1. Cf. anche la formula trinitaria nel suo commento all’Ave Maria, SAR 46.
BCE. MR 17.

MR 29.

10



buono / dovunque essere infinito, / Creatore onnipotente / del cielo e
della terra. Tre persone sono in Dio / Padre, Figlio, Spirito Santo / infi-
nitamente buone. / Io lo credo, Dio I’ha detto. / Tre, perd un'solo Dio;
tre, ma una sola essenza: / Dio il Padre, Dio il Figlio e lo Spirito & pure
Dio/ pari i tre nella sostanza™"’.

Nel Segreto ammirabile del santo Rosario, egli scrive: “Padre. .. tu generi
da tutta I'eternita un Figlio che & Dio come te, eterno, consustanziale, una
stessa essenza, una stessa potenza, una stessa bonta, una stessa sapienza con
te. Padre e Figlio,amandovi producete lo Spirito Santo che &€ Dio come voi.
Tre Persone adorabili, voi siete un solo Dio”*.

Tuttavia Montfort non ha intenzione di offrire un insegnamento
teorico o astratto sulla Trinita'. Il Credo trinitario di Nicea-
Costantinopoli nasce dall’incontro con Cristo nelle Scritture, nei
Sacramenti, nell’Bucaristia, cosi che la formula di fede puo essere
vista come un’espressione dell’esperienza dell’essere divinizzati per
mezzo di Cristo; il Credo pud ora servire come punto di partenza per
evocare questa esperienza secondo la grazia dello Spirito Santo.

Il metodo usato da Luigi Maria & fondamentalmente lo stesso. La
formula di Nicea, che egli cita, non & un esercizio teorico. Il suo scopo &
portare alla luce I'esperienza trasformante del Dio Trino che condivide
con noi la sua vita come Padre, come Figlio e come Spirito Santo. In nes-
sun modo egli oppone la Trinita in se stessa (immanente, o ad intra) e la
Trinit all’opera nella storia e percid nei nostri cuori (economica, 0 ad
extra). Bsse sono, naturalmente identiche. La Trinita che entra nel
tempo, negli spazi, nelle persone, & proprio la Trinita come esiste in se
stessa.

C. La Trinita: un mistero di amore

San Luigi Maria di Montfort desidera portare i suoi ascoltatori ‘sem-

7€ 109,1-2.

“SAR41.

11 Credo, nella formula definita al Concilio di Nicea e completata al Concilio di Costantinopoli
nel 381, venne esplicitamente pensato come una formulazione tecnica di una esperienza spiri-
tuale. Sant’Atanasio, teologo guida al Concilio di Nicea, inizid con il fatto che la comunita cri-
stiana ha un’esperienza di divinizzazione, come afferma la Prima Lettera di Pietro di noi, chia-
matia condividere la natura divina. Poiché questa esperienza di divinizzazione fu rivelata attra-
verso Cristo, egli sostiene che, come il Signore, deve possedere la stessa sostanza del Padre.

11



plici’ a una esperienza esplicita del Dio Trino, presentando la Trinita, in
primo luogo, come modello di amore.

Come Riccardo di san Vittore, san Bernardo e san Bonaventura, il
Dio Uno e Trino & considerato da Montfort, prima di tutto come il
mistero infinito di amore. “Dio & amore”,” scrive. E parlando in
maniera esplicita della seconda persona della Trinita, egli esclama con i
santi: “O Dio, che sei I'amore, quale sovrabbondanza di amore ci hai
mostrato... O amore, quanto poco sei conosciuto”.* “Dio solo & mia
tenerezza”.> E’ questo mistero di amore trinitario che permea la spiri-
tualita del nostro santo. Di fatto, uno dei pit grandi ostacoli sul nostro
cammino verso la Trinita, egli afferma, & il non riconoscere che siamo
amati, inseguiti dall’amore che ci desidera tanto ardentemente.?

L Apostolo Giovanni ci insegna che: “Dio & amore” (1 Gv 4, 8. 16).
Volendo essere precisi, non possiamo dire che Dio “ha” amore per noi,
petché in questo modo I'amore appare come qualcosa che Dio possiede.

Dio & pura semplicita. Lamore senza misura & il suo vero essere. La sola
" cosa che Dio pud fare & amare. In un testo sintetico Montfort canta:
“Gloria all’eterno Padre, Gloria al Verbo adorabile! La stessa Gloria allo

Spirito Santo che con il suo amore li unisce con un legame ineftabile” >

Nella Vera Devozione, egli scrive che lo Spirito & “'amore sostanziale del
Padre e del Figlio”,” e nel Segreto ammirabile del santo Rosario: “Padre e
Figlio, amandovi generate lo Spirito Santo che ¢ Dio come voi”.*
Montfort sembra dirci: se Dio & amore, non dobbiamo meravigliarci
che in se stesso sia costituito dalle tre essenziali relazioni d’amore: I'a-
mante, 'amato e 'amore che unisce 'amante e 'amato: Padre, Figlio e
Spirito Santo. E’ dunque chiaro che Luigi Maria proclama con tutta la
Chiesa che “Padre, Figlio e Spirito non sono semplicemente nomi che
designano modalita dell’essere divino, poiché sono realmente distinti

traloro”?. Dio sta nelle tre relazioni d’amore personali e sussistenti.

0Ct. Livre des Sermons; VD 215; C 5.
2AES 166.

2C52,11.

BCf. AES72; VD 215.

#C 85,6.

VD 36.

%6SAR 42.

7CCC 254.

12



Tutta la spiritualitd insegnata da Montfort si fonda su Dio che &
amore. Nulla di cid che ha scritto pud essere compreso al di fuori di
questa verita: il Dio Trino & un mistero di Amore, un mistero di infinita
Tenerezza, di infinita Bellezza. Questa convinzione di Luigi Maria
appare ancora meglio nell’approfondimento che egli compie su cia-
scuna Persona divina:

1. Il Padre

Facendo eco soprattutto ai Padri greci, san Luigi Maria di Montfort
contempla il Padre come fonte abbondante d’amore che comunica se
stesso. Il termine Padre “onora la sua fecondita, perché genera il Figlio
da tutta 'eternita”®. E’ “nel suo seno” che “il Figlio unigenito” riposa
da tutta Ueternitd®. Il Padre & infinitamente “buono”*°, “amante fino
all’eccesso”, un’espressione che Montfort ripetera spesso, non solo per il
Padre, ma anche per la Sapienza eterna®. E’ questo amore fontale, que-
sta sorgente di amore che & il Padre, che distingue chiaramente la Prima
Persona del Dio Trino. Il Padre & “la fonte essenziale” da cui “scaturisce
ogni dono perfetto e ogni grazia”*2. Egli & “Padre di misericordia, Padre
della luce, da cui scaturisce ogni dono perfetto”. Egli & quindi Fons
totius Trinitatis.

Parlando della prima Persona della Trinita, Montfort usa con insi-
stenza la parola “Padre”, che si trova in tutti i suoi scritti.
Commentando il Padre nostro, egli scrive: “Noi ci assicuriamo il cuore di
Dio invocandolo con il dolce nome di Padre”. Egli & anzitutto il Padre
di nostro Signore Gest Cristo, il quale & venuto a noi dal seno del Padre.
In Gesti Cristo, il Dio potente, & anche nostro Padre, poiché: “quando
pronunciamo il nome del Padre, ci ricordiamo di aver ricevuto da Dio la
nostra esistenza. .. e che Egli ha mandato il suo Unigenito come nostro
Salvatore™.

BSAR 41.

» AES 14,19.

0C27,1.

31 AES 45, 64, 108; SAR 67;C128,6;158,5.
2SM 9.

3PBM 49.

*SAR 39.

»SAR 43, 46.

13



La prima caratteristica di Dio Padre, nostro Abba*, & la sua
“bonta™, “tenerezza” e misericordia®. Egli & 'amore in persona e
anche i suoi castighi sono prove del suo infinito amore per noi, perché,
come canta il nostro Santo, & come un “padre buono” che egli castiga®.
E I'amore premuroso del Padre non pud scomparire, perché, scrive
Luigi Maria, ancora giovane seminarista: “Ho un Padre nei cieli che non

= )741
mancamait .

Dio Padre, fonte e termine dell’intera umanita, amorevolmente
attrae a sé ogni cosa in Gesti Cristo. Il santo da voce alla sua esperienza
mistica del Padre, un’esperienza che irraggia tutta la sua vita e i suoi
scritti. Benché sia spesso chiamato ardente predicatore — perché non
esitd a chiamare il peccato per nome e a punire con l'inferno le sue
orrende conseguenze — nonostante cid ha attirato migliaia di persone al
confessionale dove egli fu il Padre amorevole che accoglieva a casa gli
smarriti. Lo stesso nome con cui veniva chiamato dalla gente, “le bon
pere de Montfort”, dimostra come nel suo intimo egli “gustd” la bonta
del Padre e la condivise con gli altri.

2. 1! Figlio

Dal seno del Padre, canta Montfort, & nato il Figlio: “Il Figlio,
eterno come il Padre, consustanziale al Padre, della stessa essenza del
Padre”®. “Egli & uscito dall’amore e plasmato dall’amore; & dunque solo
amore o, meglio, I'amore stesso del Padre e del Santo Spirito”®. E’ dal-
I'eternita nel seno stesso dell’amore, il Padre*. Il Figlio &, secondo una
sorprendente immagine usata dai padri greci, mamilla Patris, ‘il seno
del Padre’: “Se si sapesse quale piacere gusti I’anima, nel conoscere la

*¥C7,31.Cf. Rom 8,15.

2C27,1.

#C13,29;28,24;52,11.

#In VD 215, il padre di Montfort ci insegna a “rivolgerci con fiducia a lui (il Padre) come un
bambino fa con suo padre. Se avessimo la sventura di offendetlo. .. possiamo umilmente implo-
rare il suo perdono, tendergli con semplicita la mano, rialzarci nell’amore dal nostro peccato.
Poi rappacificati, riposati e animati dalla speranza continueremo a camminare dietro a Iui”.
©C98,1.

412,

“2SAR 41.

“AES118.Cf. AES9,117-132.

“AES 14,31, 104.

14



bellezza della Sapienza, nel nutrirsi di lei, si esclamerebbe con la sposa
del Cantico: meliora sunt ubera tua vino (Ct 4, 10), il latte del tuo petto &
pit dolce di un vino delizioso e di tutte le dolcezze delle creature™.

San Luigi Maria illustra la Seconda Persona della Trinita attraverso
i libri sapienziali dell’Antico Testamento. Nonostante Montfort usi il
termine Sapienza in modo equivoco, & certo che il significato principale
nei suoi scritti & la Seconda Persona della Trinita, la Sapienza eterna e
incarnata®. Montfort afferma gioiosamente, con il Libro della Sapienza,
che la Sapienza &: “un respiro della forza di Dio, una pura emanazione
della gloria dell’Altissimo... il riflesso della luce eterna, lo specchio
immacolato della maesta di Dio, 'immagine della sua bonta”¥. La con-
templazione della Sapienza rende Montfort uno dei pochi autori spiri-
tuali che considera la Sapienza nella Divinita come una pietra angolare
della sua spiritualita®.

Anche senza approfondire con uno studio dettagliato I'uso di que-
sto titolo in Luigi Maria, ci chiediamo per quali motivi egli volesse
mettere l'accento sulla Seconda Persona della Trinita come Sapienza.
Basandoci sui principali testi sapienziali che Montfort utilizza
nell’ Amore dell’eterna Sapienza, appare come il termine sapienza nelle
scritture metta in risalto I'amore e la mitezza di Dio, il suo aspetto
materno e femminile, aspetti che riflettono la sua fondamentale com-
prensione della Trinita come Amore.

L'uso nella letteratura sapienziale di rappresentare la Sapienza
eterna come una donna affascinante®, spinge san Luigi Maria a dire che

“ AES 10.

46Jna visione d’insieme dell’'uso del termine sapienza nel Montfort, si trova in J. P. PREVOST,
“Sagesse” in DSM, 1163-1184.

4 AES 16-19. CfSap 7,25.

#Cf, M.GILBERT, “Lexégese spirituelle de Montfort” in Noxvelle Revue Thélogique 104 (1982)
678-691.

#7] tentativo di tradurre fedelmente 'opera L'amore dell'eterna Sapienza & una grossa sfida per
ogni traduttore. Poiché dall’inizio del libro 'autore facilmente passa dalla “Sapienza eterna”’
alla “Sapienza eterna e incarnata” il pronome “lei” fa sobbalzare il lettore, perché si rivolge a
Gesi come se fosse una donna. Per non tradire il pensiero del Montfort, la maggior parte dei tra-
duttori ha deciso di usare il pronome maschile ogni volta che & riferito alla Sapienza. Non & perd
questa la soluzione, perché non si & fedeli al testo, come ad esempio: “L'ho amato e cercato...
come un giovane cerca la sposa”. Né si pud sempre usare il nome. Forse la citazione del libro
della Sapienza come nell’edizione inglese, cioe con il pronome al femminile, con una introdu-
zione che spiega I'uso letterario della personificazione della Sapienza come una donna, potrebbe
favorire una nuova traduzione dell’AES che usi “lei” nel modo giusto, evitando cosi ogni falsa

15



N

la Sapienza & “sempre trascendente in bellezza e per la sua stessa natura
ama tutto cio che & buono™®. “Fin dalla mia giovinezza ho cercato la
Sapienza eterna e desiderato prenderla come mia sposa™'.

Questo tenero amore, questa “sostanziale ed eterna idea della divina
bellezza”*2, che & la seconda Persona della Trinita, & descritta anche nei
Proverbi (8, 30), che Montfort cita: “Stavo con Dio e disponevo ogni
cosa con una precisione cosi perfetta e al tempo stesso con una varieta
cosi piacevole, che mi pareva di giocare per divertire me e il Padre...”.
Cosi giunge alla conclusione di cid che potrebbe essere detta la gioia
creatrice della seconda persona della Trinita: “Questo ineffabile gioco
della divina Sapienza si nota effettivamente nella diversita delle crea-
ture da lei prodotte nell’'universo”**. Montfort attribuisce alla Sapienza,
seconda persona della Trinita, il titolo di “madre e artefice di tutte le
cose”* che allegramente e scherzosamente dipinge con i colori i cieli e la
terra con varieta e bellezza.

La Sapienza, immagine sostanziale del Padre, & cosi bella che pre-
senta un paradosso: “Qui ogni umana creatura deve chiudere gli occhi
per non essere accecata da una luce tanto viva e tanto splendente”.
Anche se “questa abbagliante e incomprensibile luce” attraverso la
quale conosciamo il Padre con la potenza dello Spirito, puo essere solo
vagamente compresa, € altrettanto vero che non ci sono parole per spie-
gare la maesta e la bellezza della seconda Persona della Trinita e percid
della Trinita stessa. Eppure Montfort insiste sulla reale possibilita di
una autentica esperienza della Sapienza in Cristo per mezzo della
potenza dello Spirito. Il gusto della Sapienza nello Spirito non ci per-
mette di afferrarla, poiché non & 'uomo che afferra la Sapienza, ma la

implicazione androgina nell’Incarnazione.

% AES 90.

' AES 54. San Luigi di Montfort commenta Sap 8,2: “Chiunque vuole acquistare il grande
tesoro della Sapienza deve, sull’esempio di Salomone, cercarla: 1) prestissimo e, se possibile, fin
dall’infanzia; 2) spiritualmente e con purezza, come il casto sposo la sua sposa; 3) costante-
mente, sino alla fine, finché non I'abbia avuta. E’ certo che la Sapienza eterna ha tanto amore per
le anime, che giunge a sposarle ed a contrarre con esse un matrimonio spirituale ma vero, che il
mondo non conosce ma che la storia documenta”.

2 AES 17. Uno splendido articolo di O. Maire sulla “Bellezza” si trova in DSM 158-173.
Questo articolo & debitice alle sue intuizioni.

% AES 33; cf Sal 104,26: “Ecco il mare spazioso e vasto. ... il Leviatan che hai plasmato perché in
esso sidiverta”.

*'AES 31. Cf B. GUITTENY, “Création” in DSM 316-327.

7 AES 15.

16



Sapienza che rapisce I'uomo. Alzando il velo che nasconde la Sapienza,
lo Spirito si degna di manifestare ad alcuni questa divina Bellezza’*; e
tale rivelazione li fa andare in estasi. E” solo il Padre che conosce il
Figlio®” e Montfort sottolinea che solo Dio Padre pud contenere I'infi-
nita bellezza dell’eterna Sapienza. La nostra fedelta, il nostro desiderio
ardente, puo aprire il nostro cuore 2 momenti di gioia estatica quando la
Sapienza del Padre ci afferra nell’amore trasformante dello Spirito.

Infine, la Sapienza, I'essenza stessa del Padre, desidera consegnare
se stessa, perché I’amore € per sua natura dzffusivum sui. La Sapienza & I'e-
spressione infinita del Padre nella Trinita, poi nel tempo Ges Cristo, la
manifestazione personale del Verbo eterno di Dio.

3. Lo Spirito Santo

La predicazione di san Luigi di Montfort sullo Spirito Santo include
due affermazioni centrali. La prima: Dio, Spirito Santo, uno con il
Padre e il Figlio®, ¢ la relazione infinita dell’amore divino che lega il
Padre e il Figlio: “L'amore sostanziale del Padre e del Figlio™; “Padre e
Figlio che dal vostro reciproco amore generate lo Spirito Santo che & Dio
come voi®; Sia gloria al Padre eterno, al Verbo adorabile. La stessa gloria
non finisce per lo Spirito che li unisce d'un nodo ineffabile”®. Lo Spirito
Santo & rappresentato anche come froco infinito, fiamma d’amore nella
Trinita: “Vieni Santo Spirito, Dio di fuoco”®. “Vieni Padre della luce,
vieni Dio di carita... Fai scendere nella mia anima un carbone del tuo
fuoco, entra in essa con la tua fiamma e riempila di Dio”®. “Lo Spirito
Santo procede dal Padre e dal Figlio per via d’amore”®. Ancora una
volta vediamo !'insistenza su Dio come amore infinito, unito all’opera
dello Spirito per attirarci nella bellezza della Trinitd, in unione con il
Padre e il Figlio.

$AES17;S25.
TCFMe 11,27.
8CfC 109,2.
VD 36.
©SAR 42.
6C85,6.
62C98,21.
8C141,1.
“MR 16.

17



Seguendo poi una affermazione un po’ particolare di Pierre de
Bérulle, Montfort in un passo della Verz Devozione® cerca di chiarire il
ruolo dello Spirito in Dio: “Dio Spirito Santo che non da origine ad
un’altra persona divina, & divenuto fecondo per mezzo di Maria da lui
sposata... Questo non significa che la Vergine Maria dia allo Spirito
Santo la feconditd, come se non ’avesse. Essendo anch’egli Dio come il
Padre e il Figlio, ha la fecondita, ossia la capacita di generare, quantun-
que non la riduca in atto, dal momento che non da origine ad altra per-
sona divina. Si vuole soltanto dire che lo Spirito Santo, tramite Maria,
di cui ama servirsi pur senza averne assolutamente bisogno, traduce in
atto la propria fecondita, producendo in lei e per mezzo di lei Gesu
Cristo”. Montfort ripete questo insegnamento nella Preghiera infocata:
“Spirito santo. .. Tu non generi nessuna Persona divina in seno alla divi-
nitd, ma soltanto tu formi tutte le persone divine fuori della divinita.
Tutti i santi del passato e del futuro sino alla fine del mondo sono opere
del tuo amore unito a quello di Maria™.

Dal momento che la citazione riguarda lo Spirito Santo nella
divinita, Luigi Maria fa qui due affermazioni. La prima & che lo Spirito
Santo & della medesima sostanza del Padre e del Figlio. Qui non si fa che
dichiarare con il Credo di Atanasio: “Onnipotente il Padre, onnipotente
il Figlio, onnipotente lo Spirito Santo, ma non tre onnipotenze, bensi
una onnipotenza... Nella Trinita, nulla & prima o dopo, nulla pitt
grande o pill piccolo”®. In altre parole, lo Spirito, come il Figlio, & della
stessa sostanza del Padre.

Montfort afferma poi che lo Spirito non genera un’altra persona
divina in seno alla Trinita, poiché lo Spirito & pura recettivita, puro
dono, definito teologicamente spirazione passiva. Il Padre per mezzo del
Figlio e con il Figlio & il donante; lo Spirito Santo & pura accoglienza,
dono del Padre e del Figlio: “Lo Spirito... unisce il Padre e il Figlio in
un legame ineffabile”®. Lo Spirito Santo, il legame vivente tra il Padree
il Figlio, fa appello alla sua amorevole sposa, Maria, per formare le
membra del corpo di Cristo, come vedremo brevemente.

VD 20-21.

%PI15.

6711 testo inglese del Credo di sant’Atanasio si pud trovare in M. O’CARROLL, “Athanasian
Creed, The” in Trinitas, 29-31.

&C 85,6.

18



Conclusione

San Luigi Maria di Montfort ha compreso il mistero della Trinita
come comunione d’amore. I Greci usano chiamare questo pericoresi, un
danzare insieme: “una parola che suggerisce una attivita e un eccita-
mento dinamico, come deve essere per Dio che dimora in Dio: le per-
sone divine non solo vivono 1'una nell’altra, ma anche danzano 1'una nel-
l'altra™®. Facendo eco alla fede della Chiesa, il linguaggio trinitario di
Montfort denota che ciascuna Persona & inconcepibile senza le altre,
poiché le Persone divine sono relazione d’amore. Il Padre, come amore
puro che si dona, non puo esistere senza I’'amato e 'amante; lo Spirito,
amore che unisce il Padre e il Figlio, non puo esistere senza le altre due
Persone. Per Montfort, Dio non & solitario, ma & comunita, una comu-
nita di amore dinamico.

II. LA TRINITA E LINCARNAZIONE
SECONDO SAN LUIGI MARIA DA MONTFORT

Seguendo san Luigi Maria, esaminiamo in questa parte, prima la
creazione dell’'universo e dell’'uvomo, poi il momento culminante della
creazione, 'Incarnazione stessa.

A. La Trinita nella creazione dell’ universo e dell’ womo

Il Dio Trino ha creato per donare se stesso nell’Incarnazione; lo
scopo ultimo della creazione & I'Incarnazione. Quando la Sapienza si fa
carne, diviene manifesta la ragion d’essere della creazione:
I'Incarnazione. Montfort nell’ Amore dell’eterna Sapienza, benché insista
nel presentare 'Incarnazione come il compendio e percio il culmine di
tutta la creazione, considera la storia della salvezza come si dispiega nel
tempo, cioe: prima la creazione dell'universo, la creazione di Adamo ed
Eva e la caduta, poi la decisione della Trinita di redimere il mondo per
mezzo dell'Incarnazione del Verbo. Montfort vede il mondo intero
come intrinsecamente ordinato a Cristo. Tutto cid che non porta 'uma-
nitaa Gesu ¢ indicato con il termine negativo di mondo, o mondo inganne-
vole™.

®M. A. FATULA, The Triune God, 67. La perichoresis dei greci & la circuminsessio dei latini.

Cf C 29-39, un totale di 452 versetti che trattano dei peccati del mondo e delle trappole del
mondo ingannevole.

19



1. La creazione dell’ universo

“La Sapienza eterna ha incominciato a risplendere fuori del seno di
Dio Padre quando, al termine di un’intera eternita, cred la luce, il cielo
e la terra. San Giovanni afferma che tutto & stato fatto per mezzo del
Verbo, ciog la Sapienza eterna: “Tutto fu fatto per mezzo di lui™”.

La Chiesa insegna che la creazione & opera della Trinita stessa, poi-
ché tutto cid che & compiuto o fatto dalla divinita fuori dal Dio Trino €
comune alle tre relazioni d’amore: “Anche se ciascuna persona divina
adempie I'opera comune, secondo la propria, unica e personale qua-

s

lita””.

San Luigi Maria & pienamente in accordo con I'insegnamento della
Chiesa quando, nell’ Amore dell’eterna Sapienza, sottolinea I'azione crea-
trice della seconda Persona della Trinita. Il Padre ha creato per mezzo
della Sapienza, e tutto & creato per I'Incarnazione della Sapienza.

Dovremmo aspettarci che Luigi Maria, lui stesso un artista, metta
costantemente ’accento sulla creazione, come straordinaria rivelazione
del Dio Trino, proprio come un quadro rivela il pittore, almeno in qual-
che misura. Ma stranamente, anche se il Libro della Sapienza dichiara:
“Difatti dalla grandezza e bellezza delle creature, per analogia si cono-
sce l'autore”(Sap 13, 5), questo pensiero non & dominante negli scritti
di Montfort.

Non si vuol dire che egli neghi la creazione come rivelazione del suo
Creatore. Ad esempio, in maniera esplicita egli fa riferimento alla bel-
lezza della creazione divina che ci offre una corrispondente idea di Dio:
“Quale deve essere il Creatore, se I'opera creata & cosi bella!””. Tuttavia
Montfort preferisce chiamare la creazione un riflesso di Dio, solo perché

7AES 31, che citaGv 1,3. CfEb 1,2; Col 1,16-17.

72CCC 258, che cita il Concilio di Firenze, DS 1331. Cf RAHNER, Trinitd, pp 76-77 dove ven-
gono discusse la comune attivita “ad extra” e I'appropriazione. Nella nota 32 a p 77 Rahner fa
un interessante commento basato su san Bonaventura: ... possiamo chiederci se... (attraverso
chi) cid che & affermato del Figlio come creatore del mondo (DS 40 ff., 44ss) deve essere inter-
pretato solo come appropriazione o se non indica anche la nozione di via in cui il Figlio possiede
P'attivita creativa come gli viene comunicata dal Padre”. Gli scritti del Montfort sembrano
favorire questa seconda opinione.

7C 99,28. Montfort sta parafrasando I'antico adagio: “Propter quod unumquodque tale et illud
magis”.

20



esce dalla mano della Trinita prima della caduta, come si potrebbe
vedere oggi nelle foreste vergini e nelle pianure, non ancora rovinate,
per cosi dire, dalle distruzioni operate dall'uvomo peccatore.
Comunque, la Sapienza eterna, plasmatrice della creazione & cosi perfet-
tamente amante, cosi splendidamente bella — come Montfort sa attra-
verso le Scritture e dalla sua esperienza di mistico — che la creazione
dopo la caduta pud solo debolmente riflettere questa infinita bellezza.
La sola vera bellezza & il Dio Trino che incontriamo in Gesti.

Luigi Maria percid insegna: “Lascia tutto e troverai tutto trovando
Gest”™. In un cantico sulla creazione, Montfort ci dice che non & nella
bellezza della natura che I'anima pud confidare per trovare Dio.
Piuttosto, I’anima deve ritirarsi in se stessa nella solitudine; & qui in
modo particolare che noi potremo incontrare la Sapienza, e per mezzo di
essa, nello Spirito, la bellezza del Padre™.

Montfort non disprezza il creato; piuttosto, per il dono dello
Spirito, egli & stato condotto attraverso le bellezze di questo universo a
un livello di solitudine in cui gusta I'infinita bellezza di Dio in una pie-
nezza che non pud essere raggiunta attraverso i sensi. Guardando alla
magnificenza dell’opera del Padre, egli & persuaso che Dio ¢ molto di
pit1, molto piti bello di tutto cid che ha creato. In un momento apofatico
di pace interiore, privodi tutto, in un profondo silenzio, incontra misti-
camente la bellezza di Dio, come si manifesta nelle tre relazioni d’a-
more. Non & tanto la bellezza del creato che lo porta alla bellezza di Dio
(secondo il metodo ascendente), ma la bellezza della Sapienza di Dio che
lo conduce a concludere della bellezza della creazione (secondo il
metodo discendente)’®. Questo universo & I'indicatore, o il presupposto
del punto culminante della creazione, che si manifesta nel Signore
GesuL.

L'aspetto materno del Dio Trino & poi rivelato di nuovo attraverso il
ruolo della Sapienza nella creazione. Non solo la Sapienza ¢ rivelata nei
libri sapienziali come signora, ma anche come “madre della creazione:
infatti I'artefice non ama e non si prende cura della sua opera come una

"AES 202.
»CfC157.
%CfC 99,28;157,20.

21



madpre fa con il suo bambino””’.
2. La creazione dell’ womo

San Luigi Maria si prodiga nel descrivere la bellezza dell'vomo
uscito dalle mani creatrici di Dio. “Se la potenza e la dolcezza dell’e-
terna Sapienza hanno tanto rifulso nel creato, nella bellezza e nell’or-
dine dell’universo, molto di pilt hanno brillato nella creazione del-
I'uomo. Questo infatti & il suo meraviglioso capolavoro... I'immagine
vivente della divinita... la viva immagine della sua bellezza e delle sue
perfezioni, I'eletto vaso delle sue grazie, il mirabile tesoro delle sue ric-
chezze e 'unico suo vicario in terra. .. Aveva nel cuore il puro amore di
Dio, esente dal timore della morte, ed amava Dio continuamente”’®.

Montfort tenta poi di descrivere la “spaventosa sciagura”, la condi-
zione dell'uomo dopo il peccato nei confronti di Dio amore. “Leletto
vaso divino si spezza in mille frantumi, il sole splendente perde la sua
luce... in un istante diviene schiavo dei demoni, oggetto dell’ira di
Dio, preda dell’inferno. E’ maledetto e condannato a morte... E’ scac-
ciato dal paradiso terrestre e nessuno puo riaprirlo; si spalancal inferno
e nessuno puo chiuderlo”.”

Luomo & divenuto bruttura, dopo aver perso la sua somiglianza con
il Dio Trino®. La bellezza primordiale dell'uomo lo aveva posto in una
condizione di reciproca attrazione con la Trinita. La bruttura del suo
peccato lo lascia smarrito e solo; ha lasciato la luce ed & entrato nel buio,
ha lasciato la vita ed & entrato nella morte.

A. L'Incarnazione

E’ in questo contesto disastroso che Luigi Maria volge lo sguardo al
mistero dell’Incarnazione. “In vista dell’Incarnazione del Figlio di Dio,
essi (Adamo e la sua discendenza) ricevettero le grazie di cui avevano
bisogno™®. Ogni cosa & diretta all’evento culminante della creazione,

7AES 31.
AES 35-38.
AES 39-40.
®CfS110.
SAES 46.

22



Gesl, 'uomo-Dio, un vertice che si proietta nella Divinita stessa, poi-
ché 'umanita creata del Verbo & 'umanita di Dio. Montfort utilizza
una cristologia ‘discendente’; mette ciog in risalto la seconda persona
della Trinitd mentre discende nel nostro mondo di peccato, proprio
come egli inizia con la bellezza della Sapienza nella Trinita per poter
raggiungere la bellezza del creato.

1. La Trinita decreta Incarnazione

Montfort descrive la Sapienza che “chiama e convoca la Trinita
santa una seconda volta, allo scopo di ristabilire I'uomo nello stato pre-
cedente alla caduta”. Con parole adatte al popolo, e in una cultura di
300 anni fa, dice: “Immagino che durante quel grande Consiglio si
svolga una specie di lotta fra la Sapienza eterna e la Giustizia di Dio™®.

La seconda Persona della Trinita rivolge una supplica a favore del-
J'uomo, ma sembra prevalere il Dio della giustizia, che insiste per la
sentenza di morte e la condanna eterna, gid pronunciate nei confronti
dell’uomo e della sua discendenza e che deve essere eseguita senza per-
dono e misericordia. Ma la decisione finale sbalordisce Montfort:
“Quale meraviglia: I'amore incomprensibile giunge fino agli estremi!
L’amorosa e augusta sovrana offre se stessa in sacrificio al Padre per
risarcire la sua giustizia, calmare la sua collera, strappare I'uomo dalla
schiaviti1 del demonio e dalle fiamme dell’inferno e meritargli un’eter-
nith felice. La sua offerta & accettata. Si prende e si decreta una decisione:
I’eterna Sapienza, cioé il Figlio di Dio, si fard uomo a tempo opportuno
e con modalita stabilite”®.

Per Luigi Maria nell'Incarnazione si fa evidente I'essenza di Dio
come amore che si auto-comunica. “Infine, per avvicinarsi maggior-
mente all’'uomo e dargli una prova pit convincente del suo amore, la
Sapienza eterna giunse al punto di farsi uomo, fino a diventare bam-
bino, abbracciare la poverta e morire su una croce per I'uomo™*.

s2AES 42. Montfort presuppone che la “prima convocazione” della Trinita fu alla creazione.
“Facciamo 'uomo...”(Gen 1,26).

BAES 44-45. Il padre di Montfort sta illustrando il suo tema, che la Sapienza, la seconda
Persona della Trinit3, non pud aiutare 'uomo ad amarsi. Il tema di Dio-Amore & ancora una
volta accentuato in termini incomprensibili ai suoi ascoltatori.

#AES 70.

23



2. 1/ piano centrale della Trinita

L'Incarnazione della Sapienza “& un compendio di tutti i misteri
di Cristo poiché racchiude la volonta e la grazia di ciascuno”®. E’ il
mistero nel quale “Dio I'Inafferrabile si & lasciato prendere e contenere
in modo perfetto dall'umile Maria, senza nulla perdere della sua
immensita... Dio I'Inaccessibile si & accostato, si & unito strettamente,
perfettamente, anzi personalmente alla nostra umanita, senza nulla
perdere della sua Maesta. .. Colui che &, volle venire in mezzo a cid che
non ¢; perché cid che non ¢ diventi Colui che &... senza cessare nel
tempo di essere Colui che & da tutta l'eternita”®. Montfort con gioia
canta che Dio Figlio “divenne cid che noi siamo, facendo di noi cid che
eglie™.

“E’ in questo mistero che egli ha operato tutti gli altri misteri
della sua vita, poiché sin da allora accettd di compierli... questo
mistero ¢ un compendio di tutti gli altri misteri e ne contiene la volonta
e la grazia”®. Percid tutta la storia si radica ed & contenuta
nell’Incarnazione del Verbo.

La ragione filosofica sottostante & chiara: “L'inizio non & mai sempli-
cemente il primo punto di una ulteriore serie di momenti nel tempo.
Piuttosto, 'inizio contiene cid che segue ed & la legge mai abrogata che
governa tutto cio che ne scaturisce. L'inizio trascende e rende imma-
nenti i momenti che ne derivano; la sua struttura & diversa dalla loro
non solo quantitativamente, ma anche qualitativamente”®.

Per questo Montfort pud concludere che I'Incarnazione ¢ il culmine
dell’opera della Trinita ad extra: “Il modo di agire adottato dalle tre per-
sone della Trinita nell'Incarnazione e nella prima venuta di Gesii
Cristo, ¢ da loro seguito ogni giorno in maniera invisibile nella santa
Chiesa e sara da loro seguito fino alla consumazione dei secoli nell’ul-

VD 248.

“VD157.

¥C 64,1.

VD 248.

#Cf W. Kaser, Jesus the Christ, Paulist Press, N.Y. 1976, p. 140; cf. la comprensione di Kasper
del tempo biblico o £ziros: “La prima caratteristica di questa comprensione biblica del tempo e
della storia & che non riguarda il tempo da un punto di vista quantitativo. Non & una continua e
omogenea sequenza di giorni e ore, ma dal punto di vista qualitativo. Il tempo & misurato dal
suo contenuto” (ibid. p. 77).

24



tima venuta di Gest Cristo”®. Noi dunque riconosciamo l'azione della
Trinita nell’Incarnazione e possiamo giungere a una intuizione del Dio
Trino e del piano della Trinita per la creazione, per la Chiesa e per cia-
scuno di noi. Questo piano pud essere conosciuto solo perché la Trinita
ce lo ha rivelato: Dio Padre, nello Spirito manda il Figlio ad assumere la
pienezza della natura umana nel grembo di Maria; facendosi cosi
“nostro fratello™' in questa creazione ribelle e peccaminosa, egli puo
continuare a offrirsi eternamente e in modo infinito al Padre.

La prima venuta del Signore nell'Incarnazione per mezzo di Maria
necessariamente include, per Montfort, il suo evento culminante, la
Croce vittoriosa®. Due sono gli aspetti sottolineati dall’autore quando
fissa lo sguardo su Gesl nel seno di Maria: la Trinita e Maria, e la Trinita
e la croce.

3. La Trinitd e Maria

“E’ impossibile esprimere le ineffabili comunicazioni della Trinita
santissima a questa pura creatura (Maria), ed anche indicare la fedelta
con la quale corrispose alla grazia del suo creatore”.

a. La Trinita aspetta il consenso di Maria

Dobbiamo anzitutto dire, con san Luigi Maria, che I'infinita Trinita
aspetta il consenso di Maria per portare a compimento il suo piano.
Questo & ancora pil strabiliante se ricordiamo che Dio, in se stesso,
Padre, Figlio e Spirito, non ha assolutamente bisogno di Maria. Basta
una parola del Padre e questa diventa realta. “Questo grande Signore,
sempre indipendente e bastante a se stesso, non ha mai avuto né ha asso-
lutamente bisogno della santissima Vergine per attuare i suoi voleri e
per manifestare la sua gloria. Gli basta volere, per fare tutto™*. Perd
Maria diviene: “necessaria a Dio (nell’Incarnazione) per una necessita

OVD 22.

AMontfort chiama Geslt “nostro fratello” (cf C 92,24; 87,12; 59,13), ma non chiama mai Maria
“nostra sorella”.

2CfVD 18-19, 22; P1 16.

%AES 105. Cf Lc 11,28. Il piano fondamentale di Dio in tutta 'opera della salvezza, special-
mente il suo culmine, I'Incarnazione, & chiamata e risposta; cf P. GAFFNEY, “Marie” in DSM,
848-885.

VD 14.

23



detta ipotetica, perché cosi Dio ha voluto™. In questo incredibile piano
di salvezza trinitario — ed & il solo — Dio vuole liberamente che la
seconda Persona della Trinita si faccia uomo “a condizione che ella dia il
suo consenso”®. “Si ricordi ancora la dipendenza dimostrata dalle tre
Persone divine dalla Beata Vergine. .. Davanti all’esempio cosi convin-
cente della santa Trinit3, dovremmo essere davvero accecati per igno-
rarlo”. Il suo S37, il suo consenso & necessario nel disegno irrevocabile
della salvezza cosi come & voluto dalla Trinita: “Questo saluto fu rivolto
per concludere I'impresa pilt grande e pili importante del mondo:
I'Incarnazione del Verbo eterno”®. Questo consenso di Maria al piano
Trinitario & dato “a nome di tutto il genere umano™. Montfort faecoa
san Tommaso: “Maria acconsente all’Incarnazione a nome dell’intero
genere umano affinché si stabilisca quasi un matrimonio spirituale tra
il Figlio di Dio e la natura umana™®.

‘ b. La Trinita realizza I'Incarnazione

Leffettiva Incarnazione del Verbo nel seno di Maria & giustamente
vista da Montfort, come 'opera delle tre Persone divine: “Notiamo che
nel medesimo istante in cui Maria accondiscende a diventare madre di
Dio, si compiono parecchi prodigi. Lo Spirito Santo forma, con il pil1
puro sangue del cuore di Maria, un piccolo corpo, e lo struttura con per-
fezione. Dio crea la pil1 perfetta anima che sia mai uscita dalle sue mani.
La Sapienza eterna, il Figlio di Dio, si unisce, in unita di persona, a quel
piccolo corpo e a quell’anima. Ecco compiersi la piti alta meraviglia del
cielo e della terra, il prodigioso eccesso dell’amore di Dio. E i/ Verbo si
fece carne. La Sapienza eterna si € incarnata, Dio & diventato uomo conti-
nuando ad essere Dio. E questo Uomo-Dio si chiama Gestu Cristo, cioe
Salvatore™°'.

C¢ un’altra dimensione in questo altissimo evento cosmico:
“Nell’Incarnazione, Dio stesso fa esperienza della bellezza (la bellezza
del suo capolavoro, Maria). Egli fa esperienza di quell’estasi che lo

»VD 39.
%AES 107.

VD 140.
%SAR 45.

9AES 203.

g, Th. III, 8, 1.
101AES 108.

26



spinge a uscire da se stesso per prendere carne in Maria”'”. Il mistico e
vagabondo cantore di Maria, coraggiosamente scrive: “Tu hai stupito
Dio.../ Rapito dalla tua bellezza, / ha preso la carne umana, / a te non si
puo negare”'%.

La conseguenza dell’'unione ipostatica — I'unione della seconda
Persona della Trinita eterna e pre-esistente con una natura umana presa
dalla Vergine Maria, la sua vera Madre'® — & comune alle tre Persone
divine. La sua bellezza piena di grazia di “imperscrutabili meravi-
glie”' che la Triniti comunica al suo cuore recettivo, attira il Verbo nel
suo seno. Lunione personale della natura umana & solo con il Verbo,
come Montfort dice chiaramente. Come relazioni d’amore, il Padre e il
Figlio sono sempre nel Verbo incarnato: “Il cuore di Gest contiene
tutta intera la Trinita”'%.

¢. La prodigalita della Trinita con Maria

Cid che stupisce san Luigi Maria in questo grande mistero non & solo
il farsi carne dell’Amato nel seno di Maria, ma la generosita della
Trinitd con Maria. La dottrina di Montfort sulla relazione della
Trinita con Maria all'Incarnazione, &€ molto pitt profonda della semplice
affermazione che la Trinita I'ha ricolmata di grazia a un grado tale da
renderla gradita a Dio e da trasformarla nel tempio della Trinita. Qui
non si fa distinzione tra cid che & comune alla tre Persone divine ad extra
e cid che pud essere la condivisione personale di Padre, Figlio e Spirito -
proprio in cid che li costituisce come Persone. Eppure, il modo di pat-
lare della partecipazione di Maria alla grazia trinitaria sembra riflettere
il pensiero che Maria, rimanendo nel suo stato di creatura, ¢ destinataria
della grazia attraverso una causalita quasi-formale'. Luigi Maria parla
dei doni della Trinita alla Vergine non come qualcosa che Dio dona a
Maria (come causa efficiente e percid comune alle tre Persone divine),

120, MAIRE, “Beauté” in DSM, 158-173.

1C 63,5; cfC81,3.

104Cf K. RAHNER, “Incarnation” in Enciclopedia of Theology: The Concise Sacramentum Mundi,
Seabury Press, N. Y. 1975, 693-694.

wyD6,7,8,10-12,23.

16C 40,32.

WwCfVD 13-21,139-140; SM 8-13, 35.

18Cf K. RAHNER, “Trinity, Divine” in Ecyclopedia of Theology, 1758; Trinity, 34-36; cf. H.
Junemann,

27



ma come leffettiva partecipazione alla vita di Dio Padre in quanto
Padre, a quella del Figlio in quanto Figlio e a quella dello Spirito in
quanto Spirito'®”.

I/ Padye

Questa tesi, crediamo, & sostenuta dalle parole coraggiose di
Montfort quando parla della comunicazione di ciascuna persona della
Trinita a Maria: “Dio Padre ha comunicato a Maria la propria fecondita,
per quanto una semplice creatura ne era capace, per darle il potere di
generare il suo Figlio”"°. Montfort, in maniera decisa, dichiara che il
Padre condivide con Maria — sempre in maniera consona alla sua condi-
zione creaturale — cid che lo costituisce proprio come la prima Persona
della Trinita: egli & la sorgente dinamica, colui che genera. E’ la sua
fecondita che condivide con lei, cosicché Maria e il Padre hanno lo
stesso Figlio, poiché il Padre genera la Sapienza eterna nella vita trinita-
ria e autorizza anche Maria ad essere la Madre verginale della Sapienza
eterna nella sua umanita. Grazie al dono del Padre, entrambi — benché
in maniera del tutto differente — possono dire di Gesui: “Questo ¢ il mio
figlio amato”.

1/ Figlio

Non solo la seconda Persona della Trinita si incarna veramente nel
seno di Maria, ma in lei troviamo la condivisione — sempre in conso-
nanza alla sua condizione di creatura — di cid che costituisce proprio il
Figlio come Figlio: la sua totale dipendenza dal Padre, naturalmente
senza alcun cedimento al subordinazionismo.

“Egli ha reso gloria alla propria indipendenza e alla propria maesta
nel dipendere da questa amabile Vergine nella concezione, nella
nascita... e anche nella morte... Dio Figlio & disceso nel grembo della
Vergine come nuovo Adamo nel paradiso terrestre, per compiacersi in

19Per esempio se qualcuno graffia un podio, sta facendo qualcosa al podio (causalita efficiente);
se egli fosse capace di comunicare in qualche misterioso modo, un aspetto della sua vita, per
esempio il riso, allora dovremmo parlare di causalita formale. La Trinita non manda a Maria un
dono. La Trinita, il Padre, il Figlio e lo Spirito, & il dono.

myD17.

28



esso ed operarvi in segreto meraviglie di grazia”''. Nel linguaggio
coraggioso della scuola francese, Montfort canta: “Il Verbo in Dio suo
Padre / riposa nell’eternitd; / ha scelto di prendere te, Maria, qui nel
tempo / come suo riposo e come sua Madre™*2.

Pur rimanendo nel seno del Padre per tuttal’eternita, la Sapienza ora
‘rimane’ anche in Maria. La sottomissione filiale al Padre & condivisa in
maniera analoga con Maria quando la sapienza Eterna & concepita nel
suo seno. Egli, il capo del corpo, la Chiesa, liberamente e con infinito
amore si sottomette a Maria. Montfort avverte subito che questa sotto-
missione a Maria & libera e frutto dell’amore della seconda Persona della
Trinita: “Bisogna guardarsi bene dal pensare che in tale dipendenza ci
sia un abbassamento o una imperfezione qualsiasi in Gesii Cristo. Maria
¢ infinitamente al di sotto del Figlio che & Dio”. Colui che ¢& eterna-
mente amato dal Padre, ora e per sempre & 'amore incarnato che non
cessa mai di rimanere nel seno di una delle sue creature, la Vergine
Maria. Egli & sempre e ovunque il Figlio di Dio e il figlio di Maria.

In formula sintetica, Montfort scrive che nel piano della Trinita,
Maria diventa “la Madre, la Sovrana e il trono della divina Sapienza™"“.
“Cid che ho detto in modo assoluto di Gesi Cristo, lo dico in modo rela-
tivo della Vergine santa. Gesti Cristo 'ha scelta per compagna indisso-
lubile della sua vita, morte, gloria e potenza in cielo e in terra, € le ha
quindi dato per grazia, rispetto alla sua divina Maesta, tutti gli stessi
diritti e privilegi che egli possiede per natura™?.

Lo Spirito Santo
Lo Spirito Santo riempie Maria con la sua vita, come relazione
di “amore sostanziale del Padre e del Figlio”"%. Lo Spirito & il vincolo

ineffabile che unisce il Padre e il Figlio'".

Con evidenza Montfort insegna che le tre divine Persone prendono

myD 18.
112C 81,2.
WSYID:2i.
AES 203.

VD 74.
116VD 36
wC 85,6.

29



possesso di Maria secondo le proprie personali qualita; egli ci porta a
credere che lo Spirito comunica se stesso a Maria proprio come amore
infinito che unisce il Padre e il Figlio; che prende possesso di Maria a
nome del Padre e del Figlio. Lo Spirito & pura accoglienza, che esiste
solo in quanto riceve I’Essere dal reciproco amore tra il Padre e il Figlio.
Quando lo Spirito & inviato dal Padre attraverso il Figlio, la Penzecoste si
risolve nella santificazione di coloro che sono aperti allo Spirito: essi
sono attirati nella vita trinitaria e resi nuove creature. Questo avviene in
modo unico per la Madre Immacolata di Dio che & adombrata dallo
Spirito nella concezione della Sapienza del Padre.

Questo comporta anzitutto la santificazione di Maria, in una pie-
nezza che sbalordisce la nostra mente. Montfort sembra esplodere in
esuberanti esclamazioni (ma pill contenute rispetto ai suoi contempo-
ranei) quando contempla la grandezza di Maria, modellata dallo Spirito
Santo: “Oh! Quante cose grandi e nascoste ha fatto Dio onnipotente in
questa creatura mirabile. .. I'altezza dei suoi meriti, da lei innalzati fino
al trono della divinita, non si pud scorgere; la larghezza della sua
potenza, estesa perfino sopra Dio stesso, non si pud capire; infine, la
profondita della sua umilta e di tutte le sue virtl e grazie, pari ad un
abisso, non si pud sondare. O altezza incomprensibile, larghezza ineffa-
bile, grandezza smisurata, abisso insondabile!”®, :

Lo Spirito Santo ha introdotto cosi profondamente Maria
Immacolata — una semplice creatura — nella vita della Trinita che ella &
“il paradiso di Dio... il riposo e la gioia della santissima Trinita”'. La
creazione, dopo la caduta, non & piti un riflesso nitido del Creatore, ma
c’¢ 'Immacolata Vergine, la pilti bella tra le semplici creature.

Lo Spirito Santo condivide con Maria la forza della sua comunione
con il Padre e il Figlio, cosi che ella pud essere in grado di dire il $7 del
creato al desiderio ardente di Dio di redimerci. E’ lo Spirito che la z=nde
capace di partecipare all’Amen redentivo, infinito ed eterno, del Verbo
incarnato del Padre.

Lo Spirito si unisce a Maria in modo tale che non solo la Vergine

nCDT.
"WAES 208.

30



viene santificata, divenendo il capolavoro della redenzione del suo
Figlio, ma questa unione tra lo Spirito e Maria nell'Incarnazione — il
compendio di tutti i misteri — pervade tutta la storia della salvezza. Di
nuovo, per Montfort, il modello dell'Incarnazione diviene modello di
tutta la storia della salvezza, poiché tutto & contenuto in questo mistero
della manifestazione personale del Verbo del Padre, nello Spirito, per
mezzo dell’assenso di fede di Maria.

Ella & quindi la “Sposa dello Spirito Santo™®. Il mistico Montfort,
ha una propensione per il termine mistico-nuziale “sposa”. Egli lo usa
per indicare la nostra relazione con la Sapienza, per la relazione tra la
Sapienza e la Croce, per la relazione dell’anima a Gest. La sua teologia &
dominata dal tema trasversale del Dio d’amore e impiega quasi natural-
mente questo titolo, usandolo in modo particolare e unico per la vita
dello Spirito Santo in Maria. I contesto chiarisce che il termine “sposa”
non & usato con connotazioni pagane di un rapporto maritale tra un dio
e un essere umano. “Quale grande mistero / Solo I'ombra dello Spirito
Santo / ha formato Gesii Cristo in lei / ’ha resa Madre di Gesti / senza
divenire suo Padre™*'.

Lespressione Sposa dello Spirito, usata dal Papa Giovanni Paolo Il in
diverse occasioni, & utilizzata legittimamente da Montfort, benché la
sensibilita nostra di fronte a questo termine sia oggi piuttosto proble-
matica.

d. La Trinita e la Croce

Il modello trinitario che ci & rivelato nell’Incarnazione, il modello di

tutta la storia della salvezza, non & ancora completo: “La Sapienza ha

sposato la Croce con ineffabile amore nell' Incarnazione™?. “La Croce &
il pit1 grande mistero della Sapienza eterna™?.

1. La Croce, una rivelaziore della Trinita

Gesly, Sapienza eterna e incarnata, svela profondamente la grandiosa

wyD 4,5,220,21, 25, 34,36, 37,49, 152, 164, 213,217, 269, anche nel SM e nella PL.
21C 155,5.

12AES 170.

BAES 167; cf “Lettera agli amici della Croce”, 49. C 19.

31



bellezza della Trinita mentre pende dalla Croce. Il Figlio crocifisso che
dimora sempre nel Padre e nello Spirito: “Il cuore trafitto che contiene
tutta la Trinita™*, prende su di sé tutta intera 'umana bruttura, la sua
solitudine e abbandono. Egli discende nelle profondita della miseria
umana e la prende su di sé. Si consegna per noi, per riabilitare 'umanita
e ricreare I'uomo per mezzo della grazia divina. Solo sul Calvario la
Sapienza del Padre si rivela in modo sommo. “La Sapienza non si trova
da nessuna parte in questo mondo se non nella Croce. Essa si € unita e
incorporata cosi realmente alla Croce che in tutta verita possiamo dire:
La Sapienza & la Croce e la Croce ¢ la Sapienza™?. “Mai la Croce senza
Gest, né Gesti senza la Croce” 'S,

Il piano Trinitario nell’Incarnazione & “di redimere il mondo nel
Verbo eterno incarnato, di espellere e incatenare il maligno, di sigillare
le porte dell’inferno e aprire il cielo all'uvomo”. Gesu, sospeso sulla
Croce, & infinita bellezza rovinata dalla disgustante bruttura del pec-
cato umano, affinché il peccato possa essere distrutto e la nostra bellezza
rifletta quella di Dio. “Di quale mezzo si servira la divina Sapienza? La
sua forza & guidata dall’amore. Vuole incarnarsi per testimoniare
all'uvomo la sua amicizia; vuole discendere in persona sulla terra per
farlo salire al cielo. Ci aspetteremmo che questa Sapienza incarnata
appaia gloriosa e trionfante, accompagnata da milioni e milioni di
angeli... e con questi eserciti, con tale splendore e maesta, senza
poverta, infamia, umiliazioni e debolezze, abbatta tutti i suoi nemici e
conquisti i cuori degli uomini con le sue attrattive, le sue delizie, le sue
grandezze e le sue ricchezze. Tutt’altro! Cosa inaudita! La Sapienza vede
un oggetto di scandalo e di orrore per i giudei e di follia per i pagani...
un pezzo di legno vile e spregevole, stcrumento di umiliazione e di sup-
plizio per i peggiori scellerati e per i piu infelici, detto patibolo,
croce... E decide che questa sara I'arma delle sue conquiste e I'orna-
mento della sua maesta, la ricchezza e delizia del suo impero, 'amica e
la sposa del suo cuore”™?. L'abbraccio sponsale tra Gesu e la Croce fa
nascere la Chiesa e la vittoria finale.

124C 40,32.

" AES 180.
126AES 172. Cf1Cor 1,18ss.

127 AES 168.

32



La bellezza trinitaria diviene pili chiara sul Calvario. Dio, Sapienza
incarnata, muore per noi sulla Croce, fino a tanto arriva il suo amore. “Il
Creatore del cielo e della terra, il Figlio unigenito di Dio, la Sapienza
eterna, & venuto lui stesso a dare la propria vita. E’ un amore davvero
inconcepibile”?. La Croce trapassa i cieli e ci offre uno squarcio dell’in-
finito Amore, che & il Dio Trino. Mandato dal Padre nell’amore dello
Spirito, il Figlio di Dio incarnato, muore, rivelando attraverso se stesso,
suo Padre e lo Spirito.

La Croce, nella storia della salvezza, & vista da Montfort come
un elemento necessario per volere della Trinita, nel piano mai revocato
della Trinita stessa. In Gesti, Dio offre a Dio gloria infinita, in quanto
egli esperimenta per noi “il pitt crudele e spaventoso tormento, il suo
abbandono sulla croce che lo fa gridare al Padre: Dio mio, Dio mio, per-
ché mi hai abbandonato”?'?

2. La Croce vittoriosa

Ma tradiremmo completamente sia il Vangelo che la spiritualita di
san Luigi Maria, se concludessimo che il piano trinitario
dell'Incarnazione finisce nella rovina e nel fallimento. La Croce che
Montfort vede come intrinseca al piano divino & trionfante, vittoriosa.
Nonostante che nei suoi scritti ci siano pochi riferimenti alla
Risurrezione in se stessa, egli insiste sull’elemento principale della
risurrezione: la vittoria di Cristo sul mondo attraverso la Croce. Il
trionfo della redenzione operato dalla Trinita non viene dopo la Croce,
ma si trova nell'unione indissolubile di Cristo con la sua sposa, la
Croce.” La vittoria scaturisce dalla Croce che & il vero “albero di
vita”!,

In margine a un Inno alla Croce, egli scrive: “Punto secondo: Le
vittorie della Croce: sul demonio, il mondo e la carne, sui nemici, visi-
bili e invisibili, sulla terra e nei cieli”**2. Dice pure che la Croce gloriosa

1 AES 155.

12AES 162; Mt 27,46.

%Da notare la somiglianza tra la Croce e Maria negli scritti di Montfort: entrambi sono
“L'albero della vita”, entrambi sono compagni indissolubili di Gest, entrambi appariranno con
Gesti nella vittoria finale. ..

1318M 22; HD 8, C 123,13.

»2C19.

33



sard trasportata in cielo, cosicché il Signore risorto giudichera con la
Croce i vivi e i morti'®. La croce “invochera vendetta sui suoi nemici,
ma gioia e clemenza per tutti i suoi amici. La Croce su cui il Signore di
tutti ha tanto sofferto®, dara gloria a tutti i beati, e cantera vittoria
sulla terra e nei cieli”*®. B’ mediante la Croce che la Sapienza incarnata
del Padre raggiunge la gloria del Signore risorto: “Dopo aver assunto un
corpo, poteva comunicargli la stessa gioia, immortalita e beatitudine
che ora possiede; ma non I’ha voluto, per poter soffrire”.

La gioia della vittoria pasquale risuona nel cantico Regina Coeli:
“I nostri peccati sono perdonati, i demoni sono annientati e Gesu
vestito di gloria ha ottenuto vittoria su di essi... Ha chiuso l'inferno,
liberato i nostri padri dalle catene, aperto la gloria eterna e ottenuto la
pace universale. Gesl ¢ il conquistatore della salvezza per noi pecca-
tori!”¥". La vittoria pasquale & intrinseca all’'opera di esternazione della
Parola in questo mondo. Gesl ha vinto per noi. La vittoria della Croce e
un trionfo che coinvolge tutta la storia della salvezza.

La spiritualita di Luigi Maria & escatologica, nel senso che ci man-
tiene sempre vigilanti nell’attesa dell’aurora che annuncia il ritorno
sicuro di Gesti. La vittoria & gia presente ora in linea di massima, ma not
attendiamo la sua pienezza quando egli tornera nella gloria per giudi-
careivivi e i morti. Tutto viene dalla Trinita e tutto ritornaalla Trinita,
nel trionfo eterno.

Conclusione

Llncarnazione, il piano centrale della Trinita, & il fondamento del-
I'insegnamento e della spiritualita di Montfort. Tutta la storia della sal-
vezza non solo reca I'impronta dell’Incarnazione, ma & vincolata alle sue
leggi vittoriose, poiché tutto fluisce da questo vertice dell’azione trini-
taria ad extra. B’ nell'Incarnazione della Sapienza eterna che la Trinita
svela pienamente se stessa come Dio d’amore, Dio che si degna di venire
a noi per Maria, un Dio che pende dalla Croce pasquale vittoriosa come

133C 19,13.

B4Cf ’ottavo dei Cantici sui misteri dolorosi, C 67-73.
135C 19,14.

36AES 163.

157C 84,2-3.

34



solenne termine della sua prima venuta.
III. LA TRINITA E LA SECONDA VENUTA DI GESU

Ad un primo sguardo, potrebbe sembrare strano che il tema della
Trinita nella storia muova dalla Incarnazione e Risurrezione alla
seconda venuta di Gesli, scavalcando, come sembrerebbe, la Chiesa.
Invece, il tempo della Chiesa — dalla Croce, Risurrezione e Ascensione
fino alla venuta ultima del Signore risorto avvolto di maesta — ¢ il
tempo ultimo e definitivo. Il catechismo della Chiesa cattolica insegna
chiaramente: “Dopo 1’ Ascensione, il disegno di Dio & entrato nel suo
compimento. Noi siamo gid nell’ultima ora**®. Cosi pure la Lumen
Gentium, costituzione del Concilio Vaticano II sul tema della Chiesa,
afferma: “La fine dei tempi & gia una realta e il rinnovamento del mondo
¢ irrevocabilmente in corso™*.

Questo & anche I'insegnamento di san Luigi Maria di Montfort:
“Non si sottolineerd mai a sufficienza che negli scritti del Montfort la
seconda venuta di Gesii comprende l'esistenza presente terrena della
Chiesa — Gesl che regna ora nei nostti cuori — cosi come il suo compi-
mento escatologico nel giudizio universale. E’ un orz aperto al suo futuro
compimento”®. Vogliamo dunque considerare ora il ruolo della Trinita
nella seconda venuta di Gest nel suo dinamismo intrinseco, sia nel
momento presente della Chiesa, sia nella venuta futura eterna di Cristo
nella gloria, quando Dio “verra a giudicare i vivi e i morti”**.

A. La Chiesa

Generalmente Montfort usa il termine “chiesa” per riferirsi a un
edificio, o all’insieme dei credenti o ancora allo “stato della Chiesa™*.
Egli preferisce, perd, espressioni come “coloro che sono stati battez-

BCCC 670.

LG 48.

140§ DE FIORES, “Derniers temps ” in DSM 346-367. Questo articolo & la fonte principale per que-
sta sezione.

1“ISM 58.

142Cf L. 6; SAR 96, 97; VD 116. Vedere B. CORTINOVIS, Dimensione ecclesiale della spiritualita di
san Luigi Maria Grignion de Montfort, Ed. Monfortane, Roma, 1998.

35



zati”', 0 “il corpo di Cristo”*, poiché non & tanto interessato alla strut-
tura della Chiesa — anche se sottolinea fortemente 1'obbedienza ai
Vescovi e soprattutto al Santo Padre'¥ — quanto piuttosto alla santita
della Chiesa, o meglio ancora, alla riforma della Chiesa e alla trasforma-
zione della terra nel suo traguardo finale, il Dio Trino'*.

Montfort vede il mistero della Chiesa come il prolungamento
dell’Incarnazione. “Il modo di agire adottato dalla Tre Persone della
Santissima Trinitd nell’Incarnazione e nella prima venuta di Gest
Cristo, & da loro seguito ogni giorno in maniera invisibile nella santa
Chiesa e sara da loro seguito fino alla consumazione dei secoli nell'ul-
tima venuta di Gesti Cristo”?’. La Trinita & naturalmente la prima pro-
tagonista della graduale seconda venuta.

Viene spesso citato un testo molto conosciuto di san Luigi Maria di
Montfort che riguarda il ruolo della Trinita nella storia della salvezza,
per illuminare 'opera delle tre Persone divine nella seconda venuta: “II
regno speciale di Dio Padre & durato fino al diluvio e si & concluso con
un diluvio d’acqua. Il regno di Gest Cristo & terminato con un diluvio
di sangue. Ma il tuo regno, Spirito del Padre e del Figlio, continua tut-
tora e finira con un diluvio di fuoco d’amore e di giustizia”'*.

Questo testo, tolto dal suo contesto storico e letterario, ha causato
gravi incomprensioni. Sembrerebbe, a prima vista, che il regno del
Padre si concluda con il diluvio, un “diluvio d’acqua”; “un diluvio di
sangue” conclude il regno di Gesii. Dunque solo lo Spirito Santo regne-
rebbe in questi ultimi tempi e il suo regno si concluderebbe con il giu-
dizio finale. Una simile interpretazione travisa totalmente il pensiero
di Luigi Maria sulla Trinita. Se si dichiarano indipendenti i regni del
Padre, del Figlio e dello Spirito, negando cosi la pericoresi come dato
essenziale della Trinita, si distrugge la Trinita stessa e si presuppone

CfC109,8.

“yD 17,10, 32, 140.

Montfort riconobbe nel “Vescovo di Roma (C 142,2) il Vicario di Cristo, un prolungamento
dell’azione dello Spirito Santo”(C 147,3). Da questo conclude: “Riconosci Gesli nel suo Vicario
/ in tutto cid che riguarda la fede,/ e accogli cid che afferma come Papa/ come oracolo e legge
sicura”(C 6,50; cf6,57; MR 16; RM 22).

HCEPLLT.

VD 22.

18PI 16.

36



un’idea pagana di tre dei. Tutto questo & lontano dalla dottrina inse-
gnata da Montfort. Il testo viene dall’enigmatica Marie des Valées, gui-
data da san Giovanni Eudes, che a sua volta cerca di adattare lo scenario
dipinto dai seguaci del millenarista Gioachino da Fiore.'*

Occorre dire piuttosto che il modello della Trinita in se stessa pre-
sentato da Montfort & quello della prima e della seconda venuta del
Signore. Il Padre, il Figlio e lo Spirito hanno agito come Trinita nella
prima venuta, cosi essi agiscono ora in questa venuta ultima progres-
siva, che ci portera al giorno in cui Gesl apparira nella gloria con la
Croce vittoriosa e con sua madre Maria. E come il Padre, in seno alla
Trinita, dice in silenzio dall’eternita la sua Parola infinita, e pronuncia
questa stessa Parola a voce alta nell’Incarnazione, cosi egli prolunga
ancora la proclamazione della Parola — Gesli — in coloro che per mezzo
dello Spirito sono uniti nella vita trinitaria per mezzo del battesimo.

San Luigi Maria di Montfort attribuisce al Dio Padre, fons totius
Trinitatis “i disegni di misericordia” dei tempi finali, ’elezione, Iin-
vio e la formazione di grandi santi che dovranno venire', la rivelazione
di Maria come la Donna che schiaccia il calcagno di Satana'” e, secondo
il vangelo di Marco (13, 32), sara svelato il momento e la modalita della
fine dei tempi'®.

Durante questi ultimi tempi, la seconda Persona incarnata viene
sulla terra per regnare nel cuore degli uomini'*. Lo scopo ultimo del
tempo della Chiesa & conoscerlo, amarlo e servirlo."”” I grandi santi e gli
apostoli degli ultimi tempi saranno “i veri discepoli di Gesti Cristo”"".

Lo Spirito Santo & inviato dal Padre per inondare il mondo con il

9Gioachino da Fiore (c. 1130-1202; mori a S. Giovanni in Fiore in Calabria) fu un Abate
cistercense la cui teologia della storia con sviluppo triteistico fu condannata dalla Chiesa
(Concilio lateranense IV, 1215) ma raccolta dai francescani spiritualisti (gioachimiti) e di
nuovo condannata da Alessandro IV nel 1256. Tracce del suo pensiero si possono trovare in
Hegel, Schelling e in altri pensatori contemporanei.

0PI 2.

VD 47-48.

52VD 50-55.

13VD 59; SM 58.

134SM 58-59.

55VD 49.

156VD 59'

37



fuoco della nuova Pentecoste'”’. E’ lo Spirito che “crea sacerdoti tutto
fuoco e che rinnoveranno con il loro ministero la faccia della terra”**%; 1i
santifica, li unisce come un corpo d’armata' e li invia nella loro mis-
sione per distruggere il regno di Satana e consolidare il regno di Dio'.
Come lo Spirito d’amore ha operato per mezzo di Maria
nell’Incarnazione, producendo I'uomo-Dio, Gest Cristo, cosi ancora lo
Spirito, seguendo la legge immutabile dell’Incarnazione, formera per
mezzo di Maria i grandi santi della seconda venuta: “In unione con lo
Spirito Santo, Maria ha realizzato la piti grande opera che mai sia esi-
stita o sara, cioé un Dio-uomo. Di conseguenza ella compira anche le
pit grandi cose che avverranno negli ultimi tempi... soltanto questa
Vergine singolare e miracolosa pud produrre, insieme allo Spirito
Santo, le cose singolari e straordinarie™¢".

E come l'invio del Verbo eterno compiuto dalla Trinita avviene per
mezzo di Maria e giunge al suo compimento nel trionfo sulla Croce
(mistero pasquale), cosi anche oggi la Chiesa deve fare propria la croce
vittoriosa di Cristo per mezzo di Maria'®. Il compimento della vittoria
trinitaria nel Verbo eterno e incarnato, per mezzo di Maria e per mezzo
della Croce vittoriosa, & il modello della Chiesa: i battezzati in Cristo,
con il Capo del Corpo mistico. Come le tre Persone divine operano nel
mistero centrale, I'Incarnazione, cosi operano in ogni aspetto della sto-
ria che deriva da questo centro.

B. I/ Battesimo

Il riferimento al Battesimo & una delle caratteristiche fondamentali
della spiritualita di san Luigi Maria di Montfort. Come san Paolo, egli
dice di se stesso: non misit me Dominus baptizare sed evangelizzare®. 11 suo
scopo fu di rinnovare e riformare la chiesa attraverso il rinnovamento
delle promesse battesimali, poiché ¢ il battesimo che “ci apre il para-

WPI16-17.
B8 PI17.

P P120-21.
9CFPI9; VD 57.
161VD 35.

12CFC 49.

GRM 1.

38



diso, rendendoci figli di Dio e della Chiesa™* .Egli percid canta allo
Spirito Santo: “Solo tu potevi far si che fossi battezzato e che ti acco-
gliessi come sposo nel battesimo™'®. E’ per mezzo del battesimo che noi
diveniamo figli e figlie del Padre, poiché partecipiamo alla vita stessa
del Figlio. Il Battesimo che ci introduce nel Verbo incarnato & trinita-
rio; come ci insegna il grande mandato (Mt 28, 16-20), esso ci viene
conferito “nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo”.

Poiché siamo creati a immagine del Figlio, possiamo davvero cre-
dere che l'opera della Trinita in Maria nell'Incarnazione si compie
anche in noi — benché in maniera analogica - nel nostro battesimo.
Anche noi veniamo ‘divinizzati’, partecipando alla vita trinitaria. Gli
scritti di  Montfort parlano  energicamente della  nostra
‘divinizzazione’;' le sue parole potrebbero essere interpretate quasi
come un possesso del Dio trino nei nostri confronti, seguendo le qualita
distintive di ciascuna Persona Divina, come la Trinita ha preso possesso
di Maria al momento dell’Incarnazione. La Trinita riversa se stessa in
noi. Essa non ha primariamente lo scopo di donarci qualcosa, come noi
usiamo mandare un mazzo di fiori a una persona nel giorno del suo com-
pleanno. Invece il Padre, il Figlio e lo Spirito condividono se stessi con
noi, in un modo che noi, semplici creature, non potremmo mai ricevere
in pienezza.

Il Padre condivide la sua vita con noi — naturalmente secondo la
nostra capacita di creature — proprio come Padre, prendendosi cura di
noi con la sua materna Provvidenza, amandoci con tutto se stesso, come
Padre di ogni tenerezza. Il Figlio, come amato, partecipa la vita con noi,
cosi che anche noi diveniamo amati del Padre in lui. Lo Spirito regna
nei nostri cuori attirandoci per mezzo del glorioso regno di Dio fatto
persona — il Signore Gesti — nel regno del Padre.

L'anima & afferrata dall’unico Dio in tre modi distinti e non inter-
cambiabili. Siamo i templi vivi del Dio uno e trino. Dice Montfort:
come i poveri sono sacramento di Gest Cristo, 0 meglio, sono Gesu
Cristo'¥, allo stesso modo questo pud essere detto in gradi diversi.di
tutti i battezzati; siamo Gesti Cristo nel mondo per mezzo della grazia.

16C 109,8.

©C27,11.

16CEVD 157.

1wCFC 149,1; C 148-149; C 17,14.

39



Dio Figlio & disceso nella nostra comunita umana perché noi possiamo
entrare nella comunita della Trinita.

In questi ultimi tempi, la Trinita deve regnare nei nostri cuori
ancora pill intensamente, man mano che cresciamo nella grazia battesi-
male. Il fine ultimo della Chiesa & “di stabilire il regno di Dio, Sapienza
eterna”®, Gesti stesso € il regno del Padre. Poiché noi veniamo progres-
sivamente incorporati in Cristo mediante lo Spirito allora veniamo atti-
rati nel seno del Padre. E” questo regno trinitario e interiore, lontano da
ogni millenarismo'®, che Montfort in modo particolare intravede: “Il
regno di Gesu Cristo consiste principalmente nel cuore, all'interno del-

l'uomo”'7°,

Il Dio-Trinita “che abita in noi piu che in ogni altro luogo™", &
conosciuto per gradi, che variano a seconda della volonta di Dio e
della nostra fedele risposta, ed & “gustato” attraverso i doni dello
Spirito, propriamente come Trino'’. La tenerezza di Dio Padre & dun-
que la realta della nostra vita colma di grazia, cosi come lo & I’Essere-
Amato, che & il Figlio, e ’Amore che unisce il Padre e il Figlio, che &
lo Spirito. “Nei nostri cuori dobbiamo cercare Dio... & la che egli
rivela se stesso e tutto il suo splendore”. In questo contesto, dobbiamo
cercare, conoscere e gustare il nostro Dio trino. E’ il dono dello
Spirito, che ci attira nella luce abbagliante della Trinita.

La vita dei membri della Chiesa deve accordarsi al progetto della
Trinita come & rivelato nell'Incarnazione. La vita del battezzato & percid
vissuta nello Spirito, centrata su Cristo Gest, il Figlio di Dio, per la
gloria del Padre. Come il Padre manda il Figlio nel mondo ribelle, cosi
nel battesimo, il Padre manda noi - altri Cristo — con la potenza dello
Spirito a proclamare il Vangelo a tutti i popoli. E’ dunque alla luce della
teologia trinitaria che va compresa I'insistenza di Montfort sul rinnova-
mento della vita battesimale.

1$AES 193. Montfort parla esplicitamente del Rosario in questo numero, ma le sue parole pos-
sono applicarsi non solo a una devozione della Chiesa, ma alla Chiesa stessa.

16Per un dibattito sul millenarismo negli scritti del Montfort, cf. S. DE FIORES, “Derniers
temps”, 340ss.

VD 38.

mC 24,23,

72Cf AES 30, 153; RM 60, ecc.; O. MAIRE, “Beauté”, 158ss.

40



C. Lavergine Maria

11 ruolo di Maria negli ultimi tempi & cosi sintetizzato da Montfort:
“Maria deve risplendere pilt che mai in questi ultimi tempi in miseri-
cordia, in forza e in grazia”'”?, perché “la salvezza del mondo € iniziata
per mezzo di Maria e per mezzo di lei deve avere il suo compimento™".

Il suo compito & descritto da Luigi Maria con un linguaggio trinita-
rio: il Padre genera per mezzo di lei i grandi santi e apostoli degli ultimi
tempi'”. Unita a suo figlio, ella combatte contro Satana'’ e “per mezzo
della loro devozione a Maria” i grandi santi avranno “un grande amore
per Gest Cristo, e saranno in grado di portare la sua Croce”.”” Con lo
Spirito Santo, ella plasma nel grembo della propria fede i figli e le figlie
di Dio®, e in modo speciale i sacerdoti scelti che dimorano in Maria, la
“montagna di Dio di tutte le gioie” dove “Gesti Cristo.. . abita per sem-
Pre”179-

Anche la vita mariana dei fedeli in questi ultimi tempi € presentata
in forma trinitaria: “Come nella generazione naturale un figlio deve
avere un padre e una madre, cosi nella vita soprannaturale, un vero
figlio della Chiesa deve avere Dio per Padre e Maria per madre... Da
quando Maria ha dato alla luce il capo degli eletti, Gest Cristo, ella
genera anche le membra di questo capo, questi sono i veri cristiani. ... Se
qualcuno desidera diventare un membro di Gesit Cristo ed essere di
conseguenza riempito di grazia e verita, deve essere formato in Maria
attraverso la grazia di Gesti Cristo”. “Lo Spirito Santo si € unito a Maria
e ha formato il piti grande capolavoro, il Verbo incarnato, in lei, per lei e
per mezzo di lei. Egli non I'ha mai ripudiata, cosi continua a formare
ogni giorno in modo misterioso, ma reale, le anime degli eletti in lei e
per mezzo di lei”®. “Quando lo Spirito Santo trova Maria in un’anima,

VD 50.

74VD 49.

VD47, 59.

VD 52, 54; P112-13.
77VD 24.

172P] 11;15:

79PI 25.

ByD11-13.

41



vola ed entra in pienezza in quest’anima”**'. Come Maria ¢ la compagna
inseparabile dello Spirito Santo nell’Incarnazione, cosi anche “¢ la
fedele e inseparabile sposa dello Spirito in tutte le opere della grazia™*®.
“Lo Spirito Santo ha formato Gesi Cristo solo per mezzo di lei, e dun-
que solo per mezzo di lei pud formare le membra del corpo mistico™®.

La nostra vita trinitaria, dunque, come quella della Sapienza incar-
nata, deve essere vissuta in questo tempo della Chiesa, in questi ultimi
tempi, nel seno di Maria, cioé vivendo il suo totale abbandono al
Signore, plasmata dallo Spirito Santo, a somiglianza dell’amato del
Padre. Noi consacriamo noi stessi a lei con un atto di devozione, cosi da
essere pill pienamente consacrati a Gesii con un atto di adorazione. La
vita di consacrazione alla Sapienza eterna proposta da Montfort, non &
altro che l'attuazione del progetto trinitario in questi ultimi tempi. I
ruolo di Maria nell’Incarnazione & lo stesso nel tempo e nell’eternita. Il
nocciolo della spiritualita di san Luigi Maria di Montfort pud essere
sintetizzato nella devota invocazione a Gest: Ut adveniat regnum tuum,
adveniat regnum Mariae.® “Quando il nostro amato Gesti verra nella
gloria una seconda volta sulla terra per regnarvi, non scegliera altra
strada per tale viaggio che la divina Maria, per mezzo della quale ¢
venuto cosi sicuramente e perfettamente la prima volta”®. Le prime
parole del Trattato fanno risuonare la verita fondamentale, spesso ripe-
tuta: “E” per mezzo della SS. Vergine Maria che Gest Cristo venne nel
mondo; ed & ancora per mezzo di lei che deve regnare nel mondo™"*.
Montfort & conseguente: il ruolo delle tre Persone divine della Trinita
nell’Incarnazione & il piano principale della redenzione di ciascuno di
noi e dell'universo stesso, mentre attendiamo la venuta del Signore
nella gloria.

C. La Croce

Condividendo la nostra vita, Gest Cristo, il Verbo incarnato, con-
divide anche la sua croce con coloro che sono stati battezzati in lui.

181D 36
182D 56
18VD 140.
BiVD 217.
BVD 158.
5VD 1.

42



“Non cadere in errore: poiché la Sapienza incarnata deve entrare in cielo
per mezzo della Croce, anche tu devi entrare per la stessa strada™?. “La
Sapienza ha fissato la sua dimora sulla Croce cosi saldamente che non si
pud trovarla in nessun posto su questa terra se non sulla Croce... In
attesa del grande giorno del suo trionfo nel giudizio finale, la Sapienza
vuole la Croce come segno distintivo e arma di tutti gli eletti. Infatti
non accoglie nessun figlio se non I’ha come segno distintivo, né riceve
alcun discepolo se non la porta sulla fronte senza arrossire. .. Se qual-
cuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi
segua”'®. La nostra vita & una continua ricerca dell'unione con la
Sapienza, e “la Sapienza & la Croce e la Croce ¢ la Sapienza™®. Nella
Lettera agli Amici della Croce, si sottolinea come i membri della Chiesa
debbano portare la croce dietro a Gesti.

La ragione dell’insistenza sulla Croce — la gioia mistica e il potere
della Croce —si trova nella piena obbedienza di Montfort alla sua fonda-
mentale teologia trinitaria. Il Figlio entra nella storia in modo partico-
lare: per mezzo di Maria, e proprio come Figlio obbediente, obbediente
fino alla morte, alla morte di Croce'. La prima venuta di Cristo, percio
necessariamente — per volonta di Dio — raggiunge il suo culmine nella
Croce vittoriosa, come fa, poi, l'intera storia della salvezza.

Non ci pud essere fedelta al progetto della Trinita, secondo
Montfort, quando si vuole descrivere la vita cristiana come una conti-
nua risurrezione, senza il venerdi santo. Come il suo Capo, la Chiesa
regna dalla Croce vittoriosa''.

7 AES 180.

18AES 173.

AES 180.

wCfFil 2,8.

19ICF W. KASER, Jesus the Christ, p. 119: “La morte di Gesii in Croce. .. & la forma nella quale il
Regno di Dio esiste sotto le condizioni di questo tempo, il Regno di Dio nella debolezza
umana, la ricchezza nella povertd, 'amore nella miseria, I'abbondanza nella poverta, e la vita
nella morte”. Kaser continua a esporre il suo pensiero in The God of Jesus Christ, p. 196: “L'amore
e la sofferenza vanno insieme. La sofferenza dell’amore non &, tuttavia, un subire passivamente,
ma un permettere attivamente agli altri di condividere le loro sofferenze con me. Pioché, dun-
que, Dio & amore, egli pud soffrire ed proprio per questo rivela la sua divinita. Lo svuotamento
della croce non & dunque una de-divinizzazione di Dio, ma la sua glorificazione escatologica”.

43



D. Gli apostoli degli ultimi tempi

Il ruolo trinitario nella storia della salvezza deve essere vissuto nella
sua pienezza, soprattutto da coloro che sono chiamati a essere “apostoli
degli ultimi tempi”, che sono gia presenti e che crescono progressiva-
mente in intensitd, mentre la vittoria eterna e inevitabile della Trinita
sul maligno diviene sempre pilt vicina'®. “Essi saranno validi soldati e
servi fedeli di Gesl Cristo... veri figli e servi di Maria Vergine™.
Saranno uniti a Dio Padre “dall’oro dell’'amore™* e “dall’incenso della
preghiera”®. Saranno uniti strettamente allo Spirito, poiché “saranno
nubi tonanti e vaganti nello spazio al minimo soffio dello Spirito
Santo”'*, Saranno profondamente trinitari. Vivendo in Gesu Cristo,
essi saranno “umili schiavi e figli” di Maria™’, uniti alla Croce di
Cristo, poiché saranno “calpestati e maltrattati”*®®, “molto purificati
dal fuoco di grandi tribolazioni, portando la mirra della mortificazione
nel corpo™.

La grande rivelazione della Trinita, I'Incarnazione con il glorioso
culmine nella venuta di Cristo nella gloria, accompagnato da sua Madre
e la Croce, sono vissuti in pienezza da questi apostoli degli ultimi tempi.
Coloro che vivono la consacrazione, il perfetto rinnovamento delle pro-
messe battesimali, sono ancora oggi gli annunciatori degli ultimi tempi
“stabilendo il regno di Gest Cristo”®. “Il diluvio trinitario degli ultimi
tempi, del ‘fuoco... del puro amore’ portera la riforma della Chiesa e la
conversione di tutti i popoli a Cristo; il ‘diluvio di fuoco. .. e giustizia’ o
del giudizio, ridurra il mondo intero in cenere”®'. Montfort sembra pro-
clamare una trasformazione cosmica dell’intero universo nella gloria del
Signore risorto, nella forza dello Spirito, nella sorgente di tutto: il seno
del Padre. Gli apostoli degli ultimi tempi, questi missionari che consa-
creranno se stessi perfettamente a Gesu Cristo per mezzo di Maria,
saranno strumenti eletti della vittoria definitiva.

©2CfVD 51.

VD 50, 52, 54,

VD 56, 58.

VD 56.

VD 57.

¥7VD 54.

198D 54

VD 56.

200SM 59.

21§, DE FIORES, “Derniers temps” in DSM, 346-367.

44



Conclusione

San Luigi Maria di Montfort ci svela che quando gli ultimi tempi
sono visti alla luce del piano centrale del Dio trino, il risultato finale & la
gloria eterna: “Sorga Dio, i suoi nemici siano dispersi. Svegliati, perché
dormi, Signore? Signore, alzati! Alzati con tutta la tua onnipotenza,
misericordia e giustizia. Formati una compagnia scelta di guardie del
corpo, per proteggere la tua casa, difendere la tua gloria e salvare le
anime, affinché ci sia un solo ovile e un solo pastore e tutti possano glo-
rificarti nel tuo tempio: ez in templo ejus omnes dicent gloriam”*.

Lesito del piano divino della Trinita sul mondo si pud gia scorgere
nella Croce vittoriosa, nella Risurrezione e Ascensione. Ma il trionfo
della prima venuta deve essere attuato nella fine dei tempi. Non pos-
siamo predire o descrivere gli eventi intermedi specifici, ma sappiamo
con certezza che la “lotta” & vinta in Cristo Gesl. Le battaglie possono
essere perdute, ma la conclusione & gia stabilita nel piano della Trinita:
la vittoria. Come nella prima venuta, cosi nella seconda. Come la prima
& terminata con la vittoria, cosi sard alla fine dei tempi. Maria gia parte-
cipa nella pienezza della sua persona con il Signore risorto, trasformato.
Lei & “I'immagine e la primizia della Chiesa che dovra avere il suo com-
pimento nell’eta futura, cosi sulla terra brilla come un segno di sicura
speranza e di consolazione per il popolo di Dio in marcia, fino a quando
non verra il giorno del Signore (2 Pt 3, 10)"%.

Il fine che Montfort si prefigge & la trasformazione dei cuori, & di
essere uno strumento del Regno di Dio, la Sapienza eterna e incarnata.
Egli si sente chiamato a lanciare il grido diallarme: “C’e fuoco nella casa
di Dio! C’& fuoco nelle anime! C’¢ fuoco petfino nel santuario”. La vit-
toria della Trinita & sicura, ma bisogna portare questi ultimi tempi alla
vittoria finale, gridando ad alta voce, come un novello Elia: “Pentitevie
credete al vangelo! Il regno di Dio & vicino™**.

22P[ 130.
23L.G 68.

2Mc 1,15.

45



Conclusione generale

Luigi Maria ha sperimentato e predicato la grandezza e la profon-
dita del mistero della Trinita. La sua stessa vita spirituale ed esperienza
mistica si sono focalizzate sulla Trinita; qui ha attinto le energie e i con-
tenuti della sua predicazione. La Trinita non fu per lui principalmente
una formula che sottolinea la distanza di Dio dall’'uomo e la sua lonta-
nanza dalla nostra comprensione. La dottrina sulla Trinita rivela invece
la piti profonda dimensione delle creature come immagini della Trinita
e di tutto il creato come impronta della Trinita. Montfort & un teologo
mistico della Trinita; & I'instancabile predicatore del profondo signifi-
cato e dell’esperienza della Trinita nella storia della salvezza.

“La dottrina riguardante la Trinitd, nonostante sia cosi frequente-
mente elogiata come il mistero fondamentale del cristianesimo, gioca
un ruolo davvero modesto, per non dire quasi nullo, nella vita reale dei
cristiani e nell’insegnamento che ricevono”. Alcuni si domandano
quale differenza in pratica ci sarebbe nella vita di molti cristiani se la
dottrina sulla Trinita non fosse inclusa nel Credo ufficiale della Chiesa.
Molti cristiani sono di fatto ‘modalisti’, cioé credono in un Dio, non in
tre Persone, ma un solo Dio con tre nomi diversi.

Se cosi fosse, come sembra, allora la spiritualita di tutti i membri
del corpo di Cristo sarebbe profondamente impoverita. Il culmine e lo
scopo ultimo di tutta la creazione & I'unione con l'unico Dio che &
Padre, incontrato per mezzo del Figlio incarnato, nella potenza dello
Spirito. Per di pil1, noi siamo stati creati a immagine e somiglianza di
Dio, che & comunione dinamica. Quindi non possiamo nemmeno cono-
scere davvero noi stessi se prescindiamo dal Dio T#ino, a immagine del
quale ciascuno di noi & stato creato.

Il Padre, secondo Montfort, & meritevole di grande lode, essendo la
Trinita il filo d’oro esplicito ed evidente, che allaccia tutte le sfaccetta-
ture della sua spiritualita. Montfort si rivolge non ai teologi e ai
sapienti, maalla gente semplice, che desidera ardentemente trovare una
risposta alla sete di infinito. Egli & I'apostolo del rosario e della Croce. E’
il predicatore vagabondo di Gest, Sapienza eterna e incarnata. Ma pili

*»K. RAHNER, “Trinity in Theology” in The Concise Encyclopedia Mundi, 1765.

46



profondamente, egli & 'annunciatore di Dio che si manifesta nelle tre
relazioni d’amore, Padre, Figlio e Spirito Santo. E’ il teologo dell’opera
delle tre Persone divine nella storia della salvezza.

LE PRINCIPALI OPERE DEL SANTO CITATE IN SIGLA NELL ARTICOLO

Amore Eterna Sapienza = AES

Cantici = C

Preghiera Infocata = PI

Preparazione alla Buona Morte = PBM
Principali Misteri della Fede = PMF

Regola Manoscritta = RM

Segreto Ammirabile del santo Rosario = SAR
Segreto di Maria = SM

Vera Devozione = VD

47



BRUNO MARRA

Decostruzione del soggetto
e ricontrattazione dei valori

Attraverso la scomposizione di categorie non usuali dell’esistenza -
sonno, sogno, delirio, conoscenza, poesia - si profila la possibilita di una
ipotesi di ricerca. La genealogia dell’'uomo conduce a un «dato» origina-
rio che si rivela costituire il fondamento del soggetto, la comunita poli-
tica, rispetto a cui si determina l'esistenza del singolo e la sua ricerca di
senso. Al tempo stesso il fondamento si pone come termine dell’agire
dell’individuo, la cui dignita di uomo si manifesta proprio nella risposta
all’appello: la decisione di spezzare I'egoismo ponendosi a servizio. La
genealogia si fa allora etica della persona, allorché si sgombra il campo
dagli equivoci della comprensione «del sé».

Quanto pitt il soggetto si afferma nel proprio valore personale rifiu-
tandosi di perdersi nell’indistinzione della massa, tanto piu si scopre
chiamato ad agire in vista della comunita, ricongiungendosi alle sor-
genti inconsce del desiderio.

Salvezza dell’individuo dalla schiavitli della corruzione e senso della
comunita segnano i termini di una tensione dialettica costitutiva del-
'esistenza autenticamente umana, nella cui salvaguardia si svela consi-
stere il contenuto del dovere morale. E la «creatura nuova» (Gai 3,26)
che accede alla liberta.

Premessa

La riflessione sull’eclissi del mito, sulla memoria perduta e sul
dramma del potere & I'intendimento di questa ricerca'. Difatti, questi
temi possono aiutare I'uvomo ad uscire dall’inconscienza che 'uccide

'P. TILLICH, L'irrilevanza ¢ la vilevanza del messaggio cristiano per I'umanita di oggi, Queriniana,
Brescia 1998; P. FLORES D’ ARCAIS, L'individuo libertario. Percorsi di filosofia morale e politica nell'o-
rizzonte del finiro, Einaudi, Torino 1999; J. HABERMAS, Lz costellazione postnazionale. Mercato glo-
bale, nazioni e democrazia, Feltrinelli, Milano 1999; K. KosLIC, «La morale al tempo della globa-
lizzazione», in Micromega 14 (1995) 5, 105-113; J. MOLTMANN, Dio nel progerto del mondo
moderno. Contributi per una rilevanza pubblica della teologia, Queriniana, Brescia 1999; C.
SALERNO, «Dal presente <la crisi) le attese del futuro», in Rivista di Teologia Morale, 31 (1999)
124, 4, 559-562; M. ENZESBERGER, Zig zag. Saggi sul tempo, il potere e lo stile, Einaudi, Torino
1999.

48



