La passione di Cristo e dell’'uomo

Il problema della sofferenza ha sempre tormentato
lintelligenza umana e costituito il banco di prova per
la fede in Dio. Se é fuori discussione che l'esperienza
della sofferenza ha portato alcuni a maturare una spi-
ritualita che si avvicina alla santita del Servo di Jawhé,
é pur vero che per molti altri ha costituito motivo di
crisi, spesso profonde, che talvolta sono approdate a
forme di ribellione e di perdita della fede.

Solo nella fede vissuta, che accoglie nella partecipa-
zione salvifica la passione e la morte redentrice del Fi-
glio di Dio fattosi uomo, trova significato e si placa il
mistero fecondo del dolore umano, degli innocenti in
primo luogo. Chiarire, percid, alla luce della Parola ri-
velata le diverse teorie escogitate dalla ragione umana,
aiuta a trovare la chiave per scoprire il senso delle prove
personali ed offrire un aiuto a quanti sono straziati nella
carne e nello spirito, entrando nel disegno di una sa-
pienza pin alta ed accettando di lasciarsi condurre per
una strada percorsa da Gesui stesso e dalla stragrande
maggioranza dei santi.

E litinerario che cercano di indicare gli autori dei due
articoli che seguono, percorrendo la via della croce at-
traverso la Bibbia e I'arte. Due linguaggi che si comple-
tano a vicenda e che trasfigurano il cammino della sof-
ferenza con i fulgori della santita e della bellezza che,
volta a volta, si manifestano ora nella tragicita dell’esi-
stenza ora nella pace beatificante dello spirito.



JEAN GALOT*

Educazione della fede

Fede in Cristo Salvatore,
mediante la sofferenza

La sofferenza pone dei grandi problemi alla fede; un’educazione
della fede non puo eludere questi problemi. Alcuni educatori potreb-
bero essere tentati di parlarne il meno possibile e di attenuarne la
gravita. Ma la realta della sofferenza s’impone nonostante tutto e
sembra spesso sfidare tutte le convinzioni di fede.

La rivelazione del disegno divino

L’annuncio della via dolorosa

Lungi dal voler relegare nell’ombra questa realta, Gesu I’ha posta
in evidenza, per mettere i suoi discepoli davanti ai problemi che essa
pone. Egli lo ha fatto specialmente nel momento in cui stava per rac-
cogliere i frutti della formazione alla fede che aveva dato ai suoi di-
scepoli, mediante la professione di fede di Pietro sulla strada di Ce-
sarea di Filippo. Invece di essere semplicemente soddisfatto del ri-
sultato ottenuto, egli inaugura una nuova tappa nell’educazione della
fede. Appena intese Pietro affermare: «Tu sei il Cristo, il figlio del
Dio vivente», comincia a svelare ai discepoli il destino doloroso che
lo attende: egli «deve andare a Gerusalemme e soffrire molto da parte
degli anziani, dei sommi sacerdoti e degli scribi, venire ucciso e ri-
suscitare il terzo giorno» (Mt 16,21).

Si constata che il Maestro procede gradualmente nella sua educa-
zione della fede. Prima di tutto ha suscitato una professione di fede
in cui e stato riconosciuto come Messia; poi spiega ai suoi discepoli

* Docente di Cristologia presso la Pontificia Universita Gregoriana di Roma

6



che genere di Messia egli &. Compira la sua missione con la soffe-
renza. E quanto ormai vuol fare ammettere dalla fede dei suoi di-
scepoli.

Non ¢ a causa di un’improvvisa avversita che Gesu fa questo an-
nuncio. Ha avuto la gioia di constatare I’attaccamento del gruppo
dei dodici, uniti in una medesima fede. Se egli ¢ destinato alla soffe-
renza, non ¢ a seguito di malauguranti circostanze accidentali, ma
in virtu di un disegno divino. Non si limita a dire che va a soffrire:
egli deve soffrire. L’affermazione «egli deve» enuncia una necessita
assoluta, che viene dalla volonta del Padre. Egli ¢ «il Figlio del Dio
vivente» e non puo che conformarsi a questa decisione sovrana del
Padre. Con cio indica allo stesso tempo ai suoi discepoli in che senso
deve orientarsi la loro fede: nel senso di un’accettazione di questo
disegno. :

Predicendo la sua sorte dolorosa, Gesu non cerca affatto di atte-
nuarne il carattere penoso per renderne I’accettazione pit facile. Al
contrario, lascia indovinare la crudezza degli avvenimenti: sara un’in-
tensa sofferenza, una sofferenza morale che sembrera significare il
fallimento della predicazione rivolta al popolo giudaico, poiché sara
rifiutato dai capi del popolo. Il trionfo dei nemici si manifestera con
la sua condanna a morte. In anticipo, il Maestro fa comprendere ai
suoi discepoli che sarebbe inutile sperare che in questa prova egli
possa salvare la sua vita. Deve passare dalla morte; ma aggiunge che
la morte sara presto seguita dalla sua resurrezione, ci6 che conferma
che si tratta di un disegno del Padre che lo conduce alla meta, attra-
verso la prova piu temibile.

La ribellione di Pietro

Ponendosi di fronte a questo avvenire e invitando i suoi discepoli
a fare altrettanto, Gesu sa che mette la loro fede in difficolta. Ma
ritiene che la loro fede debba essere educata in questo senso, € im-
parare a superare questo ostacolo. E proprio colui che aveva fatto
la professione di fede a nome dei dodici, Simon Pietro, che reagisce
violentemente davanti alla nuova prospettiva, improvvisamente pre-
sentata dal Maestro. Il discepolo vuole persino usare la sua autorita
per sviare Gesu dalla via dolorosa: «Dio te ne scampi, Signore; que-
sto non ti accadra mai» (Mt 16,22).



La replica di Gesu ¢ immediata, mostrando che su questo punto
ogni concessione & esclusa. «Lungi da me, Satana! Tu mi sei di scan-
dalo, perché non pensi secondo Dio ma secondo gli uomini!». Poiché
la sofferenza & la via scelta dal Padre nel suo disegno di salvezza,
ogni proposta che vorrebbe sopprimerla, non puo venire che da Sa-
tana. E I'influsso del demonio che Gesti riconosce nei rimproveri di
Pietro. Come aveva riconosciuto la rivelazione venuta dal Padre nella
professione della sua fede, altrettanto egli fa scoprire al discepolo
la presenza dello spirito cattivo nella sua opposizione al progetto di-
vino. Dichiarando la sua fede, Pietro non aveva seguito «la carne e
il sangue», ma la luce data dal Padre; rifiutando la via di un messia-
nismo sofferente, accoglieva i pensieri degli uomini e non quelli di
Dio. Era Satana che gli faceva preferire le sue opinioni umane alla
via scelta dal Padre.

L’episodio ¢& significativo. Nel momento in cui interviene la sof-
ferenza, ¢ grande la tentazione di abbandonarsi a semplici consi-
derazioni umane piuttosto di cercare di scoprire l'intenzione divina.
Coloro che si abbandonano alle loro opinioni puramente umane,
non si rendono conto che ragionano sotto I'influsso di Satana. Pie-
tro fu sorpreso di sentirsi chiamare col nome di satana; egli cre-
deva di esprimere semplicemente quello che gli sembrava pit ade-
guato. .

Nessuno ¢ al riparo da questo influsso: anche I’apostolo che aveva
appena dato prova di una fede salda ed audace, si lasciava sviare
dallo spirito del male. Ogni volta che qualcuno rifiuta la prova o si
ribella contro la sofferenza, &, infatti, vittima della seduzione del de-
monio. Il Maestro ha voluto mostrare ai suoi discepoli come debbano
resistere ad una tentazione cosi insidiosa.

Egli li ha educati ad una fede disposta ad accettare il destino do-
loroso del Messia. Se ha annunciato questo destino subito dopo la
professione di fede di Pietro, era perché la fede in lui non poteva
prescindere dai penosi avvenimenti nei quali si sarebbe consumata
la sua missione terrena. Pietro non poteva credere in Cristo, Figlio
del Dio vivente, se non credendo al Messia doloroso destinato alla
morte e alla resurrezione.

La fede che accoglie il mistero di Gesu, riconoscendo in lui il Fi-
glio di Dio, deve aprirsi a un altro aspetto di questo mistero, discer-
nendo in lui il Salvatore che con la sua sofferenza e la sua morte
merita la salvezza dell'umanita. Lungi dall’essere dispensato per la
sua dignita, il Figlio di Dio si ¢ impegnato a fondo nel dolore, e la
fede deve ammetterne la sorprendente verita.

8



La dottrina della sofferenza-castigo

Cio che rendeva a Pietro piu difficile I’accettazione dell’annuncio
della passione e della morte di colui nel quale aveva riconosciuto
il Messia, era il concetto di sofferenza proposto da numerosi testi
biblici. Nella tradizione giudaica, la sofferenza era considerata come
punizione del peccato.

La sofferenza secondo la tradizione ebraica

Basta ricordare come nel racconto della caduta primitiva, Dio pu-
nisce il peccato di Adamo e di Eva, infliggendo ai colpevoli un de-
stino di sofferenza e di morte. Nel racconto del diluvio, il flagello
che si abbatte su tutta I'umanita si spiega con la volonta di casti-
gare il mondo peccatore: «Il Signore vide che la malvagita degli uo-
mini era grande sulla terra e che ogni disegno concepito dal loro
cuore non era altro che male» (Gen 6,5).

Molti altri racconti biblici tendono a inculcare la stessa dottrina;
essi mostrano come coloro che commettono il peccato ricevono una
punizione terrestre, e come il popolo & sottomesso ad ogni sorta di
afflizioni a causa dei suoi peccati e, pitt particolarmente, dell’idola-
tria. Tutta la storia d’Israele & stata interpretata in questo senso: le
disgrazie collettive, come d’altronde quelle individuali, sono presen-
tate come castighi divini.

Cio che aggravava la punizione era la convinzione della sohdarleta
che univa i membri della stessa famiglia o dello stesso popolo: gra-
zie a questa solidarieta, un individuo poteva essere punito per le colpe
commesse dai suoi congiunti, e il popolo poteva condividere il ca-
stigo che colpiva il re.

Dato che non si credeva in una retribuzione dopo la morte e che,
secondo 'opinione predominante in Israele, tutti, buoni e cattivi,
dopo la morte erano posti in un luogo tenebroso dove vivevano come
ombre, era necessario ammettere una retribuzione nel corso della
vita terrena. Infatti, il peccato doveva ricevere una sanzione; Dio non
poteva lasciarlo impunito. E stato solo nell’ultimo periodo dell’An-
tica Alleanza che si & imposta la credenza in una retribuzione nel-
’aldil3, in una ricompensa per i giusti e un castigo per i peccatori
nella vita eterna. Questa evoluzione dottrinale ha permesso di sbloc-
care il problema della sofferenza, perché il principio della necessita

9



di una sanzione per la condotta di ciascuno, trovava un’applicazione
essenziale nella diversa sorte dei buoni e dei cattivi dopo la morte.

D’altra parte, un’altra evoluzione dottrinale ha modificato la por-
tata della solidarieti ed ha condotto ad ammettere il principio che
solo il colpevole riceveva il castigo per le sue colpe.

Il profeta Geremia dichiara che «ognuno morira per la sua pro-
pria iniquita» (31,30), e secondo Ezechiele «un figlio non sconta 1'i-
niquita del padre, né il padre I'iniquita del figlio» (18,20).

Obiezioni alla sofferenza-castigo

La dottrina della sofferenza-castigo non mancava di porre dei pro-
blemi. E troppo evidente che spesso non vi & proporzione tra i pec-
cati commessi e le sofferenze sopportate, e che certe catastrofi col-
piscono sia quelli che conducono una vita esemplare, sia quelli che
hanno delle abitudini riprovevoli. A volte i salmi ci presentano i giu-
sti sottoposti alla prova, il problema della sofferenza degli innocenti
non puo essere ignorato. j

A questo problema, la Bibbia dedica un intero libro, il libro di
Giobbe. Giobbe appare come un modello: «<un uomo integro e retto,
che temeva Dio ed era alieno dal male» (1,1). Quest’'uomo & improv-
visamente colpito da una serie di catastrofi: perde tutti i suoi greggi,
ossia tutti i suoi beni; perde tutti i suoi figli e infine perde la salute
‘a seguito di una malattia che lo copre di piaghe dai piedi alla testa.
Tre amici vanno a trovarlo e dopo avergli manifestato la loro sim-
patia, si sforzano di convincerlo che tutte queste disgrazie gli sono
state inflitte come punizione dei suoi peccati e che, di conseguenza,
egli dovrebbe riconoscere le sue colpe. Ma Giobbe proclama la sua
innocenza, e ricorda tutto il bene che ha fatto nella sua vita.

Egli invoca il giudizio divino, essendo sicuro che Dio lo difendera
dalle accuse che gli hanno addebitato. Nella sua risposta, Dio, in-
fatti, non attribuisce a una condotta colpevole i mali che lo colpi-
scono. Ma pur denunciando la mancanza di sapienza dei suoi propo-
siti, non spiega il perché della prova: Giobbe chiude la bocca € ac-
cetta, riconoscendosi incapace di comprendere. La sofferenza rimane
dunque un mistero; tuttavia, un punto & acquisito: essa non ¢ la pu-
nizione del peccato.

Piu luce & stata fornita al pensiéro giudaico dai poemi del servo
di Dio del libro d'Isaia. Il servo, che & un giusto, viene colpito da una
terribile prova, e il motivo & chiaramente descritto: non si tratta di

10



una punizione; in realta il servo doveva portare il peso dei peccati
del popolo e delle moltitudini umane per ottenere la salvezza (Is 53).
La sua sofferenza e la sua morte formano un sacrificio espiatorio
voluto da Dio e liberamente offerto. Nel ritratto del servo sofferente
comincia a delinearsi il senso della sofferenza nel dramma reden-
tore. Questo ritratto tuttavia non ha influito molto sull’attesa mes-
sianica popolare. Il popolo ha continuato a sognare un Messia trion-
fante ed a considerare la sofferenza come la punizione del peccato.

La posizione adottata da Gesii

Leggendo il Vangelo siamo sorpresi dal vigore con il quale Gesu
si oppone all’idea della sofferenza-castigo. Quando gli riferiscono che
dei Galilei, durante un pellegrinaggio a Gerusalemme, sono stati mas-
sacrati su ordine di Pilato, risponde: «Credete che quei Galilei fos-
sero pitl peccatori di tutti i Galilei, per aver subito tale sorte? No,
vi dico» (Lc 13,2-3). Egli respinge ogni interpretazione di disgrazia
come punizione del peccato. Ed aggiunge: «Ma se non vi convertite,
perirete tutto allo stesso modo». Qui sottolinea la necessita della con-
versione per sfuggire alla condanna nell’aldila. Il castigo del peccato
¢ solo dopo la morte.

Gestu conferma la sua dichiarazione ricordando un incidente veri-
ficatosi poco tempo prima: «O quei diciotto, sopra i quali rovino la
torre di Siloe e li uccise, credete che fossero piu colpevoli di tutti
gli abitanti di Gerusalemme? No, vi dico» (Lc 13,4-5).

Ancor piu illuminante ¢ il dialogo che s’intreccia a proposito del
cieco nato. «Maestro, chi ha peccato, lui o i suoi genitori, perché egli
nascesse cieco?» (Gv 9,2), chiedono i discepoli. Essi sono convinti che
I'infermita sia il castigo del peccato: ma non pud essere un peccato
commesso dal cieco, poiché ¢ infermo dalla nascita; d’altra parte,
se fosse dovuto al peccato dei genitori, si potrebbe ribattere che sa-
rebbe un’ingiustizia, dato che solo il colpevole poteva essere punito,
secondo il principio ammesso fin dai tempi di Geremia ed Ezechiele.

Gesti scarta subito il pregiudizio che ispirava la domanda, e da
un’altra spiegazione: «Né lui ha peccato né i suoi genitori, ma & cosi
perché si manifestassero in lui le opere di Dio». Se questo uomo e
nato cieco, vuol dire che I'infermita doveva giungere ad una manife-
stazione delle opere divine, quella che si & compiuta con il miracolo
della guarigione e poi con un’ammirabile professione di fede. Infatti,
il cieco guarito testimonia la fede che pone in Gesu e si fa cacciare

11



per questo motivo dai Farisei. «Tu credi nel Figlio dell'luomo?», gli
chiede Gesti. «E chi ¢, Signore, perché io creda in lui?». «Tu lo vedi:
colui che parla con te € proprio lui». Allora egli disse: «Io credo, Si-
gnore», e gli si prostro innanzi (Gv 9,35-38). La fede & accompagnata
dall’adorazione. Nel piano divino l'infermita era destinata a favorire,
attraverso la guarigione, la crescita spirituale della fede.

La reazione di Gesti contro 'idea della sofferenza-castigo si accorda
con il benevolo atteggiamento da lui adottato verso i peccatori, allo
scopo di condurli alla conversione. Egli ha sempre rifiutato di con-
dannare chicchessia; basti ricordare la Samaritana, la donna adul-
tera o il pubblicano Zaccheo. Egli mostra che nella vita terrena nes-
suno viene condannato; ed & cosi che nessuno viene punito. La retri-
buzione per la condotta morale ¢ riservata all’aldila, come insegnano
le parabole del ricco cattivo e quella del buon grano e del loglio.

La missione redentrice
e il senso della sofferenza

La sofferenza trasformata in atto redentore

Piti profondamente ancora, € la missione redentrice di Gesu che
elimina definitivamente la dottrina della sofferenza terrena come ca-
stigo del peccato. Il Figlio dell’'uomo & venuto «per dare la propria
vita in riscatto per molti» (Mc 10,45), ossia, &€ venuto a liberare 1'u-
manita prendendo su di sé tutto il peso delle conseguenze di soffe-
renza e di morte risultanti dal peccato. Caricandosi di questa soffe-
renza e di questa morte, ne ha cambiato il senso. Senza di lui, esse
sarebbero state punizione del peccato; in lui, che era innocente, la
sofferenza e la morte non potevano avere il valore di punizione. Erano
destinate ad essere oggetto di un’offerta redentrice, offerta che do-
veva meritare l'edificazione di una nuova umanita.

A motivo del sacrificio di Cristo, la sofferenza ha dunque acqui-
sito un significato superiore; essa & impegno nell’opera di salvezza
del mondo. Quest’opera comporta un aspetto essenziale d’espiazione
per i peccati dell’'umanita; ma ’espiazione non & punizione. Gesu ha
sofferto un sacrificio espiatorio per tutti gli uomini, ma non poteva
essere punito, poiché egli era tutto santita e tutta innocenza. Il ca-
stigo punisce solo il colpevole. Contrariamente a quello che spesso

12



& stato detto, il sacrificio della croce non & una manifestazione della
giustizia divina; la giustizia, infatti, puo punire solo dei colpevoli e
se punisse degli innocenti diventerebbe ingiustizia. Il sacrificio ¢
opera dell’amore del Padre, che ha dato il suo Figlio unigenito per
concedere — per merito suo — la salvezza all'umanita peccatrice.
Invece di una severita che avrebbe inflitto un castigo ai colpevoli ha
chiesto al Figlio innocente il dono della sua vita.

E questo amore sovrano del Padre che ha trasformato il senso della
sofferenza umana. Ogni sofferenza tende ad unirci all’offerta reden-
trice di Cristo. Un autore che aveva fatto uno studio sui castighi di-
vini nella Bibbia, e che aveva sottolineato il cambiamento di prospet-
tiva dall’Antico al Nuovo Testamento, concludendo aveva posto la
domanda: nelle disgrazie, si deve discernere una punizione o una gra-
zia? Egli aveva dato una risposta incerta, osservando che & difficile
giudicare il senso degli avvenimenti.! Si puo dare tuttavia una ri-
sposta pit1 ferma. E vero che le constatazioni esteriori non permet-
tono un discernimento per ogni caso, ma cio che ¢ certo, € che Cri-
sto, nel suo sacrificio redentore si & caricato di tutta la sofferenza
e di tutta la morte che il mondo peccatore aveva meritato come ca-
stigo, cambiandole in offerta liberatrice. Non vi puo essere quindi
sulla terra una sofferenza come punizione del peccato. Le disgrazie
non sono un castigo ma un dono divino in vista di un’opera reden-
trice piu feconda.

La correzione apportata
alla dottrina dell’Antico Testamento

Non possiamo dimenticare la negazione: «No, vi dico», opposta da
Gesl a coloro che erano portati a riconoscere nelle disgrazie un ca-
stigo, sia che si trattasse di una disgrazia provocata dalla cattiveria
umana, come il massacro dei Galilei da parte di Pilato, sia una di-
sgrazia accidentale, come per le persone morte nel crollo della torre
di Siloe. Nessuna disgrazia, qualunque sia la causa nell’ordine degli
avvenimenti terrestri, assume secondo le intenzioni divine, il senso
di un castigo.

Le parole: «No, vi dico» testimoniano la volonta di Gesu di correg-
gere tutto quello che era stato detto nell’Antico Testamento riguardo

1 G. FOURURE, Les chatiments divins, Parigi 1959, 332-336.

113



alla sofferenza come punizione del peccato. Non possiamo stupirci
per questa presa di posizione del Maestro, che in altre circostanze
ha espressamente opposto il suo insegnamento a quello della tradi-
zione giudaica. Ricordiamo, per esempio, una contrapposizione molto
forte: «Avete inteso che fu detto: Amerai il tuo prossimo e odierai
il tuo nemico; ma io vi dico: amate i vostri nemici e pregate per i
vostri persecutori, perché siate figli del Padre vostro celeste, che fa
sorgere il suo sole sopra i malvagi e sopra i buoni» (Mt 5,43-45). 11
Maestro raccomanda di imitare la bonta del Padre; non corregge sol-
tanto la regola pratica di condotta verso i nemici, ma prima di tutto
I'immagine che ci si faceva di un Dio che respingeva o castigava i
suoi nemici: il Padre accorda i suoi benefici anche ai suoi nemici.
Gesu educa cosi la fede in Dio, mostrando fin dove giunge il suo
amore paterno, in particolare la sua benevolenza verso i nemici.

Negando che le disgrazie siano un castigo divino, riforma pure I'i-
dea che i suoi contemporanei si facevano di Dio: il Padre non castiga
gli uomini nel corso della loro vita terrena. Molti testi dell’Antico
Testamento devono dunque essere corretti, come testimoni di una
rivelazione ancora imperfetta. Essi volevano sottolineare la verita
che, di per sg¢, il peccato merita una punizione. Ma il gesto reden-
tore del Cristo ha cambiato tutto, e la sofferenza che avrebbe dovuto
essere punizione, ¢ diventata una possibilita di piu grande amore of-
ferto per la salvezza dell’'umanita.

L'annuncio delle prove dei discepoli

Certo, coloro che soffrono sono dei peccatori, ma la sofferenza &
data loro — secondo il piano divino — come condivisione della sof-
ferenza del Salvatore. E questa partecipazione al proprio dolore che
il Maestro ha annunciato ai suoi discepoli. In particolare, durante
I'ultima Cena, li ha avvertiti delle prove che avrebbero dovuto sop-
portare: «In verita, in verita vi dico: voi piangerete e vi rattristerete...
Voi sarete afflitti, ma la vostra afflizione si cambiera in gioia» (Gv
16,20). Egli promette loro la gioia, ma una gioia che necessariamente
passa attraverso la sofferenza. Distoglie cosi i suoi discepoli dal so-
gno di un paradiso messianico, in cui tutte le pene sparirebbero per
far posto ad una gioia completa. Il sogno di un paradiso terrestre

non cessa di assillare lo spirito degli uomini; Gesu ha voluto preser-

varci da questa illusione. Egli non ha esitato a mostrarci una via se-
gnata dal dolore. Non possiamo quindi mai stupirci d’incontrare delle

14



prove sul nostro cammino. Sappiamo tuttavia ch¢ queste prove ci
uniscono alla croce del Salvatore: esse non sono mai una punizione.
Esse ci forniscono la possibilita di un’offerta redentrice unita a quella
di Cristo.

Per indicare meglio il senso di queste prove, Gesu ha utilizzato
un’immagine molto suggestiva, quella dei dolori del parto: «La donna,
quando partorisce, ¢ afflitta, perché ¢ giunta la sua ora; ma quando
ha dato alla luce il bambino non si ricorda piu dell’afflizione per la
gioia che & venuto al mondo un uomo» (Gv 16,21).

L’'immagine era stata impiegata prima per caratterizzare i dolorl
che sarebbero sopraggiunti in occasione dell’evento messianico. Le
grida della donna che partorisce significano una violenta sofferenza,
ed & per annunciare una forte prova che Gesu si serve di questa im-
magine tradizionale.

Tuttavia, nello stesso tempo ne amplia la portata. Anzitutto sotto-
linea che il dolore s’impone quando I'ora & venuta. Si potrebbe in-
tendere questa espressione nel senso che il momento del parto ¢ ar-
rivato; ma l’affermazione «& giunta la sua ora», come ce la riporta
san Giovanni, si riferisce ad un momento essenziale nel disegno di-
vino della salvezza. Qui, Gesii fa comprendere che l'ora della soffe-
renza & piu particolarmente l'ora di Dio, l'ora in cui Dio compie 1
suoi progetti sull’esistenza umana. Non sarebbe sufficiente quindi
voler spiegare la sofferenza con le speciali circostanze che I’hanno
provocata. Essa porta un’intenzione divina ed € questa intenzione
che la fede deve riconoscere. Quando colui che soffre discerne I'ora
di Dio, puod meglio rendersi conto della vicinanza dell’amore divino
nei momenti penosi.

Gesu inoltre pone in evidenza la fecondita del dolore: «Un uomo
& venuto al mondo». Questa ammirabile fecondita mostra che il
prezzo pagato dalla sofferenza non ¢ troppo alto. La fecondita su-
pera la misura della prova. Essa consiste in un arricchimento del
mondo: Gest non descrive una donna che ¢ lieta di possedere suo
figlio, ma piuttosto la donna che generosamente offre al mondo una
nuova vita. In cio vi ¢ il segno della nuova umanita che deve nascere
grazie al sacrificio.

A tutti coloro che sarebbero tentati di trovare le prove assurde per-
ché inutili, il Maestro risponde che ogni dolore deve essere conside-
rato come dolore del parto; nessuno & sprovvisto di fecondita. A pro-
posito della sua passione, egli stesso ha parlato di dolori del parto
(cfr. Mc 13,8). Il dolore dei suoi discepoli ¢ della stessa natura, €s-
sendo partecipazione al suo sacrificio; esso & destinato a produrre

15



dei frutti, in particolare a contribuire alla formazione di una nuova
umanita. _

Gesu sottolinea soprattutto un aspetto del parto doloroso, che
nell’Antico Testamento non era mai stato preso in considerazione:
il passaggio dalla sofferenza alla gioia. Tanto egli desidera incul-
care nei suoi discepoli la necessita delle prove, nella loro vita, al-
trettanto vuole convincerli che le loro afflizioni termineranno nella
gioia. Quando predice la sua passione e la sua morte, non manca
mai di aggiungere che la sua resurrezione si produrra il terzo
giorno: la croce ¢ inseparabile dal trionfo pasquale. Anche per i-
suoi discepoli, la sofferenza non puo essere staccata dalla g101a alla
quale approda.

Il Maestro lascia intendere che la gioia & molto superiore alla
sofferenza. Dopo la nascita, la donna non si ricorda piu dei suoi
dolori: questi sono di breve durata, mentre la gioia ¢ definitiva. Se
si obiettasse che ci sono delle prove che possono durare a lungo,
I'immagine usata da Gesu conserva il suo valore: per coloro ai qua-
li & promessa una felicita destinata a durare tutta l'eternita, gli
istanti dolorosi della vita terrestre sono, in proporzione, molto pit
brevi.

Anche nella vita terrena vi &€ una gioia risultante dalle prove. Un’e-
sistenza non € mai presa e invasa completamente dal dolore. Momenti
di gioia succedono alle ore di tristezza. Inoltre, nelle ore piu penose,
puo svilupparsi un’autentica felicita nelle profondita dell’anima. E
quanto insegna Cristo nelle beatitudini. Qando proclama beati gli
afflitti e i perseguitati, promette loro una consolazione o una ricom-
pensa celeste, ma la felicita da lui assicurata comincia quaggiu. Co-
loro che soffrono non saranno beati solo in futuro; lo sono gia oggi.
Essi godono di una segreta felicita terrestre che ant1c1pa la gioia su-
periore che gusteranno nell’aldila.

Il cristiano sa di essere destinato a portare la croce, non puo6 dun-
que mai dimenticare che & associato al sacrificio redentore di Cri-
sto, in vista di prendere parte alla sua resurrezione. Egli non puo
ritenere la sofferenza come il termine del suo cammino, poiché essa
non ¢ che un passaggio alla gioia.

Se Gesu ha educato la fede dei suoi discepoli in modo che essi pos-
sano accogliere I'ora della sofferenza come 'ora di Dio, e credere
al valore delle loro prove unite alla sua passione redentrice, non li
ha imprigionati in questo orizzonte. Egli li ha formati alla speranza,
annunciando loro una gioia superiore, legata alla fecondlta del do-
lore.

16



I misteri della passione e della resurrezione
nella vita di san Paolo

Questa prospettiva e stata colta bene da san Paolo. «Sono lieto delle
sofferenze che sopporto per voi e completo quello che manca ai pa-
timenti di Cristo nella mia carne, a favore del suo corpo che ¢ la
Chiesa», scriveva ai Colossesi (1,24). Egli giunge a rallegrarsi nelle
sue sofferenze, perché comprende la loro utilita per i cristiani ai quali
dedicava il suo zelo apostolico, e il beneficio che ne derivava per la
Chiesa intera. Era consapevole di essere unito pitt particolarmente
— con le pene del suo stato di prigioniero — alla passione di Cristo.
Osserviamo che egli non dice di completare nella sua carne cio che
manca a questa passione di Cristo: si tratta di una passione che ha
raggiunto perfettamente il suo obiettivo, meritando ogni grazia per
I'umanita, che non puo essere completata. Piu esattamente, Paolo
dice che deve completare ancora cio che manca nella sua carne alla
passione di Cristo: ossia, che dovendo vivere, nella sua condizione
carnale, la passione del Salvatore, egli non ha ancora finito di viverla.
Fino alla sua morte, dovra completare cio che manca ancora alla sua
unione con il sacrificio redentore.

Se I’Apostolo si rallegra per le sue sofferenze, ¢ perché ¢ consape-
vole di vivere nello stesso tempo il mistero della resurrezione e quello
della passione. Quando afferma, nella lettera ai Galati: «<Sono stato
crocifisso con Cristo», aggiunge subito: «Non sono pit io che vivo,
ma Cristo vive in me» (2,20). Ora, il Cristo che vive in lui, ¢ il Cristo
risorto, il Cristo glorioso. Grazie alla vita del Cristo risorto che lo
riempie interiormente, Paolo si unisce alla sua offerta redentrice.
Egli puo vivere il mistero della passione perché egli vive, pit fonda-
mentalmente ancora, il mistero della resurrezione. Si spiega cosi la
felicita soggiacente alle sofferenze, l'intima gioia che le prove non
possono sopprimere. Istruita dalle parole di Gesu e dagli avveni-
mento del mistero pasquale, la Chiesa ha compreso l'importanza del
mistero della resurrezione. Il cristianesimo ¢ la religione della croce,
ma soprattutto religione del Salvatore risorto. La piti grande festa
liturgica non ¢& celebrata il venerdi santo, ma il giorno di Pasqua.
Mediante ’Eucaristia, Cristo ci fa entrare nella sua offerta sacrifi-
cale; colui che si rende presente sull’altare e che si dona nella comu-
nione, ¢ il Cristo risorto.

1



L'atteggiamento cristiano
di fronte alla sofferenza

E in questa confortante prospettiva che bisogna comprendere I’at-
teggiamento che Gesu ha voluto formare nei suoi discepoli, trovan-
dosi di fronte alla sofferenza. Gesu si & sforzato di condurli ad un’ac-
cettazione sincera del piano redentore del Padre.

Aiuto a coloro che soffrono

Con il suo esempio, Gesti ha indicato loro, sufficientemente, il senso
di questa accettazione. Essa non significa affatto una passiva rasse-
gnazione di fronte alla sofferenza altrui. Il Salvatore ha cercato di
soccorrere tutti i provati, per alleviare il loro dolore. Non & mai stato
indifferente ai dolori che constatava intorno a lui. In particolare, ha
moltiplicato le guarigioni di malati ed infermi. Nessuno, piu di lui,
ha portato un rimedio alle disgrazie umane. Agendo in questo modo,
egli voleva rivelare la bonta compassionevole del Padre.

Ha voluto che i suoi discepoli diventassero anch’essi i testimoni
di questa bonta compassionevole e che impiegassero tutti i mezzi a
loro disposizione per alleviare le pene di coloro che soffrono. Ha pro-
clamato il precetto dell’amore al prossimo, che implica dedizione
nei confronti di coloro che si trovano nel bisogno. Sopprimendo i
limiti imposti in precedenza a questo amore, ha tolto ogni pretesto
a coloro che volevano esimersi dal dovere del reciproco aiuto. La pa-
rabola del buon Samaritano & uno degli insegnamenti pit indimen-
ticabili del Vangelo. Invece di chiedersi, come il dottore della legge,
«Chi ¢ il mio prossimo?», ciascuno ¢ invitato a fare di se stesso il
prossimo di coloro che incontra, ed a soccorrerli quando sono nel
bisogno.

Ancora pitl impressionante ¢ la rivelazione della presenza perso-
nale di Cristo in tutti gli sventurati o emarginati. Il quadro del giu-
dizio finale, in cui il Figlio dell’'uomo dichiara: «Ho avuto fame e mi
avete dato da mangiare...» (Mt 25,35), fa scoprire I'invisibile risonanza
di ogni atto di carita. Tutti gli aiuti offerti a coloro che si trovano
in una situazione di fame, d’indigenza, di malattia, o a coloro che
rischiano di non trovare accoglienza né comprensione come gli stra-
nieri e i prigionieri, & come se fossero dati personalmente a Gesu.
I disordini nella condotta morale non impediscono affatto la presenza

18



misteriosa del Salvatore, poiché questa presenza & assicurata anche
in quelli che sono imprigionati per delitti o crimini. La presenza de-
v’essere riconosciuta in coloro che si sarebbe tentati di ritenere poco
interessanti: «In verita vi dico: ogni volta che avete fatto queste cose
a uno solo di questi miei fratelli pit piccoli, I’avete fatto a me» (Mt
25,40).

Secondo questa prospettiva, nessun cristiano ha il diritto di chiu-
dere gli occhi su coloro che soffrono: rimanere indifferenti nei loro
riguardi significa testimoniare indifferenza a Cristo stesso. L’amore
che il Salvatore reclama per sé, deve estendersi a tutti i suoi fratelli,
particolarmente ai pitt bisognosi. Non ci puo essere uno stimolo pit
potente alla dedizione misericordiosa. La raccomandazione non ri-
guarda solo 'aiuto materiale, ma anche il conforto morale. Parlando
dei malati, Gesu apprezza certamente i servizi di coloro che li cu-
rano, ma loda in particolare chi va a visitarli; egli vuole sottolineare
il valore dell’aiuto morale e dell’incoraggiamento.

La descrizione del giudizio universale attira la nostra attenzione
su problemi sociali molto attuali: il problema della fame nel. mondo,
il problema della miseria qualunque sia la sua origine, il problema
dell’accoglienza e dell’integrazione degli immigrati, il problema della
sorte dei malati, i problemi della detenzione e della rieducazione dei
carcerati. Questi problemi esigono misure d’ordine sociale, che di-
pendono dalla responsabilita delle autorita politiche. Ma esigono an-
che l'atteggiamento individuale del cristiano che scopre in ogni uomo
che soffre la sacra presenza del Redentore.

L’accoglienza delle prove personali

Se Gesti ha fatto tutto per promuovere l'aiuto alla sofferenza al-
trui, ha pure tracciato la via da seguire per ciascuno nell’accettare
le proprie prove.

Con il suo esempio, ha inciso nella memoria dei suoi discepoli I'at-
teggiamento ideale davanti ad una prova crudele, sconvolgente. Co-
nosce in anticipo il supplizio che gli sara inflitto a Gerusalemme;
cammina verso questa disfatta dolorosa con indomito coraggio, per-
ché nel suo destino riconosce il disegno misterioso del Padre.

L’episodio del Getsemani mostra fino a che punto ¢ colpito nel piu
intimo di se stesso, dall’imminenza della prova: «<La mia anima €& tri-
ste fino alla morte» (Mc 14,34). L’evangelista dice che in questo mo-
mento Gesu & preso dalla paura e dall’angoscia. Si getta a terra per

11



pregare; la sua preghiera & un grido verso il Padre, che invoca col
nome di «Abba», «Papa». Mentre gli uomini sono tentati di bestem-
miare di fronte alle disgrazie che si abbattono su di essi, egli si ri-
volge verso il Padre con tutta la sua tenerezza filiale. Nella crisi che
attraversa, riconosce l'affetto paterno del Padre.

Forse questa ¢ la disposizione piu difficile da ottenere: nell’'oppres-
sione e sgomento che pud provocare una prova, saper guardare il
Padre essendo certi del suo amore. Se la preghiera al Getsemani, rac-
contata da Marco, ¢ il solo testo evangelico che ci ha conservato l'in-
vocazione «Abba», come fu pronunciata da Gesti, non sarebbe per
invitarci a seguire il modello del Cristo, che nel supplizio che si av-
vicinava scorgeva il dono di un Padre amoroso? Pochi istanti dopo
il Maestro dira pit espressamente ad un suo discepolo che voleva
difenderlo con la spada: «Non devo forse bere il calice che il Padre
mi ha dato?» (Gv 18,12).

La spontanea ripugnanza che la previsione del supplizio ispira a
Gest, non & certo scomparsa. Nel suo rapporto filiale con il Padre,
Gesl osa anzi chiedere che il sacrificio gli sia risparmiato: «Abba,
tutto & possibile a te; allontana da me questo calice...» (Mc 14,36).
Qui troviamo una preziosa indicazione per noi: in quanto figli del
Padre celeste, possiamo sempre chiedere che una prova passi lon-
tano da noi, poiché il Salvatore non ha esitato a fare questa preghiera.
Non c’¢ alcuna irriverenza, né alcuna disobbedienza ad esporre al,
Padre il nostro desiderio di sfuggire ad un dolore.

Ma per seguire 'esempio di Cristo, dobbiamo affrettarci ad aggiun-
gere: «Pero, non cio che io voglio, ma cid che vuoi tu». Al di sopra
del suo desiderio di sfuggire alla terribile sofferenza del Calvario,
Gesu poneva il suo completo abbandono alla volonta del Padre. Molto
tempo prima della sua passione, aveva dichiarato: «Mio cibo ¢ fare
la volonta di colui che mi ha mandato e compiere la sua opera» (Gv
4,34). Per lui, la sottomissione alla volonta del Padre era un princi-
pio abituale di comportamento: Figlio incarnato, egli viveva la sua
relazione con il Padre.

Si puo notare che nella passione Gesu ha riconosciuto non solo
una permissione, ma una volonta del Padre: «Cio che vuoi tu». Molti
dicono che Dio si limita a permettere la sofferenza; alcuni preten-
dono che egli & contrario alla sofferenza e non la vuole. Le parole
di Gesui sono illuminanti in questo campo. E vero che il Padre ha
permesso il peccato di coloro che hanno contribuito alla condanna
a morte di Gesti: Giuda, Caifa, Pilato; Dio, infatti, non vuole in alcun
modo il peccato, € si limita a permetterlo, nel senso che egli non lo

20



impedisce, poiché ha dato agli uomini la liberta e la responsabilita
della loro condotta; egli non le ritira a quelli che vogliono commet-
tere il male. Ma il Padre, pur permettendo il peccato dei responsa-
bili umani del dramma della croce, ha voluto il sacrificio redentore
di suo Figlio, per la salvezza dell'umanita.

Nello stesso modo, & il Padre che vuole associare gli uomini a que-
sto sacrificio. Egli desidera rendere gli uomini sempre pit simili al
proprio Figlio, farli partecipare alla sua missione di salvezza. Egli
non vuole mai la sofferenza per la sofferenza; la vuole solo per ren-
dere l’esistenza umana piti nobile e piu feconda. Quando volle il sa-
crificio della croce, fu perché tramite la sofferenza I’amore raggiun-
gesse il massimo della sua intensita: «Non c¢’¢ amore piu grande di
quello di dare la vita per i propri amici» (Gv 15,13). E fu perché il
chicco di grano, messo sotto terra, potesse produrre frutti in abbon-
danza (cfr. Gv 12,24). Parimenti, quando il Padre impegna una vita
umana nella via del sacrificio, & sempre con l'intenzione di confe-
rirle pit1 valore. In nessuna circostanza egli vorrebbe diminuire, né
schiacciare, coloro che soffrono; al contrario, egli cerca di elevarli,
e di sviluppare nelle loro prove, disposizioni di pit1 grande generosita.

Gesi1 ha educato i suoi discepoli ad accettare la sofferenza non solo
compiendo la volonta di Dio, ma compiendo la volonta del Padre,
ossia la volonta di un amore paterno,-che chiede in risposta amore
ed abbandono filiale. Con cio ha educato la fede dei suoi discepoli
nel campo in cui essa incontra pit1 ostacoli.

Si tratta di credere alla bonta del Padre nel momento in cui la
prova & pit1 pesante da portare. La prova puo sembrare sconcertante.
Non si puo esigere di comprendere perché essa interviene improv-
visamente, e nemmeno di capire qual & I'intenzione segreta del Pa-
dre che l'invia. Sulla croce, lo stesso Salvatore ha posto la domanda:
«Perché?». Non percependo piti la presenza del Padre che aveva ral-
legrato e sostenuto la sua vita terrena, ha gridato: «Perché mi hai
abbandonato?». Non & dunque sorprendente che anche noi poniamo
un’analoga domanda. Ma, subito dopo, Gesu aveva rimesso con al-
trettanta sicurezza il suo spirito nelle mani del Padre, fiducioso che
la sua morte lo conduceva alla resurrezione.

Anche i nostri «perché» devono giungere ad uno slancio di fidu-
cia. Si tratta di accettare il mistero di una sapienza che ci supera,
credendo che & essenzialmente il mistero di un amore che ci conduce
sulla strada migliore verso una vita piu feconda e piu felice.

Inoltre, quando il Padre ci dirige lungo una via dolorosa, non
manca di comunicarci la forza morale necessaria per portare la prova

21



con coraggio. Noi riceviamo ’aiuto della grazia nello stesso momento
della prova. ~

Sicuro di passare dalla morte alla resurrezione, Cristo ci ha mo-
strato il fondamento della grande verita che ogni sofferenza & un pas-
saggio ad una gioia superiore. Auspichiamo che tutti i cristiani si
lascino educare da lui nella loro fede nel valore delle prove e nella
gioia alla quale esse giungono sempre non solo nell’aldila, ma gia
nella nostra vita presente.

22



