GIUSEPPE GIOIA*

San Bruno, maestro di vita spirituale

Siamo ancora nella scia delle celebrazioni del centenario
dell’arrivo di S. Bruno di Colonia in Calabria, che hanno vi-
sto significative manifestazioni culturali e liturgiche attorno
alla istituzione monastica che tuttora incarna la vita contem-
plativa dell’Ordine Certosino nel cuore delle Serre calabresi.

La diocesi di Reggio Calabria, della quale era stato preco-
nizzato Pastore e verso il quale c’é stata sempre devozione pro-
fonda, come testimonia l'erezione di una parrocchia cittadina,
ricorda il carisma del santo divenuto calabrese di adozione
con questo studio di uno dei pit apprezzati cultori della spi-
ritualita bruniana.

In ragione della grande ammirazione che nutro nei confronti di
san Bruno e della vita certosina, confesso che mi € giunto partico-
larmente gradito I'invito a tenere una relazione nell’ambito di que-
sta manifestazione di apertura delle iniziative, culturali e spirituali,
che intendono celebrare la ricorrenza dei nove secoli della fonda-
zione della Certosa di Serra San Bruno.

Non temo di esagerare se affermo che in nessuna altra parte del
mondo, cosi come qui - a Serra San Bruno -, puo risultare pit affa-
scinante il ricordare la figura del fondatore dell’Ordine certosino.

E stato proprio in questi luoghi che san Bruno si ¢ ritirato nove se-
coli fa - molto probabilmente durante i mesi estivi del 1091 - attuando
per la seconda volta la scelta della pura vita contemplativa, dopo la
dura prova della permanenza presso la tumultuosa corte pontificia.

Mi & facile immaginare la sua gioia nell’inoltrarsi sempre piu nel
fitto dei boschi dell’Altipiano delle Serre, alla ricerca di Dio nella
solitudine e nel silenzio, certamente memore della impervia ascesa
verso la parte pit1 solitaria del Massiccio di Certosa. Proprio in que-
sti luoghi gli & stato concesso di vivere, nella piti grande quiete, gli
ultimi dieci anni della sua vita contemplativa. Ed & stato durante
questo ritiro calabrese che, tra il 1096 e i1 1101, san Bruno ha scritto

* Docente presso I'Istituto di Filosofia e Scienze dell'uvomo dell’Universita di Palermo.

11



la splendida lettera all’amico Rodolfo il Verde; una lettera che, nata
come invito ad abbracciare la vita contemplativa, dopo i primi con-
venevoli ci da questa bella descrizione della «certosa» calabrese: «In
territorio di Calabria, con dei fratelli religiosi, alcuni dei quali molto
colti, che, in una perseverante vigilanza divina, attendono il ritorno
del loro Signore per aprirgli subito appena bussa, io abito in un
eremo abbastanza lontano, da tutti i lati, dalle abitazioni degli uo-
mini. Della sua amenita, del suo clima mite e sano, della pianura va-
sta e piacevole che si estende per lungo tratto tra i monti, con le sue
verdeggianti praterie e i suoi floridi pascoli, cosa potrei dirti in ma-
niera adeguata? Chi descrivera in modo consono l’aspetto delle col-
line che dolcemente si vanno innalzando da tutte le parti, il recesso
delle ombrose valli, con la piacevole ricchezza di fiumi, di ruscelli
e di sorgenti? Né mancano orti irrigati, né alberi da frutto svariati
e fertili» (Lett. a Rodolfo, 4).

In questi luoghi & venuto a visitare san Bruno colui che gli era stato
a fianco, nel 1084, nella fondazione di «Certosa», nelle rigide Alpi
del Delfinato, il toscano Landuino, da lui designato come suo suc-
cessore nella guida dei contemplativi della Certosa di Francia, in se-
guito all’appello rivoltogli da Roma dal suo antico allievo, il papa
Urbano II. E proprio da qui, dall’eremo di Santa Maria del Bosco,
san Bruno scrisse ’altra lettera che ci & rimasta, la lettera dell’esul-
tanza, la lettera ai Figli della sua prima comunita, e che ha conse-
gnato allo stesso Landuino.

Qui il 6 ottobre 1101, di domenica, prima del tramontar del sole,
con la piti grande serenita spirituale, san Bruno ¢ morto; qui sono
rimaste le sue spoglie, anche se per circa tre secoli quasi del tutto
dimenticate, ma nel 1505 finalmente ritrovate e, da allora, custodite
e venerate. Qui - cosi come nelle 24 Certose attualmente sparse per
il mondo - i suoi figli certosini continuano a trasmetterci il suo mes-
saggio spirituale.

Certamente, tutti voi, avete sentito, di giorno e anche nel cuore
della notte, il suono lento e solenne della campana della Certosa! Eb-
bene, ogni volta che vi giunge tale suono, sappiate che per i figli di
san Bruno, oggi come nove secoli or sono, quello ¢ il tempo della pre-
ghiera: una preghiera che i certosini presentano a Dio, piti che per
se stessi, per tutti noi, per 'umanita intera. :

Intendo richiamare la figura di san Bruno ponendo in particolare
rilievo come questo grande contemplativo, proprio in quanto padre
della Certosa, resti, sebbene a distanza di nove secoli, un vero mae-
stro di vita spirituale.

12



1l titolo della mia relazione riecheggia quello di una delle pit1 so-
lide monografie pubblicate su san Bruno: mi riferisco al valido la-
voro del certosino spagnolo don Gerardo Posada, priore della Cer-
tosa di Jerez de la Frontera, Maestro Bruno, padre de monjes, pub-
blicato dalla BAC nel 1980. Puo essere interessante notare come il
Posada tenga ad evidenziare il fatto che san Bruno, per i suoi com-
pagni, sia stato al tempo stesso maestro e padre: un uomo che ha
«insegnato» cio che ha «vissuto» in prima persona; un uomo che, con
la grazia di Dio, ha originato un’eredita spirituale, per cui i suoi se-
guaci e discepoli, piu che definirsi tali, finiscono col sentirsi suoi
«Figli».

Per semplificare questa osservazione del Posada, potremmo dire:
san Bruno & stato un uomo capace di avviare, trasmettere, comuni-
care e infondere un modo di vivere: il certosino, ogni autentico cer-
tosino, & un «figlio» di san Bruno perché accoglie, con tutto il pro-
prio essere, I'ideale di vita contemplativa, secondo come ¢& stato con-
cretamente vissuto da questo grande innamorato di Dio.

Se, quindi, io intendo mostrare che san Bruno, proprio perché pa-
dre della Certosa - dunque in quanto «origine» di una esperienza con-
templativa che si & mantenuta viva ed attuale nel corso di nove se-
coli - puo essere considerato da noi, che «certosini» non siamo, un
autentico maestro nei confronti della nostra vita cristiana, ¢ allora
evidente che per riuscire in questo mio intento debbo cercare di de-
terminare gli elementi fondamentali di un insegnamento teologico,
colto nel vivo dell’esistenza concreta del padre della Certosa. In al-
tri termini, I'insegnamento teologico che ciascuno di noi puo rice-
vere da san Bruno ¢ tutto contenuto nella sua radicale scelta esisten-
ziale della pura vita contemplativa.

Gia il gesuita francese André Ravier - che pit di ogni altro ha fatto
tesoro delle importanti ed ampie ricerche condotte dall'impareggia-
bile Dom Maurice Laporte, della Gran Certosa - in un recente arti-
colo pubblicato nel numero speciale che la rivista la Vie Spirituelle
(sept.- oct. 1986), in occasione del nono centenario della fondazione
della Gran Certosa, ha dedicato ai certosini, si ¢ impegnato a pre-
sentare san Bruno proprio come un «maestro di vita spirituale»: il
suo breve articolo reca come titolo «Saint Bruno maitre de vie spi-
rituelle?». Il punto interrogativo, presente nel titolo, viene dal Ra-
vier tolto, attraverso una rapida evocazione di quelle che lo studioso
considera le tre idee-forza della spiritualita di san Bruno: 1. Dio &
buono; 2. questo Dio buono, dobbiamo amarlo; 3. necessita dell’im-
pegno spirituale permanente. Ma - ed & quello che in questo conte-

13



sto piti ci interessa - le tre «idee» piti che delle semplici «idee», delle
«nozioni» semplicemente speculative, sono da considerare - sottoli-
nea il Ravier - una sorta di messaggio spirituale che si realizza at-
traverso un contatto vivente, personale, d’anima ad anima, da cuore
a cuore. «Quale calore d’amicizia - dichiara testualmente lo studioso
-nella lettera di Bruno a Rodolfo! Quale tenerezza paterna nella let-
tera ai ‘suoi figli certosini’. (...) La vera direzione spirituale aspira
alla presenza; essa vuole dialogo, scambio, amicizia. Se si considera
bene il tono delle sue lettere, come dubitare che nei suoi incontri
Bruno si impegnasse tutto intero, Bruno nella sua personalita totale,
con la sua saggezza e il suo fervore, il suo equilibrio e la sua bonta;
la sua fede e la sua esperienza; ancora meglio: con il mistero di Dio
in Bruno?» (VS, p. 611).

La mia prospettiva di lettura della figura e del messaggio spiri-
tuale di san Bruno non solo non si allontana da questi criteri inter-
pretativi ma, anzi, cerca di svilupparli in tutte le loro implicanze teo-
logiche e filosofiche.

San Bruno & un uomo di-Dio, un uomo che si ¢ dato totalmente
a Dio. Come tale, € un uomo che, nonostante nove secoli di distanza,
¢ capace di suscitare in noi degli interrogativi radicali.

Vi confesso che la domanda che, piu vigorosamente di ogni altra,
ha spinto la mia riflessione sulla figura di san Bruno, ¢ stata la se-
guente: sulla base di quali ragioni san Bruno ha impegnato la pro-
pria esistenza come incessante vita per Dio, in Dio e con Dio? E chiaro
che solo rispondendo a questa domanda si pud anche comprendere
quale sia il senso e la giustificazione della vita contemplativa certo-
sina, oggi cosi come nove secoli or sono. D’altronde, se non si pos-
seggono delle risposte veramente valide, non si corre il rischio di
rendere, tanto san Bruno quanto la Certosa, delle lontane memorie
medievali, appena sopravvissute al tenace logorio dei secoli? Se la
vita certosina fosse solo «vecchia» e non giustificatamente «attuale»,
quale avvenire potrebbe avere nel terzo millennio che ormai si ap-
prossima?

Evidentemente, il mio intento non ¢ quello di raccontarvi la «sto-
ria» di san Bruno, una storia a tutti voi abbastanza nota.

D’altra parte, a chi desiderasse rivedere organicamente il quadro
biografico di san Bruno, potrei suggerire di leggere sia la prima ap-
pendice del mio libro, sia il bel profilo biografico che si trova nel
pregevole libro pubblicato recentemente dai padri certosini di Serra
San Bruno. (Le due ampie biografie agiografiche - quella del Ravier,
pubblicata in traduzione italiana dalle Edizioni Paoline nel 1970 e

14



quella di Giorgio Papasogli, Dio risponde nel deserto. Bruno il Santo
di Certosa, pubblicata da Gribaudi nel 1979 - sono ormai esaurite).

E perd, in rapporto all'intento tematico della mia relazione, (ed
anche per non deludere totalmente l'eventuale parte del pubblico de-
siderosa di ascoltare almeno qualche notizia biografica) mi limitero
a richiamare ed utilizzare schematicamente le principali - e, d’al-
tronde, pochissime - fonti autentiche relative alla vita ed alla figura
di san Bruno.

Dopo gli ampi studi condotti da Dom Maurice Laporte, tutti gli
studiosi concordano nel riferirsi principalmente: 1. alle due Lettere
di san Bruno, che, sole, ci sono pervenute ed alla sua Professione di
fede; 2. alla Cronaca Magister - cio¢ la cronaca relativa ai primi cin-
que priori della Gran Certosa -; 3. ai 178 Titoli funebri che ci sono
rimasti, insieme alla Lettera enciclica scritta alla morte di san Bruno
dai suoi discepoli di Calabria.

Qualche altra fonte, come ad esempio la Vita di sant'Ugo Vescovo
di Grenoble, scritta da Guigo I, contribuisce non poco a far meglio
comprendere la figura di san Bruno. Utili potrebbero anche essere,
dal punto di vista dell’approfondimento teologico, ed in ogni caso
come una verifica ulteriore rispetto alle Lettere, i due Commenti
(quello ai Salmi e quello alle Lettere di san Paolo) attribuiti a san
Bruno.

Particolarmente autorevole & la Cronaca Magister: scritta, nella
parte che riguarda san Bruno, da Guigo I, risulta dunque un docu-
mento redatto quando, molto probabilmente, erano ancora in vita
alcuni certosini della prima generazione; una notizia biografica com-
posta, pertanto, viventi dei testimoni diretti. Utilizzando appena 121
parole, il quinto priore della Gran Certosa, con la sua consueta inci-
sivita, ci da un quadro abbastanza puntuale dell’esistenza di san
Bruno: «Maestro Bruno, tedesco, originario dell’illustre citta di Co-
lonia, nato da genitori di non bassa condizione, solidamente munito
di studi profani e sacri, canonico della chiesa di Reims che a nessu-
n’altra in Francia & seconda, direttore degli studi; lasciato il secolo,
fondod e resse per sei anni 'eremo di Certosa. Per ordine del papa
Urbano, del quale era stato professore, si reco nella curia romana,
per aiutare, con il suo sostegno e il suo consiglio, il papa negli affari
ecclesiastici. Ma non potendo sopportare il tumulto e il modo di vi-
vere della curia, ardendo d’amore per la solitudine e la quiete per-
dute, lasciata la curia ed anche 'arcivescovado della Chiesa di Reg-
gio, al quale era stato eletto per volonta del papa, si ritiro in un eremo
della Calabria chiamato La Torre, e li, riuniti in gran numero laici

15



e chierici, realizzo il suo progetto di vita solitaria per il resto della
sua vita; ivi mori e fu sepolto dopo circa undici anni dalla sua par-
tenza da Certosa».

Come ci si puo facilmente accorgere, in questa scarna notizia non
si fa riferimento a molti particolari, anche interessanti, dell’esistenza
di san Bruno: non ¢ detto, ad esempio, il nome dei genitori di san
Bruno (un silenzio che ha stimolato I'immaginazione storica di Ber-
nard Bligny); non viene fatto alcun cenno dell’ardita lotta di Mae-
stro Bruno contro il vescovo simoniaco Manasse I; questa invece,
viene richiamata nella lettera inviata al pontefice Gregorio VII dal-
I'incorruttibile legato pontificio Ugo di Die. Il legato ebbe, infatti,
a dichiarare testualmente: «Raccomandiamo alla benevolenza di vo-
stra santita quale sincero difensore della fede cattolica parimenti
il signor Bruno, maestro onestissimo della chiesa di Reims. Bruno
e il prevosto del Capitolo meritano di essere dalla vostra autorita
confermati nelle cose di Dio, perché sono stati fatti degni di patire
contumelie per il nome di Gesu». Un elogio, questo, che candidava
Bruno ad un importante seggio episcopale.

Per ragioni di tempo, non posso soffermarmi sulle numerose te-
stimonianze di stima, venerazione ed affetto, presenti nei titoli fu-
nebri; basterebbe citare quelli sottoscritti dagli antichi allievi quali
Rangerio vescovo di Lucca, Roberto vescovo di Langres, Lamberto
abate di Pouthiéres, Pietro abate di Saint-Jean-des-Vignes ed il priore
Mainardo di Cormery. Mi limito a ricordare solamente il titolo fu-
nebre redatto alla Gran Certosa: «Anche noi, Fratelli di Certosa, pri-
vati, dolorosamente e pit che tutti gli altri, del sostegno del nostro
buonissimo e incomparabile Padre Bruno, uomo molto celebre, non
possiamo fissare il limite di cio6 che faremo per la sua anima santa
e amatissima. I meriti dei suoi benefici nei nostri confronti superano
tutto cio che noi potremo e saremo capaci di fare. Cosi ora e sem-
pre, noi pregheremo per lui, come per il nostro unico Padre e nostro
Superiore» (TF 12). Dunque: buonissimo e incomparabile Padre
Bruno!

D’altronde come lo hanno presentato i suoi figli di Calabria, nella
lettera enciclica che ne annunziava la morte? Bruno - dichiarano i
suoi discepoli - ¢ stato un uomo che ha posseduto la specialita di re-
stare costantemente eguale a se stesso, manifestandosi sempre con
il volto lieto e con la parola modesta: «Laudatus Brunus fuit in mul-
tis et in uno. Vir fuit aequalis vitae, vir in hoc specialis. Semper erat
festo vultu, sermone modesto. Cum terrore patris monstravit viscera
matris. Nullus eum magnum, sed mitem sensit ut agnum». Appare

16



significativo il fatto che nel comunicarne la morte, chi & stato insieme
a lui, negli ultimi dieci anni di vita, si sia soffermato a segnalare la
letizia del suo volto, la sua gioia, la quiete costante, la sua conversa-
zione serena e pacata, la sua stessa presenza affettuosamente ma-
terna.

Non a caso, nella Vita di Sant’Ugo, riferendosi al fondatore del-
I'Ordine certosino, Guigo I lo definisce «un uomo dal cuore pro-
fondo»; ed anche: «<un modello di onesta, di gravita e di piena matu-
rita».

Gia la rapida evocazione di queste autorevoli fonti fa ergere di-
nanzi a noi la figura di un uomo che, lungo tutta la sua esistenza,
dai primissimi tempi di Reims fino ai suoi ultimi giorni di ritiro
calabrese, ha privilegiato in maniera del tutto singolare lo studio,
I'insegnamento, la preghiera contemplativa; e cid secondo un pro-
gressivo compenetrarsi di questi tre aspetti, fino al punto da ren-
dere la stessa preghiera contemplativa una sorta di studio esperien-
ziale del mistero divino e, identicamente, una concreta testimonianza
esistenziale della filosofia del divino, quella filosofia appresa alla
scuola del Verbo Incarnato e sotto la costante guida dello Spirito
d’Amore.

Cio che ¢ evidente da un punto di vista generale, lo diviene mag-
giormente nel campo teologico e spirituale: nulla puo insegnare, chi
nulla apprende! San Bruno, persona amabilissima, ¢ stato per tutta
la vita un insegnante «vivo», capace di illuminare la mente e di in-
fiammare i cuori; lo & stato ancora di pit come iniziatore e guida
di una famiglia religiosa dedita interamente alla pura contempla-
zione divina. San Bruno - ricordavo inizialmente con il Posada - ha
insegnato cio che ha vissuto; e per questo ¢ stato sempre piti un au-
tentico «formatore» di spiriti: non si chiama «padre» solo chi tra-
smette una nozione, si usa tale nome solo verso chi - come il padre
naturale - trasmette qualcosa di vitale. In altri termini, sia per i suoi
compagni dell’eremo francese, sia per quelli vissuti tra il fitto dei
boschi di Santa Maria della Torre, & la stessa viva esperienza con-
templativa di san Bruno a divenire compiuto e significativo messag-
gio teologico.

San Bruno, ritirandosi nel 1084, insieme a sei compagni, nella parte
pitt impervia e solitaria del Massiccio di Certosa, € poi qui, fra i verdi
boschi della Calabria, con la sua stessa concreta scelta esistenziale
¢ divenuto una viva testimonianza del fatto che solo Dio ¢ il bene
assoluto, quel bene verso il quale tende ogni uomo.

Proprio dal suo ritiro calabrese, il padre dei certosini scrive all’a-

17



mico Rodolfo: «Che cosa & tanto giusto e tanto utile, e che cosa cosi
insito e conveniente alla natura umana quanto 'amare il bene? E
che cosa altro & tanto bene quanto Dio? Anzi, che cosa altro & bene
se non solo Dio?» (Lett. a Rodolfo, 16). A mio avviso, queste parole
ci svelano il segreto della vocazione contemplativa: la scelta di san
Bruno, e di tutti i suoi figli, va letta alla luce dell’amore per il bene.

Come ho gi2 avuto modo di rilevare nel mio studio su san Bruno,
in questo contesto della lettera a Rodolfo il padre dei certosini si
riferisce, in maniera rigorosa, al fatto che ciascun uomo reca costi-
tutivamente scritta, nel proprio essere piu profondo, una insoppri-
mibile apertura verso il bene. Certamente, nel tenere conto di tale
apertura, il padre dei certosini avanza l'acuta osservazione secondo
la quale solo Dio puo essere ritenuto autenticamente come il Bene,
come cio che & «buono» nella sua assoluta pienezza. In termini mo-
rali, & come se san Bruno, riassumendo la sua lunga e varia espe-
rienza esistenziale, chiedesse: «quale uomo, nella concretezza della
propria esistenza, pud presumere di essere talmente puro da potersi
giustificatamente identificare con la Bonitas? Solo Dio ¢ la sua stessa
Bonitas». Grazie alla sua intelligenza riccamente fecondata dalla luce
della rivelazione cristiana, san Bruno sa che solo Dio ¢ Dio, solo Dio
& buono, ¢ il bene assoluto. Utilizzando una formula incisiva, po-
tremmo dire: secondo san Bruno la Bonitas puo individuare non
I'uomo, fatto per essa, ma la Divinitas stessa. Da qui, I’esclamazione
O Bonitas!, che secondo un’antica tradizione certosina, era abituale
sulle labbra di san Bruno.

La «sublime dignita» dell’'uomo, esaltata dall’antico Maestro di
Reims, nella lettera a Rodolfo, & pertanto generata proprio dalla fi-
nalita teologica insita in ogni uomo. In questa conversazione scritta
san Bruno vuol ricordare all’amico che Dio, nella sua estrema bonta,
intende comunicarsi all’uomo, invitando e attendendo pero la libera
risposta d’amore dell'uomo. Per cui - e ritorniamo al testo stesso della
lettera - amare il bene, che & Dio, significa apprendere e praticare
la divina filosofia: «La tua saggezza - scrive all’amico Rodolfo - co-
nosce che cosa ci dice la Sapienza stessa: ‘Chi non rinuncia a tutto
cid che possiede, non puod essere mio discepolo’. Quanto sia bello,
quanto utile e quanto piacevole restare alla sua scuola sotto la guida
dello Spirito Santo e apprendere la divina filosofia che sola da la
beatitudine vera, chi non lo vede?» (Lett. a Rodolfo, 10).

San Bruno, dunque, & interessato alla beatitudine, ma non ad una
qualunque beatitudine, non a quella legata ad un qualsiasi bene che,
in qualunque istante, pud venir meno; ¢ interessato alla beatitudine

18



che & «vera» in quanto essa si pone al livello della aspirazione radi-
cale dell’'uomo, quell’aspirazione che solo in Dio trova il proprio ter-
mine adeguato.

Da questo punto di vista, possiamo affermare che ¢ stata esatta-
mente la certezza della Bonitas divina a sorreggere san Bruno nella
sua ferma scelta contemplativa; ed in questo senso potremmo an-
che dire: la Certosa & nata e continua a vivere come testimonianza
e lode della bonta divina. In Certosa, nove secoli or sono come at-
tualmente, il silenzio e la solitudine, il pili sincero e totale nascondi-
mento, sono ricercati solamente come mezzi per ascoltare e per pre-
sentarsi in prima persona al Dio che, nella sua inimmaginabile bonta,
si rivolge all’'uomo invitandolo ad un intimo colloquio d’amore.

Come lasciano trasparire le esultanti parole rivelte ai figli di Cer-
tosa, per chi abbraccia la vita contemplativa, quello che conta non
¢, secondo san Bruno, cio che si «<ha» o cio che si «sa», ma la totale
disponibilita di se stessi all’attiva ed amante presenza di Dio: «Gioite,
fratelli miei carissimi, per la felicita che avete avuto in sorte e per
I’abbondanza della grazia di Dio su di voi» (Lett. ai suoi figli di Cer-
tosa, 2). Ed ancora: «Di voi, miei dilettissimi fratelli laici, dico: L'a-
nima mia magnifica il Signore, poiché contemplo la magnificenza
della sua misericordia su di voi, secondo quanto mi riferisce il vo-
stro priore e padre amantissimo, che & molto fiero e contento di voi.
Gioisco anch’io poiché, sebbene non abbiate la scienza delle lettere,
il Dio, che & potente, col suo stesso dito incide, nei vostri cuori, non
solo I’amore, ma anche la conoscenza della sua legge santa. Con le
opere infatti mostrate che cosa amate e che cosa conoscete. Giacché
praticate con tutta l'attenzione e con tutto lo zelo possibile la vera
ubbidienza - che consiste nel compimento dei precetti di Dio, che &
la chiave e il sigillo di una disciplina spirituale, che non puo mai esi-
stere senza una grande umilta ed una pazienza non comune, a cui
sempre si accompagna il casto amore del Signore e la vera carita
- & evidente che voi sapientemente raccogliete il frutto soavissimo
e vitale della Scrittura divina» (Lett. ai suoi figli di Certosa, 3).

Se, ancora una volta, ci si sofferma sulla lettera scritta all’amico
Rodolfo, si puo osservare come sia stato lo stesso san Bruno a ri-
chiamare un episodio che costituisce un momento determinante della
propria esistenza: I’episodio della conversazione avvenuta nel pic-
colo giardino adiacente alla casa di Adamo, un incontro fra tre amici:
Tu ricordi, scrive a Rodolfo, quel giorno «nel quale trovandoci in-
sieme io, tu e Fulcuio il Guercio, nel piccolo giardino adiacente alla
casa di Adamo, dove allora ero ospitato, abbiamo parlato per qual-

19



che tempo, mi sembra, dei falsi piaceri e delle periture ricchezze di
questo mondo ed anche delle gioie della gloria eterna. Allora, infiam-
mati d’amore divino, promettemmo, facemmo voto e decidemmo di
lasciare quanto prima le fugacita del secolo e captare cio che ¢ eterno,
nonché di ricevere ’abito monastico» (Lett. a Rodolfo, 13).

La puntualita di quest’evocazione non lascia dubbi: ¢ solamente
il fervore dell’amore divino a orientare san Bruno verso cio che ap-
partiene all’ordine dell’eterno. In fondo, I'eterno, ricercato, non e che
Dio stesso.

Secondo questa prospettiva, ed a piena conferma delle precedenti
osservazioni, possiamo pertanto affermare che la scelta della pura
vita contemplativa, operata da san Bruno e, nel corso dei secoli, da
tutti i suoi figli, nasce esclusivamente come impegno a rendere la
propria vita una incessante ed esplicita lode a Dio, unico vero Bene
dell’'uomo, in una corrispondenza d’amore totale e fervoroso al puro
amore di Dio. E un infuocato desiderio della presenza divina a so-
stenere san Bruno per i sentieri della contemplazione.

Se si considera che I'importante episodio richiamato da san Bruno
& avvenuto circa quindici anni prima e, ciononostante, il suo ricordo
¢ rimasto, in lui, completamente vivo ed intatto; e se si considera
anche il fatto che la lettera a Rodolfo - che & un vero canto della Bo-
nitas divina - viene scritta da san Bruno nel pieno della maturita della
sua vita contemplativa, allora si pud chiaramente comprendere come
la «motivazione di fondo» della ricerca di Dio nel silenzio, nella soli-
tudine e nel nascondimento (e cioe il fervore dell’amore divino), non
solo non ¢ stata smentita dalla ormai lunga esperienza della pura
contemplazione, ma anzi ha trovato nella realizzazione di tale espe-
rienza la sua piu piena conferma. Solo Dio, come unico vero Bene
dell’'uomo, pud - grazie ad una infuocata fiamma d’amore - fare ri-
cercare e far dimorare nella quiete della vita puramente contempla-
tiva. In altri termini, la scelta contemplativa di san Bruno si strut-
tura, si compie e, al tempo stesso, illustra quella che si potrebbe de-
finire la logica dell’amore ordinato; una logica che ¢ tutta incentrata
sulla Bonta divina, quella Bonta che san Bruno ha saputo cogliere
e gustare studiando sempre pit il grande libro della croce del Cristo.

Per una corretta comprensione della vita puramente contempla-
tiva, abbracciata da san Bruno e dai suoi figli, a mio avviso risulta
fondamentale collocarsi nell’ambito di questa logica dell’amore or-
dinato. Nulla & pit lontano, da tale logica, della logora e contraddit-
toria categoria della contrapposizione tra ’amore per Dio e I'amore
per I'uomo, cioé tra quello per il Creatore e quello per la creatura.

20



Dio e il creato intero non sono riducibili a «due» termini contrappo-
sti, come se si potesse scegliere di amare solo uno dei due termini!
Dire: amore ordinato, significa cogliere, riconoscere ed accettare la
differenza tra la creatura e il creatore. Il «creato» non ¢ il «creatore»;
il creato & diverso dal creatore: ne &, per essenza, «dipendente» e,
quindi, non puo essere logicamente anteposto al creatore.

San Bruno ha vivissimo il senso della differenza, quella differenza
che viene posta ancor di pit in risalto dalla stessa costante atten-
zione misericordiosa di Dio.

Ed infatti & proprio una logica dell’amore ordinato ad essere
espressa nelle infuocate parole che san Bruno rivolge all’amico Ro-
dolfo: «Che cosa vi & di pit perverso, d’opposto alla ragione, alla giu-
stizia e alla natura stessa, dell’amare piti la creatura che il creatore,
del ricercare piu il perituro che I'eterno, pit il terreno che il cele-
ste?» (Lett. a Rodolfo, 8).

Se, come insegna tutto il pensiero cristiano, il creato, nella sua tota-
lita, scaturisce da un atto di puro amore del creatore, un amore che
nell'incarnazione, passione, morte e risurrezione del Cristo si rivela
in tutta la sua ampiezza, allora per l'uomo - creatura amata e ri-amata
di Dio in maniera privilegiata - si tratta a propria volta di amare ri-
spettando, perd, l'ordine intrinseco di cio che ¢ degno del suo amore.
Ciascuno di noi, creato da Dio e per Dio, deve saper amare!

Proprio in questo senso, san Bruno, I'uomo che si ¢ infiammato
d’amore alla vista della Bonta amante di Dio, si configura come un
grande maestro per la nostra stessa vita spirituale: con la sua scelta
ed esperienza contemplativa, trasmessaci a distanza di nove secoli
dai suoi figli attuali, il padre della Certosa ci richiama al nostro com-
pito pit1 essenziale di uomini: siamo costitutivamente fatti per amare!
E proprio nel richiamarci a tale compito, san Bruno, attraverso la
sua famiglia certosina, ci insegna, al tempo stesso, a «saper» amare.

Sebbene affaticati dalle illusioni e delusioni quotidiane, ancora
oggi possiamo ascoltare il particolare messaggio che scaturisce dalla
Certosa: € necessario, per ciascun uomo, amare innanzi tutto e so-
pra tutto Dio e, di conseguenza, amare tutto e tutti alla luce dell’a-
more per Dio e di quello di Dio stesso.

In conclusione, san Bruno ed i suoi figli possono restituirci il gu-
sto dell’essenziale, poiché & essenziale, per ciascuno di noi, imparare
a praticare sempre pit I’amore divino, cio¢ un amore che ha Dio sia
come termine primo, sia come criterio fondamentale rispetto a tutti
gli altri amori particolari che, giorno dopo giorno, possono riscal-
dare ed accrescere sempre pill la nostra esistenza in Dio.

21



(g« N1 il
P hia -1 - FH |

i LB ST RN Sl 1}
L il e

L r Py S .
I T ] N T L.'_'-'.LH_I:I@ﬂrh -
L d ] | i B S LR ot RN T ot '# b

R ;ﬂ'
i Jul At .E"'h.ll

e -ln.'l"-!ﬁ.l

. El
L LT ‘ ‘ el = T T S LRI B T PR P

";.:'l.'.". foew S ol v et D B iladty . ";IJ':‘E
R ' Lo B e 8 ‘ I Sp Ol R e
. i : S i -ﬂ-

. , 1 R % K e g

sl ; |.'._"' iR "Ll.,ll lﬂi[
e . ] S ..ur,u-A::'_

£ g IPrr e e

e e o P e

) r i y B -[I--.Jll_l; ;Filll
i ol _u_::':.'-‘.'_lllf-'-

f o -

;- j R R et '1‘1_"
S L T DL B S RS o
I T AR TS R

.-.1 i '_”h_ x "‘T"

SRR THRLLE NIER:

L AR R :.__II
Ll O ||".'1'|..|"' iy
- B TR ,J

b 8- O LSy !
LF S u...;.l._'l i
P ) o o
7™ o i i P P

oy A AR TPy T

Fiylg L it l ‘L'l:-_ll\.‘-‘!'_".‘lpﬂj =l
gt 5 Tt O - o] il "'-.'J v

S I
AT




