GIACOMO GRASSO o.p.*

I.’Eucaristia sacramento di unita
in san Tommaso d’Aquino

San Tommaso d’Aquino non ha mai goduto stabile accoglienza
nella Chiesa, nonostante la canonizzazione, la proclamazione a dot-
tore e I'appoggio ufficiale al suo insegnamento, anche filosofico, da
parte dei Papi, partendo almeno da Leone XIII. Alcuni Concili Ecu-
menici, € vero, ne hanno tenuta presente la dottrina; il Vaticano II
ha detto che I'insegnamento della teologia sistematica avvenga Tho-
ma magistro, ma le difficolta restano’.

Sono difficolta che in questi ultimi anni riguardano anche la ri-
flessione teologica sull’Eucaristia: c’¢ chi gli preferisce Occam, chi
ritiene sia meglio, col sussidio di scienze positive (liturgiche, patri-
stiche), limitarsi ad asserire senza argomentare, aiutando cosi il let-
tore, o I’ascoltatore, ad incamminarsi silenzioso nel mistero?.

*Docente della Facolta di Teologia della Pontificia Universita di san Tommaso
d’Aquino in Urbe. ‘

1 Canonizzato nel 1323 dal Papa Giovanni XXII (ma tre anni dopo la morte, nel 1277,
erano state condannate una ventina di proposizioni e con queste le posizioni metodo-
logiche del maestro domenicano, cfr. M.D. CHENU, San Tommaso d’Aquino e la teolo-
gia, Gribaudi, Torino 1977, p. 126), sarebbe stato proclamato Dottore della Chiesa da
san Pio V, un papa domenicano, nel 1567, e patrono delle scuole cattoliche da Leone
XIII nel 1879, I'anno stesso della pubblicazione dell’enciclica «Aeterni Patris» sull’in-
segnamento della filosofia tomista. Ben di piu fara successivamente san Pio X, a par-
tire dall’enciclica «Pascendi» del 1907 (per tutto questo, e per le posizioni dei succes-
sivi Papi, cfr. P.P. RUFFINENGO, L'insegnamento della filosofia negli studi ecclesiastici
da Leone XIII ad oggi. Problemi e prospettive, in Annali Chieresi, 1 (1985), da p. 26 in
avanti). Il Vaticano II parla di « Thoma magistro» in Optatam totius, 16. A parte I'Or-
dine domenicano che domando, gia nel XVII secolo, un giuramento di seguire la dot-
trina di san Tommaso ai suoi membri dediti all'insegnamento, san Tommaso, teolo-
go molto radicale nella sua metodologia, non godette «di fatto» sufficiente attenzio-
ne. E una mia convinzione. Basterebbe, perd, come prova, controllare alcuni ambiti,
ad es. quello morale. San Tommaso non imposta la sua morale sui Dieci Comanda-
menti, come invece faranno innumerevoli manuali (non domenicani), ma sulle virtu,
parlando si anche dei vizi opposti, ma dando spazio ai doni dello Spirito Santo, e alle
Beatitudini (connesse alle virtu), secondo lo stile della Chiesa antica. i

2 per Occam, cfr. A. GERKEN, Teologia dell’eucaristia, Paoline, Alba 1977, pp. 139-158;
per l'altra preferenza, cfr. AA.VV., Anamnesis I e II, Marietti, Casale 1974 e 1978.



Non intendo qui fare I'apologia dell’Angelico Dottore: non ne ha
bisogno, e forse non ne sarei capace. Non conosco a sufficienza Oc-
cam, e non ritengo conveniente confutare itinerari spirituali che
possono esser adatti ad alcuni. Mi limito ad osservare solo questo:
chi, conoscendo a fondo Occam lo ritiene grande teologo dell’Euca-
ristia potrebbe provarlo senza falsamente criticare san Tommaso
(accusato di... cosismo!); chi ritiene metodologicamente corretto (e
non tutti son d’accordo, penso a don Botte e ai suoi discepoli) fare
un certo tipo di teologia liturgica, o un certo tipo di teologia patri-
stica (e non tutti sono d’accordo, penso al mio Maestro, p. Luigi 1.
Scipioni), dovrebbe anzitutto provare la correttezza metodologica
in questione3. .

Desidero invece, qui, proporre sinteticamente la teologia sull’Eu-
caristia «sacramento di unitd» cosi come l'incontro, con entusia-
smo, almeno da sei anni, da quando cioé ho iniziato ad insegnare
nel corso istituzionale il trattato sull’Eucaristia e, in quelli per la li-
cenza e il dottorato, corsi speciali su argomenti ad esso collegati.
Ho scritto che il mio incontro avviene con entusiasmo proprio per-
ché incontro il pensamento di san Tommaso d’Aquino. E 'entusia-
smo non & solo mio. E anche dei miei studenti che si aprono a campi
di riflessione e, spero, di contemplazione, prima neppure intravvi-
sti o imprevedibili. Di piit: la mia colleganza con docenti universita-
ri per interessi nel campo del metodo scientifico mi ha fatto speri-
mentare quanta sia in essi Ja stima a fronte del procedere rigorosa-
mente scientifico dell’Aquinate anche nell’ambito della sacramen-
taria e in particolare della teologia eucaristica, e la consapevolezza,
in essi, di trovarsi a fronte di un credente nell’evangelo che non di-
mentica mai il buon annuncio e lo propone, da scienziato, fino nei
piu piccoli particolari degli oggetti del suo insegnamento®.

3 E proprio il Gerken (appena citato) ad insistere sulla cosificazione (A. GERKEN, op. cit.,
pp. 136-138); certa «teologia liturgica» non mi sembra abbia ancora provato il proprio
statuto, né nei confronti della scienza liturgica, né nei confronti della scienza teologica
(a meno di non avere della teologia la concezione di C. Vagaggini, cfr. C. VAGAGGINI, Teo-
logia, in Nuovo Dizionario di Teologia, Paoline, Alba 1977, pp. 1579-1711).

4 Porto sempre ad esempio, proprio perché riscuote massima attenzione sotto il pro-
filo metodologico, quanto si legge nella I11, 76,8: un articolo nel quale ci si chiede se li
ci sia veramente il corpo di Cristo quando miracolosamente appare nell’ostia carne,
sangue o anche un bambino. La risposta, da controllare nel testo, non nega il miraco-
lo, evidenzia come li ci sia veramente il corpo di Cristo, e prova come quella carne o
quel sangue non siano carne o sangue di Cristo, ma solo accidenti di carne o di san-
gue che si sostituiscono, miracolosamente, agli accidenti del pane.

8



San Tommaso d’Aquino va — perché lo si possa valutare piena-
mente — conosciuto davvero. E stato per me gran dono del Signore
l'aver avuto la possibilita di compiere per almeno sette anni studi
sistematici su san Tommaso con buoni docenti in genere, formati
da altri buoni docenti: quelli dello Studium Generale di Torino-
Chieri e di Bologna che avevano studiato all’Angelicum di Roma, a
Friburgo, e Le Saulchoir e che erano circondati da altri docenti che
— nelle discipline positive — si erano formati all’Ecole Biblique di
Gerusalemme, all’Institut Catholique di Parigi, ad Oxford, a Mon-
treal. Quelli poi di Torino-Chieri conservavano la preziosa eredita
dello Studium Generale di Bosco Marengo, e dell’insegnamento di
uomini insigni come i Padri Vallaro, Maggiolo, Daffara®. Né posso
dimenticare 'amicizia sempre stimolante di padre M.D. Chenu, e le
profonde intuizioni di padre Stefano Deandrea. L’aver recentemen-
te tradotto un’opera su san Tommaso di padre A. Patfoort mi ha ul-
teriormente aiutato, come mi ha giovato essere l'editore della se-
conda edizione (postuma) del lavoro di padre C. Pera, Le fonti del
pensiero di san Tommaso d’Aquino nella Somma teologica®.

Detto questo, e non credo sia inutile che uno che si occupa di teo-
logia, ad una certa eta cominci anche a raccontare il perché delle
sue posizioni, dei suoi entusiasmi e delle sue gioie, cerco di entrare
nell’argomento che mi sono proposto’.

5 Ancor oggi a Chieri, ove allo Studium Generale & succeduto I'Istituto di Filosofia (in
ottemperanza alla nuova legislazione sugli studi dell'’Ordine domenicano, cfr. Ratio
Studiorum Generalis promulgata dal Maestro dell’Ordine V. de Couesnongle nel
1974), Affiliato alla Facolta di Filosofia della Pontificia Universita san Tommaso in
Urbe, gli Studenti arrivano al Baccalaureato dopo tre anni di studi filosofici che ruo-
tano attorno al pensiero di san Tommaso, anche se sussidiati da discipline storiche e
da scienze umane. Lo Studium di Torino ha fornito la maggior parte degli Editori
dell’edizione manuale «taurinense» di Marietti che, ancor oggi disponibile, & presen-
te in tutte le pitt importanti biblioteche del mondo. )

6 padre Chenu é troppo noto per i suoi studi sulla teologia medievale e su quella di
san Tommaso per aver bisogno di presentazioni; padre Deandrea, professore emeri-
to dell’Angelicum, ha svolto per quasi trent’anni corsi di sacramentaria a Roma; pa-
dre Patfoort ha pubblicato nel 1983 un libro dal titolo: Thomas d'Aquin, les clés
d'une théologie che apparira prossimamente presso l'editore Marietti. Per I'edizione
postuma dell’'opera di padre Pera non va dimenticato I'apporto bibliografico di pa-
dre C. Vanstenkiste, anche lui professore emerito dell’Angelicum che continua la
pubblicazione del Bullettin Thomiste (ora Rassegna di Letteratura Tomista).

7 Lo hanno fatto, e piti ampiamente, anche altri colleghi, cfr. AA.VV., Essere teologi
oggi. Dieci storie, Marietti, Casale 1986. *



Mi riferiro al san Tommaso della Summa theologiae, un teologo
maturo che scrive si per huius doctrinae novitios, e cioé per gente
che non sarebbe facilitata nel proprio impegno di conoscere bene la
teologia per poter bene annunciare 1’evangelo se dovesse rifarsi ad
una diversificata produzione teologica, ma che ne scrive con tutto il
ricco bagaglio di produzione scientifica di cui si & arricchito nei
lunghi anni di insegnamento universitario®. Un insegnamento, co-
me € noto, che ha sempre avuto come base la Sacra Scrittura, anche
se il circolo ermeneutico nel suo far teologia I’Aquinate lo ha arric-
chito metodologicamente assumendo la sapienza antica, e anche
quella piu recente, non solo dei Padri della Chiesa ma anche dei
-pensatori laici nell’orizzonte il piti ampio possibile ad un uomo del
suo secolo®. Né turbavano la sua ricerca, e la fedelta al suo metodo,
le obbiezioni che gli provenivano da famosi colleghi, e anche questa
sua calma gli arrivava, a mio parere, dall'impostazione evangelica
chiarissima che gli era proprial®.

Per arrivare ad una conclusione ordinata debbo partire da alcune
annotazioni sulla teologia sacramentaria in genere di san Tomma-
so: solo cogliendone almeno gli elementi essenziali ¢ possibile poi
comprendere la sua teologia sull’Eucaristia (anche di essa diro
qualcosa sommariamente) per dire infine quanto riguarda pit spe-
cificamente il nostro tema che € poi quello che interessa il Congres-
so Eucaristico Nazionale del 1988 che portera l'attenzione delle
Chiese in Italia su «I’Eucaristia sacramento di unita».

8 Lo ha ripetuto recentemente il Capitolo Generale dei Domenicani nel suo documen-
to sugli studi (redatto da una commissione presieduta da p. L. Boyle, Prefetto della
Biblioteca Vaticana) in cui si legge: « Tommaso d’Aquino non considerava la Somma
Teologica un contributo alle problematiche teologiche controverse, ma piuttosto, co-
me lui stesso sottolinea, un manuale di teologia per studenti, e cioé per quei domeni-
cani che si preparavano a predicare la Parola di Dio». Questo stile & rimasto nell’Or-
dine. Continua il documento citato: «Qualche secolo dopo il padre Lagrange scrive
nel primo numero della Revue Biblique che la Ecole Biblique che aveva fondato ave-
va come fine principale quello di aiutare alla “'salvezza delle anime” attraverso ricer-
che bibliche e la pubblicazione dei risultati di queste ricerches» (cfr. Acta Capituli Ge-
neralis... Abulae celebrati, Romae, Apud S. Sabinam 1986).

° E sufficiente il rinvio all’opera di padre C. Pera appena citata e alla breve e signifi-
cativa Presentazione di p. Chenu.

10 A chi gli obbietta (forse san Bonaventura) che usare la sapienza pagana & un po’ co-
me annacquare il buon vino della sapienza divina, san Tommaso risponde che a lui
risulta che a Cana di Galilea I'acqua & diventata vino... Ecco lo stile del teologo (cfr.
M.D. CHENU, op. cit., pp. 33 e 37-38).

10



La teologia sacramentaria
in san Tommaso d’Aquino

Nella Summa theologiae I’Aquinate affronta sistematicamente i
" sacramenti nella III pars, dopo aver approfondito «quae pertinent
ad mysteria Verbi incarnati», indagine appassionata che riguarda
gli «acta et passa Christi»''. Come si sa non esiste nella Summa un
organico trattato «de Ecclesia», anche se san Tommaso ha un’inte-
ressante ecclesiologia!?2. Cosi comincia a parlare dei sacramenti,
evidenziando subito che sono sacramenti della Chiesa «quae ab ipso
Verbo incarnato efficaciam habent»'.

Le annotazioni che seguono, volendo puntare su pochi elementi
che reputo determinanti e molto caratteristici, non faranno riferi-
mento ad aspetti che collegano 'insegnamento di san Tommaso a
tutto quello che I’Antico e il Nuovo Testamento ci dicono sull’argo-
mento, o a tutto quello che puo dire la celebrazione dei misteri cri-
stiani, 0 a quanto ci ¢ giunto dalla tradizione dei primi secoli e
dall’insegnamento dei Padri della Chiesa. Il nostro Dottore non solo
non l'ignora ma l'utilizza ampiamente in un insieme che prova
la sua attenzione globale nei confronti di quelli che per lui sono sa-
cramenti della fede, della Chiesa e del Regno, memoriale della
Pasqua'®.

Gli elementi che segnalo sono principalmente due: san Tommaso
d’Aquino elabora una sacramentaria che ruota su un perno princi-
pale quanto all’attribuzione di un «genere» ai singoli sacramenti: i
sacramenti appartengono al genere del segno'®. Per quanto riguar-
da poi la causalita, e dunque 'efficacia dei sacramenti, san Tomma-
so introduce la categoria «causa efficiente strumentale»'®. In que-

Wetr. 1, 1-59;

121 0 ha provato ampiamente il card. J. Hamer: cfr. J. HAMER, La Chiesa é una comu-
nione, Morcelliana, Brescia 1964.

13 111, 60 proemium.

14 Una sintesi di questo pensiero si ha nell’antifona O sacrum convivium (solennita del
Corpus Domini: antifona ¢ attribuita a san Tommaso); cfr. J.M.R. TILLARD, Le nuove
prospettive della teologia sacramentaria, in Sacra Doctrina, 45 (1967), pp. 37-58.

15 111, 60, 1 (ma anche 2-8).

16111, 52, 1.

11



sto modo evita due difficolta che hanno sempre accompagnato la
comprensione dei sacramenti (in concomitanza, del resto, con le
due difficolta che hanno sempre accompagnato la comprensione di
Cristo: c’¢ chi ne ignora la divinita e chi ne ignora 'umanita essen-
do sempre pit facile, anche se con conseguenze che non rispettano
_ la realta profonda del mistero, semplificare). Le due difficolta in sa-
cramentaria sono quelle di una lettura cosificante, sacrale-magica:
i sacramenti vengono interpretati alla stregua di oggetti, diventano
quasi piccoli marchingegni che bisogna solo far funzionare;
nell’ipotesi migliore sono considerati al livello di quei gesti cultura-
li che I’Antico Testamento ci ricorda e che avevano gia subito la du-
ra condanna dei Profeti, per essere infine contestati dall’evangelo, e
dichiarati non salvifici dall’insegnamento di san Paolo'’.

Si tratta di una difficolta reale, continuamente in agguato, cui
puo seguire o una pratica per lo meno quasi-magica che avvilisce la
vita cristiana, o — oggi soprattutto in un mondo profondamente se-
colarizzato — ’abbandono della pratica sacramentale, e anche del-
la Chiesa, nella vana speranza di potersi collegare pit1 veracemente
a Cristo. E una difficolta, e sono conseguenze, che il Magistero di
Paolo VI e quello di svariati Episcopati Nazionali hanno evidenzia-
to in recenti documenti, e sulle quali sono tornati piu1 volte sia i teo-
logi che gli uomini spirituali'®,

Affermare e provare, come san Tommaso fa, che i sacramenti ap-
partengono al genere del segno vuol dire evitare dall’origine la dif-
ficolta e recuperare una dimensione che con altre espressioni era
appartenuta alla cultura neoplatonica dei Padri antichi, collocan-
dola per¢ in un’area di pensiero nuova e ancor oggi comprensibile.
La cultura — anche contemporanea — da al «segno» un’attenzione
crescente, e cosi anche oggi questo perno della sacramentaria

17 Cfr. Os 6,6: «poiché voglio I'amore e non il sacrificio, la conoscenza di Dio piu degli
olocausti»; Is 58,5: «Non & piuttosto questo il digiuno che voglio: sciogliere le catene
inique...»; Mc 2,27: «Il sabato & fatto per I'uomo e non l'uomo per il sabato». Per Pao-
lo, cfr. le lettere ai Galati e ai Romani. :

18 Cfr. PaoLo VI, Evangelii nuntiandi ('Esortazione Apostolica dell’8 dicembre 1975,
pubblicata in seguito all’Assemblea Ordinaria del Sinodo permanente dei Vescovi
del 1974 sull’evangelizzazione); cfr. i programmi dell’Episcopato Francese su «foi et
sacraments»; cfr. C.E.L., Evangelizzazione e sacramenti (il documento con cui ¢ ini-
ziato il piano pastorale sullo stesso argomento, 1973); la Comunita monastica di Bo-
se (cfr. il Qigaion di Bose, pentecoste 1975), esprimeva le stesse preoccupazioni e av-
vertiva: «si perde la Chiesa e poi la fede».

12



dell’Aquinate mantiene tutta la sua attualita. Gli studi di semiolo-
gia, e del linguaggio, confermano questo ruolo'. Il metodo che san
Tommaso usa per parlare del sacramento come appartenente al ge-
nere del segno & quello di introdurre, a proposito dell’espressione
«sacramento» 'uso dell’analogia, in base alla quale prova come ci
possano essere diverse accezioni di «sacramento» e tra esse quella
che importa una relazione al segno®.

Ma esiste una seconda difficolta, in qualche modo opposta alla
prima: i sacramenti vengono per cosi dire svuotati: non sono essi a
causare la salvezza, la grazia. Essi sono gesti umani e come tali pri-
vi di forza. E «in occasione di essi» che Iddio salva. Questo, per chi
sosteneva — e forse per chi ancor oggi sostiene — questa opinione,
¢ anche un modo per mantenere la dignita di Dio al suo giusto po-
sto. Che ne sarebbe se I’Onnipotente dovesse servirsi di piccoli ge-
sti, di piccole cose, per poter salvare I'uomo??'.

L’obbiezione & rilevante. San Tommaso la supera formalmente di-
cendo, ed & suo insegnamento abituale (presente anche nella Sum-
ma contra Gentes), che Dio nel rivolgersi all'uomo tiene sempre con-
to di quello che I'uomo &, cosi come ¢é stato da Lui creato®. E un in-
segnamento che troviamo ad esempio la dove motiva la «convenién-
za» dei sacramenti. L’Angelico sa bene che «gratia non alligatur sa-
cramentis» e che la potenza amorosa di Dio supera ogni schema (e
anche questo & profondamente evangelico), ma porta alcune moti-
vazioni di tipo antropologico che testimoniano della sua profonda
convinzione: Dio nel rivolgersi all'uomo ne rispetta a fondo la

19 Cfr. G. DURAND, Le statut du symbole et de l'immaginaire aujourd’hui, in Lumiere
et vie, 81 (1967), pp. 41-74.

20 Cfr, II1, 60, 1 corpus: in esso dopo aver detto che sacramento pud voler dire «sa-
crum secretum», san Tommaso aggiunge: «Specialiter autem nunc loquimur de sa-
cramentis secundum quod importat habitudinem signi. Et secundum hoc sacramen-
tum ponitur in genere signi».

21 Questa, talora radicalizzata, & la posizione che s’incontra talvolta tra i Riformati.
Ma & anche la posizione di san Bonaventura, contro la quale si muove san Tommaso.
Scrive san Bonaventura: «Dum nimis damus corporalibus signis ad laudem, subtra-
hamus honorem gratiae curanti et animae suscipienti», mentre obbietta san Tomma-
so: «Detrahere perfectioni creaturum est detrahere perfectioni divinae virtutis» (cfr.
rispettivamente Comm. super IV Sent. lib. IV, d. 1, p. 1, a. 1, Q. 3 e Contra Gentes, 111,
69 (ed. Pera, 2446), citati da M.D. CHENU, Profanidad del mundo. Sacramentalidad del
mundo. Santo Tomds de Aquino y San Buenaventura, in Ciencia Tomista, 2-3, 1974,
pp. 183-189).

22 Cfr. 111, 60, 4 c; 61, 1 c.

13



struttura®. Ma supera anche la difficolta introducendo, a livello di
causalita efficiente, la categoria della «causa efficiente strumenta-
le». Il Padre & causa efficiente principale della grazia, in quanto ve-
ro Dio lo ¢ anche il Cristo nella sua divinita, e lo ¢ pure lo Spirito
Santo, anche lui vero Dio; ma c’¢ una prima causa strumentale (tec-
nicamente si chiama «causa sacramentale congiunta») che & I'uma-
nita autentica di Cristo e, infine, una «causa strumentale separata»:
sono i sacramenti. Essi, appunto, funzionano come funziona uno
strumento: per esemplificare si puo dire che & la mia intelligenza
che mi permette di scrivere (causa efficiente principale), la mia ma-
no che tiene la penna (causa efficiente strumentale congiunta), la
mia penna che scrive (causa efficiente strumentale separata). E se
ne puo concludere che & veramente la mia penna a scrivere, anche
se abbisogna della mia mano e della mia intelligenza. I sacramenti
realizzano davvero quello che significano, perché sono strumenti
separati, laddove Cristo-uomo & strumento congiunto, e la Trinita
causa efficiente principale®. , i

Evidenziando la causalita efficiente strumentale dei sacramenti
nulla si toglie alla potenza di Dio, tutto si mantiene al sacramento
che non finisce per essere una realta senza senso e a chi lo celebra,
come ministro o come fedele, che sa di non essere invitato ad un ge-
sto solo occasionante, ma ad un gesto che, come tutti gli altri che
compie, entra nella storia anche come suo. Su'questa linea, e in que-
sta prospettiva, i sacramenti del Settenario evidenziano la loro den-
sa analogicitad con quel sacramento fontale che & Cristo, e con la
Chiesa che & sacramento di Dio, e con la Parola che, annunciata, pe-
netra come una spada, e testimonia una continuita omogenea tra
evangelizzazione e sacramentalizzazione®.

23 Cfr. 111, 61,1: i sacramenti sono necessari all'umana salvezza per tre ordini di moti-
vi. Anzitutto per la condizione dell'umana natura cui & proprio arrivare alle realta
spirituali e intelligibili attraverso quelle corporee e sensibili; poi per la realta
dell’'uomo che peccando si & sottomesso alle realta corporee; infine se si & attenti
all’agire umano ci si accorge che principalmente riguarda dimensioni corporee.
247] tutto, apparentemente un po’ complicato, ha invece non solo una sua logica in-
terna ma un’omogeneita col vissuto quotidiano nel quale si fa continuamente uso di
strumenti (separati o congiunti).

2 Per un approfondimento della dimensione sacramentale di Cristo secondo san Tom-
maso, cfr. R. CUESTA, Cristo, sacramento fontal segun Santo Tomds de Aquino, in Escritos
del Vedat, (Torrente), I (1971), pp. 279-329; per la Chiesa-sacramento, cfr. 'ormai classico
0. SEMMELROTH, La Chiesa sacramento di salvezza, D'Auria, Napoli 1965 e, dello stesso, La
Chiesa come sacramento di salvezza, in Mysterium Salutis, VII, pp. 377-437.

14



Alcuni aspetti della sacramentaria di san Tommaso d’Aquino ¢
possibile coglierli certo nei loro limiti (non & subito cosi evidente, ad
esempio, il loro collegamento con la storia della salvezza: il riferi-
mento di ogni sacramento ad ogni principale tappa della vita umana
¢ quello che appare con pit immediatezza quando si scorre 1'elenco
del Settenario), anche se un’indagine piit accurata, in stretto collega-
mento con l'insieme della cristologia e dell’ecclesiologia di san Tom-
maso, permetterebbe ben diversa conclusione?. I due elementi citati
sono pero sufficienti a mostrare il rigore contenutistico (ripeto: at-
traverso di essi i sacramenti non sono né oggetti magici, né vuote ge-
stualitd), e — se inseguiti nei singoli sacramenti, e in particolare pro-
prio nella teologia sull’Eucaristia come faremo — quello metodologi-
co. Nel soffermarsi ancora un momento su di essi ne testimonio
I’evangelicita: &€ buon annuncio sapere di essere liberati da ogni ma-
gia, e da ogni «blocco culturale». E davvero lo Spirito che libera,
mentre la lettera uccide. La Legge nuova, legge d’evangelo ¢ la grazia
dello Spirito Santo, come prova I’Aquinate, viene prima d’ogni legge
scritta?. E ancora & buon annuncio constatare che nei sacramenti la
creazione partecipa veramente, efficacemente, anche se strumental-
mente, alla storia di salvezza e che quindi c’¢ in qualche modo un col-
legamento tra storia universale e storia di salvezza®.

La teologia eucaristica
di san Tommaso d’Aquino.

1l trattato sull’Eucaristia san Tommaso lo sviluppa in undici que-
stioni per complessivi settantasei articoli. Si tratta di un discorso
affrontato con massirna attenzione e completezza che merita davve-

26 Basti rinviare ai citati studi dell’Hamer e del Tillard, o a quelli del Roguet (editore
del volumetto sui sacramenti dell’edizione francese della Somme théologique detta
della Revue des Jeunes; il Roguet ha anche curato, per le edizioni du Cerf, Parigi, la
migliore traduzione in lingua corrente — francese — della Summa theologiae).

27 Cfr. 111, 106, 1: anche questo & un «alto luogo» del pensiero di san Tommaso
d’Aquino, e bene ne esprime tutta I’evangelicita, come ben sanno quanti conoscono a
fondo la teologia dell’Aquinate.

28 Cfr. lo studio di un profondo studioso di san Tommaso: J.-H. NICOLAS, Histoire du
salut et histoire universelle, in Nova et vetera, 4, 1980, pp. 295-308.

15



ro all’Autore il titolo di cantore dell’Eucaristia, ma anche quel Dot-
torato che prima ancora che san Pio V, nel 1567, gli attribuisse, gli
era abitualmente riconosciuto nel dirlo Doctor Communis. Puo es-
sere anche solo un gioco di parole, ma corrisponde a una verita pro-
fonda: la comunione ¢ un modo molto esatto di denominare
I’Eucaristia®.

Lo schema & semplice e, apparentemente un po’ restrittivo: ci si
chiede se I’Eucaristia sia un sacramento, si parla della «<materia»,
della «forma», degli effetti, di chi riceve il sacramento, del ministro
e del rito*. Ma al di sotto dello schema, e lo ha fatto rilevare piu di
sessant’anni orsono '’abate benedettino Vonier in un libricino che
continua ad avere un suo grande valore, c’¢ una dottrina insieme
solida e ardita, metodologicamente conseguente e, lo ripeto ancora
una volta, evangelica’!.

Esaminiamo sommariamente questa dottrina. Essa si sviluppa
sulla base dei due elementi fondamentali della sacramentaria di
san Tommaso dei quali si & appena detto. Cosi non ci si dimentica
che i sacramenti, e anche I’Eucaristia, sono nel genere del segno, e
non si dimentica che si tratta di un’efficacia derivante da una cau-
salita strumentale. Non ci si dimentica neppure che in ogni sacra-
mento si da sia il sacramentum tantum, cioé 1'oggetto che si presen-
ta immediatamente ai nostri sensi, sia il sacramentum et res, cioe
I'insieme della realta e del segno, sia la res tantum, cioe la realta si-
gnificante che ¢ lo scopo ultimo del sacramento®. Il sacramentum
et res esprime 'efficacita ex opere operato, la res tantum richiede le
buone disposizioni del soggetto (il che esclude qualsiasi meccani-
cita).

«Sacramento perfetto della passione del Signore», I'Eucaristia ¢

29 Cfr. 111, 73, 4 c: «Aliam autem significationem habet respectu rei praesentis, scilicet
ecclesiasticae unitatis, cui homines congregantur per hoc sacramentum. Et secun-
dum hoc nominatur communio...». »

30 cfr. 111, 73, Proemium.

31 M. VONIER, La chiave della dottrina eucaristica, Ancora, Milano 1955 (I’edizione ori-
ginale inglese, del 1925, porta come titolo: A Key to the doctrine of the Eucharist). 11
Vonier, un benedettino tedesco, & stato a lungo monaco e poi abate in un’abbazia,
fondata da monaci tedeschi, in Inghilterra.

32 Cfr. A.M. ROGUET, Notes explicatives, in Somme théologiques, 'Eucharistie, Cerf,
Parigi 1960, pp. 282-285; 341-351.

16



realta complessa che dice insieme nutrimento e sacrificio™. Questo
ancora considerando tre dimensioni che appartengono ad ogni sa-
cramento: la riattualizzazione della Pasqua che collega ogni sacra-
mento al passato, per far vivere il presente e anticipare il futuro;
I’essere culto divino perché riattualizzazione dell’atto supremo di
culto, quello compiuto una volta per tutte da Cristo (cfr. Eb 8-10); il
contenere quello che significa: per cui san Tommaso puo dire
dell’Eucaristia che & detta sacrificio perché riattualizza la stessa
passione di Cristo, ma anche ostia perché contiene lo stesso Cristo,
che & ostia salutare, come dice Ef 5,2%.

Realta complessa I’Eucaristia manifesta nella diversita una pro-
fonda unita. Unita che si coglie anche nell’essere insieme (non sono
due realta distinte!) sacramento e sacrificio come ricorda il Vonier:

«Un solo e stesso sacramento possiede una duplice funzione: la
funzione sacramentale piti comune di nutrire 'anima, che l'appa-
renta con gli altri sacramenti e che, di conseguenza, puo essere chia-
mata direttamente sacramentale; e una funzione sacrificale che é
proprieta esclusiva dell’Eucaristia, e che si puo legittimamente di-
stinguere dalla funzione ordinaria di cibo spirituale senza che le si
faccia perdere in alcun modo la sua natura propria, originale, di sa-
crificio»® '

E proprio qui che si manifesta ampiamente la correttezza me-
todologica dell’Aquinate: anche il sacrificio ha ragione di sacra-
mento: il che gli permettera di evitare sia dimensioni quasi cosifi-
canti, sia il superare la difficoltd «unico sacrificio della Croce e
pluralita di celebrazioni eucaristiche», evidenziando come sul
Calvario Cristo si offri in propria specie e sull’altare in specie
sacramenti®®

Sara cosi poi possibile indagare con san Tommaso sull’essenza
del sacrificio eucaristico che per ’Aquinate & direttamente mistero
non della Persona di Cristo, ma del suo Corpo e del suo Sangue, e

3¢t |, 73, 5, @d 12.

34 Cfr. 111, 73, 4, ad 3.

35 M. VONIER, La chiave della dottrina eucaristica, op. cit., p. 91.

36 Cfr. 111, 80, 2 ¢; ma anche III, 80, 5, ad 1: «Peccatum occidentium Christum fuit mul
to gravius. Primo quidem, quia illud peccatum fuit contra corpus Christi in specie
propria; hoc autem est contra corpus Christi in specie sacramenti...».

17



ancora dell’Eucaristia come riattualizzazione, applicazione e im-
molazione, e ancora del rapporto tra sacrificio eucaristico e sacrifi-
cio della Croce¥’.

Quanto al modo di compiersi di quel cambiamento per cui non si
ha piit — secondo il modo di esprimersi di alcuni Padri — un pane
comune € del vino comune ma Corpo e Sangue del Signore, san
Tommaso perfeziona la dottrina della «transustanziazione» con
quel rigore assolutamente semplice, e collegato ad una filosofia del-
la realta che & vero puo suscitare anche difficolta in una cultura in
genere disattenta alle questioni metafisiche ma che puo avere anco-
ra un suo fascino e sue risposte, e che domanda di essere per lo me-
- no considerato®. Anche nell’ambito di questa dottrina il Dottore
Comune ha modo di trasferire la sua metodologia. Ho gia segnalato
un articolo che & molto indicativo al proposito, e la cui conclusione
anche se puo stupire & evangelica®.

Né mancano i riferimenti alla liturgia e alla sua dimensione di
partecipazione in base al fatto che «nella nuova legge il vero sacrifi-
cio di Cristo € comunicato ai fedeli sotto la specie del pane e del vi-
no»*. E si aprono qui le possibilita di aprire ad una teologia del sa-
cerdozio cristiano inteso, come fa il Vaticano II, nel senso pitt am-
pio di sacerdozio comune o regale, e nel senso di ministero ordinato
proprio del sacerdozio gerarchico*!.

Le riflessioni sulla «partecipazione» sono quelle che, attraverso
altre che riguardano il «rito», portano al tema della comunione che
¢ il pit vicino a quello riguardante I’Eucaristia come sacramento di
unita di cui ci occupiamo qui e che considereremo pit propriamen-

3 Ctr. III, 81, 4 (tutto il testo, comprese le obbiezioni e le risposte ad esse). Ed inoltre
cfr. 'opera del Vonier citata che dedica alcune pagine a questi specifici temi.

38 Sono note le discussioni degli anni '60 sulla possibilita di usare altre terminologie
(transignificazione, transfinalizzazione). Paolo VI, in Eucharisticum mysterium (1965)
uso il termine transelementazione, pur ribadendo la dottrina tradizionale della transu-
stanziazione e annotando la possibilita dell'uso di altri termini purché non usati in op-
posizione a quello ormai classico che bene esprime quanto si compie col mutamento.
39 Cfr. sopra, n. 4. .

40 Cfr. 111, 22, 6 ¢, e ad 2 (ove si parla di partecipazione; cfr. anche III, 1 c.

41 Cfr. Lumen gentium, 10: «Il sacerdozio comune dei fedeli e il sacerdozio ministe-
riale o gerarchico, quantunque differiscano essenzialmente e non solo di grado, sono
tuttavia ordinati I'uno all’altro...». Cfr. anche ATI, Popolo di Dio e sacerdozio, Mes-
saggero, Padova 1983 (sono gli atti di un Congresso nazionale dell’Associazione teolo-
gica italiana).

18



te tra poco, avendo esposto quanto € necessario per cogliere le con-
clusioni in san Tommaso d’Aquino.

Trattandosi volutamente di un sommario non si pud che conclu-
dere quanto scritto fin qui con I'invito ad approfondire la dottrina
eucaristica dell’Aquinate, facendosi magari aiutare ancora una vol-
ta dal piccolo ma denso lavoro del Vonier, ma cercando anche di
avere sotto gli occhi i gustosi testi della Summa theologiae che ri-
serbano sempre sorprese ad un lettore insieme attento e aiutato da
altri attenti lettori di san Tommaso. L'attenzione ai testi € sempre
preziosa*.

L’Eucaristia sacramento di unitd
ha in san Tommaso un Maestro

Eccoci finalmente al nodo del nostro argomento. Credo, pero, che
le pagine che lo precedono siano indispensabili. San Tommaso
d’Aquino & davvero un Maestro nel presentare I’Eucaristia come
«sacramento di unita», ma lo & perché € Maestro in sacramentaria e
in teologia eucaristica.

Padre Jean-Hervé Nicolas, o.p., che per piu di venticinque anni &
stato Ordinario di Teologia Dogmatica alla Facolta di Teologia
dell’Universita cantonale di Friburgo, in Svizzera, nel suo lavoro di
sintesi teologica intitola un capitolo del suo trattato sull’Eucaristia
al «sacramento dell’unita», e lo fa bene sintetizzando il pensiero
dell’Aquinate®’. Non & un caso che padre Jerébme Hamer, ora cardi-
nale, abbia potuto produrre un lavoro che indubbiamente ha in-
fluenzato i lavori del Vaticano II a proposito del mistero della Chie-
sa, e dunque Lumen gentium. Il suo libro ruota attorno all’ecclesio-
logia di san Tommaso che ha un certo modo d’'intendere 1'Euca-
ristia®. '

42 E |ibera dalle prevenzioni che possono produrre i manuali, ormai non piu accetta-
bili in una cultura attenta al dato storico e positivo.

3 J.H. NicoLas, Syntése dogmatique de la Trinité a la Trinité, Ed. Universitaires Fri-
bourg-Beauchesne, Friburgo-Parigi 1985, pp. 1000 e seguenti.

44 1 HAMER, La Chiesa é una comunione, Morcelliana, Brescia 1964.

19



L’ecclesiologia «eucaristica», quella di cui negli ultimi venti anni
si sono impossessati anche i teologi cattolici, & stata ampiamente
considerata nel mondo ortodosso®. Una buona conoscenza, e un ef-
fettivo utilizzo, non solo celebrativo, della teologia di san Tommaso
d’Aquino, avrebbe potuto dare spazi effettivi a questa ecclesiologia:
ed & un merito di un grande studioso di san Tommaso come il card.
Ch. Journet I'averla cominciata ad accogliere*. Gli studi di Y. Con-
gar la considerano ampiamente, come del resto quelli di K.
Rahner?’.

Torniamo a san Tommaso d’Aquino. Abbiamo visto che il sacra-
mentum tantum, il segno ben visibile, sono le apparenze (gli acci-
denti) pane e vino; che il sacramentum et res ¢ il corpo e il sangue
del Signore Gesu; che la res tantum (o res sacramenti, il significato
non significante, «la realta significata e non contenuta») & il Corpo
mistico, cioe la societa dei santi, percio il sacramento del Corpo di
Cristo & sacramento dell’unita della Chiesa®.

Che ci si trovi dinnanzi a pane e vino che, per fede, il fedele sa es-
sere solo «apparenze di pane e di vino», essendo la realta profonda,
la sostanza, un’altra, e cioé corpo e sangue di Gesii Cristo, & eviden-
te: si tratta di un cibo che fu confezionato con farina di frumento, di
una bevanda che fu confezionata, e trattata, partendo dall’uva, per
avere vino. Da notare che ¢ solo la fede che mi fa affermare che al di
la di quanto appare c’¢ il vero corpo € il vero sangue di Cristo: san
Tommaso lo afferma con vigore proprio mentre comincia a parlare
della transustanziazione:

«Che vi sia in questo sacramento il vero corpo e il vero sangue di
Cristo non lo puo cogliere la nostra conoscenza sensitiva (non sensu),
ma soltanto la fede che si basa sull'autorevolezza di Dio»*,

4 Tra gli Ortodossi, cfr. N. AFANASSIEFF, La Chiesa che presiede nell’amore, in
O. CULLMANN e altri, Il primato di Pietro, Mulino, Bologna 1965, pp. 487-555; tra i cat-
tolici, cfr. B. FORTE, La Chiesa nell’eucaristia, D’Auria, Napoli 1975, con buona biblio-
grafia. '

46 Nella grande opera L'Eglise du Verbe incarné (pubblicata da Descleé de B. dal 1951
al 1969, in tre volumi).

47 Per entrambi cfr. la bibliografia nell’opera di B. Forte sopra citata.

8 Cfr. 111, 67, 2 c; 111, 80, 4 c.

4111, 75, 1 c.

20



E questo atto di fede, secondo I’Autore, perfeziona la fede stessa
(e in questo senso & conveniente) che non ha riscontri quanto la divi-
nita di Cristo, e qui neppure quanto 'umanita>.

E nella fede, dunque, che il fedele riconosce la presenza di Gesu
Cristo sotto le specie del pane e del vino: e in forza del sacramento
si tratta della presenza del corpo e del sangue: e su questo san Tom-
maso insiste. Si tratta del corpo e del sangue del Cristo passus’'.
«Per concomitanza», poi, in forza dell’'unione ipostatica, e in forza
dell’unita dell’essere umano si avranno anche la sua divinita, e la
sua anima: ma per concomitanza. Il sacramento in quanto tale ri-
manda solo al vero corpo e al vero sangue®.

Si tratta del vero corpo e del vero sangue, inforza del sacramen-
to, ma anche dell’anima e della divinita. Fermiamoci pero per un
momento ai soli «vero corpo e vero sangue»: e la corporeita di Gesit
Cristo nella sua totalita, una corporeita che proprio perché «di uo-
mo» dice per dir cosi una relazione trascendentale all’anima che ne
¢ la forma (attenzione a non intendere banalmente come se si trat-
tasse di due realta separate, collegate tra loro come se costituissero
un agglomerato: distinzione non & separazione!). E si tratta di
quell’uomo che & «vero Dio»: le due nature sono insieme senza con-
fusione e senza divisione®.

Dunque I'Eucaristia, nel sacramentum et res, ci da veramente Cri-
sto, il Verbo di Dio che per opera dello Spirito Santo uomo si ¢ fatto
nel seno di Maria; € nato; & cresciuto; ha predicato e operato; ha ce-
lebrato la Pasqua con i suoi; € stato arrestato; & stato condannato e -
messo a morte; & stato risuscitato; € apparso ai suoi; & asceso al cie-
lo da dove invia lo Spirito e ove siede alla destra del Padre®*. E colui

50 ... hoc competit perfectioni fidei, sicut est de divinitate Christi, ita est de eius humanita-
te... Et quia fides est invisibilium, sicut divinitatem suam nobis exhibet Christus invisibili-
ter, ita et in hoc sacramento carnem suam nobis exhibet invisibili modo», 111, 75, 1 c.

51 Cfr. 111, 73, 3, ad 3; & I'interpretazione sulla quale insiste il Vonier (cfr. M. VONIER,
op. cit., p. 136); contro di essa, perché ritiene che si tratti del Cristo glorioso, cfr.
J.-M.R. TILLARD, L’Eucaristia pasqua della Chiesa, Paoline, Roma 1965).

52 Cfr. 111, 76, 2 ¢, e ad 1. Si noti I'insistenza del teologo che si mantiene nell’ambito di
una metodologia precisa: dal segno (il sacramento & nel genere del segno) si & rinviati
solo a quello che il segno, nella sua totalita di realta e di parole, significa.

53 & il dettato di Calcedonia, mai abbastanza approfondito, €, se tenuto presente in cristo-
logia, ma anche in ecclesiologia, portatore di ricchissime conseguenze di verita e liberta.
54 per rifarsi agli acta et passa Christi come ci vengono consegnati dalla professione
di fede niceno-costantinopolitana (il Credo piu abitualmente usato nella celebrazione
eucaristica).

21



che avendola fondata, ¢ Capo della Chiesa: quella Chiesa che & la
sua sposa, € il suo Corpo misterioso, corpo di cui Lui ¢ la Testa
Mentre il sacramentum et res direttamente, in forza appunto del
sacramento, e percio nel segno compreso nella fede, ci consegna il
vero corpo e il vero sangue, e indirettamente, per concomitanza,
anima e divinita di Gesu Cristo, e I’«<indirettamente e per concomi-
tanza» sono strettamente legati a quanto per fede il fedele coglie —
sotto le specie del pane e del vino — nella pienezza del sacramento
(il sacramentum et res), e cioé appunto il vero corpo e il vero sangue
del Cristo «passus», quanto dice «Chiesa», ¢ dunque quanto dice
«quel corpo di cui Cristo ¢ la testa» viene solo simbolicamente (dun-
que non sacramentalmente in senso stretto, cioé efficacemente)
espresso dal pane derivato da molteplici chicchi di frumento, dal vi-
no derivato dal succo di molteplici acini d’'uva®. Ma non si tratta in-
vece di un rinvio simbolico quando si parte dalla realta colta dalla
fede del «vero corpo e vero sangue», con quanto vi &€ annesso per
concomitanza, e cioé anima e divinita: non € rinvio simbolico, ma
sacramentale, cioe efficace, perché il «vero corpo e il vero sangue»
dicdno veramente (non come le specie di pane e di vino) Gesu Cristo:
e dicono veramente percio Colui che ¢ il Capo della Chiesa, Chiesa
che ¢ misticamente (non in senso morale ma in senso fisico-biblico)
il suo corpo, quello di cui Lui & Testa”. E proprio questa dimensio-
ne profonda che prende il nome di res tantum o res sacramenti, la
Chiesa, cioe, il Corpo mistico di Cristo, che & la societa dei santi®.
Proprio per questo san Tommaso pud affermare che il sacramen-
to del Corpo di Cristo & sacramento dell’'unita della Chiesa: e lo pro-
va citando un testo di san Paolo. E il testo di 1 Cor 10,17. Nella tra-
duzione italiana vi si legge: «Poiché c’é un solo pane, noi, pur essen-

55 Basti la sintesi che ne fa Lumen gentium, 6 e 7.

%6 Immagini care ai Padri Apostolici, e ai Padri della Chiesa, e ancora presenti in testi
liturgici, ma anche ricordate da san Tommaso: cfr. Super primam epistolam ad Co-
rinthios lectura, in S. Thomae Aq. Super Epistolas S. Pauli lectura, 1, ed. Cai, Marietti,
Torino-Roma 1953, n. 654: & proprio qui che dopo aver ricordato chicchi e uve, san
Tommaso aggiunge «Est autem Eucharistia specialiter sacramentum unitatis et cha-
ritatis, ut dicit Augustinus super Joannem.

57 Per il significato non morale ma fisico-biblico, cfr P. BENOIT, Esegese et theologie,
11, Cerf, Parigi 1961, pp. 107-153.

38 Cfr. 11, 80, 4 c.

22,



do molti, siamo un corpo solo: tutti infatti partecipiamo dell’'unico
pane». San Tommaso d’Aquino accoglie una lettura leggermente di-
versa: aggiunge «et de uno calice», lettura forse corrente ai suoi
tempi, e comprovata da molti codici®.

E un testo che, in filigrana, per cosi dire in negativo, fa riferimen-
to alla «comunione», cioe all’unita. Infatti subito dopo si legge che
chi mangia le vittime sacrificali & «in comunione» con I'altare (cfr.1
Cor 10,18). Ma, soprattutto, & un testo che & preceduto da un verset-
to dove per due volte si usa, e in positivo, cioé secondo il senso di
quella comunione che esprime la fedelta di Dio alle sue promesse
(cfr. 1 Cor 1,9), I'espressione «comunione» (koinonia nel testo greco,
communicatio e participatio in quello della Vulgata), ad indicare
che il calice di benedizione e il pane spezzato ¢ intima unione col
sangue e col corpo di Cristo, del Signore®. :

Insistendo su questo tema, I’Angelico Dottore afferma che la res
sacramenti «& l'unita del Corpo mistico, senza la quale non c’e sal-
vezza»%!, e poco prima, citando lo stesso testo di 1 Cor 10,17, aveva
detto che «da questo & chiaro che I'Eucaristia ¢ il sacramento
dell’unita della Chiesa»®2. E in questo riprendeva un insegnamento
di sant’Agostino®.

Procedendo su questa linea ne consegue un’affermazione molto
importante. Si ¢ fatto notare sopra che la distinzione di san Tomma-
so tra sacramentum tantum, res et sacramentum e res tantum ci fa
capire che se la res et sacramentum opera, per la potenza di Dio, ex
opere operato, la res tantum coinvolge la disponibilita del soggetto,
ed evita le interpretazioni magiche®. Proprio per questo afferma il

59 Cfr. al versetto citato I'edizione critica del Nestle (E. NESTLE, curavit..., Novum Te-
stamentum..., Stuttgart 196322, p. 442). San Tommaso lo cita in III, 67, 2 c.

60 per i diversi significati di koinonia, cfr. P.C. BORI, Koinonia. L'idea di Chiesa
nell’ecclesiologia recente e nel Nuovo Testamento, Paideia, Brescia 1972 (con ottima
Bibliografia). L'opera del Bori € invece criticabile quanto ad alcuni suoi assunti, cfr.
G. GRASSO, Sul significato di «comunione», in AAVV., Teologia e progetto/uomo in Ita-
lia, Cittadella, Assisi 1980, pp. 273-282. i

61111, 73,3 c.

62 111, 73, 2 sed contra.

63 Dice sant’Agostino, dopo aver citato 1 Cor 10,17: «Oh grande mistero d’amore!
grande simbolo di unita! grande legame di carita! Chi vuol vivere, ha dove vivere, ha
di ¢he vivere. Si avvicini, creda, entri nel corpo e partecipera alla vita. Non fugga
J'unione con gli altri membri...» (In Ioan, tract. XXVI, 13, ML 35, 1613; la traduzione
¢ quella del Commento al vangelo di S. Giovanni, Citta Nuova, Roma 1965).

64 Vedi sopra p.

23



Dottore Comune: «...nel sacramento dell’Eucaristia la res sacramen-
tum appartiene alla materia, ma la res tantum cio¢ la grazia che vie-
ne data, ¢ in chi la riceve»®. E continua notando: «...la realta signifi-
cata e non contenuta (cioé non significante: il pane e il vino non la
significano; né la significano in quanto tali il corpo € il sangue che il
credente coglie per fede sotto le specie del pane e del vino, n.d.A.),
cioe il corpo mistico di Cristo che ¢ la societa dei santi (fa si che)
chiunque assume questo sacramento, per il fatto stesso manifesta
(«significat») di essere unito a Cristo e incorporato alle sue mem-
bra. E questo avviene attraverso la fede formata (dalla carita)»®. Si
apre cosi uno splendido itinerario teologico spirituale che collega
I'Eucaristia, attraverso la passione di Cristo, alla carita, virti1 teolo-
gale che da una struttura architettonica a tutta la vita in Cristo, an-
che nei suoi aspetti sociali (cio¢ ecclesiali), quasi come la prudenza
politica compie a livello di vita umana nel sociale?’.

Il riferimento alla fede e alla passione di Cristo chiede di essere
ancora ripreso perché san Tommaso, proprio dove insiste che si
tratta della fede formata dalla carita parla della Chiesa corpo misti-
co di Cristo. Dice infatti:

«...la passione di Cristo causa la remissione dei peccati secondo il
modo della redenzione. Infatti Lui é il nostro capo che ci ha liberato,
per mezzo della passione che affronto per amore e obbedienza, in
quanto sue membra, dai peccati, quasi a prezzo della sua passione:
un po’ come se un uomo per mezzo di un'azione meritoria compiuta
da una mano si redimesse dal peccato compiuto da un piede. Ora co-
me'il corpo naturale é uno, formato di membra diverse, cosi tutta la
Chiesa, che é il mistico corpo di Cristo, & considerata quasi come una
sola persona col suo capo che é Cristo»®®

Mi sembra sia possibile intravvedere un colléegamento tra questo
insegnamento e quello che stiamo inseguendo nell’ambito del trat-
tato dell’Eucaristia, che proprio per la sua densita & luogo di sintesi

8 «Nam in sacramento Eucharistiae id'quod est res et sacramentum est in ipsa mate-
ria; id autem quod est res tantum, est in suscipiente, scilicet gratia quae conferturn,
HI, 73; 1,:ad 3;

66 111, 80, 4 c.

67 Cfr. 111, 49, 1, ad 5; cfr. anche ILII, 23, 8, quanto alla carita forma di tutte le altre
virty; II-II, 50, 2, in particolare ad 2, per la funzione architettonica della prudenza.
8111, 49, 1 c.

24



e di collegamento di quanto fa riferimento alla nostra fede®

Ma ¢& anche importante ricordare — sempre per la nostra temati-
ca — il ruolo dello Spirito santo. Lo ha studiato il padre Tillard in
un suo noto lavoro sull’Eucaristia Pasqua della Chiesa™

Lo Spirito santo ha, per san Tommaso d’Aquino, un fondamentale
ruolo quanto l'efficacia dei sacramenti’!. Né va dimenticato che
sempre per '’Aquinate la «grazia cristiana» ha un nome proprio: ¢ la
«grazia dello Spirito santo», Legge nuova che sostituisce l'antica,
permettendo cosi una vita nuova in Cristo’

Ed ¢ lo Spirito santo che fa si che I’ Eucarlstla abbia la forza d1 ri-
mettere tutti i peccati, senza eccezione, fossero anche i piu
enormi’”?

In questa prospettiva & anche possibile cogliere una dimensione
escatologica che non ¢ solo quella di offrire, attraverso il «viatico»
una strada per arrivare a fruire Dio, ma qualcosa di ben piu
ecclesiale’. Proprio perché la res sacramenti & 1'unita della Chiesa
chi si nutre dell’Eucaristia realizza un’intima unione col Cristo e
l'incorporazione ai suoi membri, in una Chiesa che ¢ colta nella sua
dimensione di Chiesa perfetta nella sua condizione di pienezza™

‘Sia il denso riferimento al ruolo dello Spirito santo che ¢ forza
unitiva, sia quello alla Chiesa nella sua perfezione di Cristo celeste
verso cui cammina la Chiesa peregrinante gia ad essa unita (cfr. LG,
48-51), possono servire da conclusione all'indagine fin qui compiuta

" che manifesta, nelle categorie di una teologia elaborata piu di sette
secoli orsono, la qualifica di san Tommaso d’Aquino come Maestro

% Sempre in riferimento alla comunione ecclesiale si potrebbe esaminare I'ampio
commento del Gaetano su II-IL, 39, 1 (cfr. il testo del Gaetano nell’edizione critica della
Leonina). Si & nel trattato sulla Carita, si esaminano i vizi opposti alla pace, si indaga
sullo «scisma». Il Gaetano con grande finezza ne tratteggia gli aspetti di fondo, collega-
ti alla comunione ecclesiale. Cfr. al proposito anche J. HAMER, op. cit., pp. 186-191.

70 3 .M.R. TILLARD, L 'Eucaristie Pdque de I’Eglise, Cerf, Parigi 1964 (esiste anche I'edi-
zione italiana).

71 3 .M.R. TILLARD, op. cit., pp. 77-83.

2 Cfr. 11, 106, 1.

73 J.M.R. TILLARD, op. cit., p. 156. Vi si affrontano anche i problemi collegati al per-
ché della penitenza sacramentale richiesta per accostarsi all'Eucaristia. San Tom-
maso d’Aquino li affronta con acutezza e profondita, evidenziando ancora una volta
la dimensione ecclesiale e il ruolo della res sacramenti: cfr. 111, 79, 3; 80,4, ad 1 ead 5.
74 Cfr. 111, 73, 4, ma poi 111, 80, 2 ad 1.

75 Cfr. 111, 80, 4, e In Ephesios (ed. Cai, Marietti, n. 161).

25



anche di quelli che oggi desiderano accostarsi al mistero eucaristi-
co per indagarne le ricchezze.

Nella speranza che dalla conoscenza sia reso forte ’amore e at-
traverso la conoscenza e I'amore sia possibile quella contemplazio-
ne che abilita tutti alla missione.

Quanto detto fin qui potrebbe bastare. Mi piace perd segnalare an-
cora qualche testo, meno noto, dell’Aquinate, in cui si ritrova un colle-
gamento tra 'Eucaristia e 'unita e carita della Chiesa. Nella Super
primam epistolam ad Corinthios lectura, si trova questa affermazione:

«Questo sacramento si offre sotto le specie del pane e del vino...
perché il pane, da molti chicchi, e il vino da molte uve, significano
l'unita della Chiesa, costituita da molti fedeli. L'Eucaristia, infatti, é

in maniera speciale il sacramento dell’unita e della carita, come in-

segna sant’Agostino nel Super Toannems»’®,

Ho voluto citare questo testo, che in verita non dice molto, perché
¢ quello da cui son partito nell’affrontare questa piccola ricerca.
Non dice molto perché si limita ad affermare, e a citare sant’Agosti-
no. Non dice molto perché si collega, nella prima parte, ad una si-
gnificazione molto estrinseca, quella che parte dal sacramentum
tantum, il pane e il vino offerti, che dicono si un’unita raggiunta da

-molti chicchi e acini diversi unificati nel pane di farina e nel vino,
ma un’unita ben estrinseca (si tratta in fondo di un coacervo, non di
autentica unitd). Si ricordi ancora che queste lecturae spesso sono
raccolte di lezioni svolte da san Tommaso, ma stese nella loro reda-
zione attuale, da altri: insomma, non sono expositiones. Dunque il
pensiero del Maestro potrebbe essere stato modificato da chi 1'ha
raccolto, e dunque meno immediatamente riferibile a lui.

Resta comunque importante la citazione, il collegamento ad un
insegnamento robusto come quello di sant’Agostino, e ancora il
rammarico che — a seguito degli avvenimenti che hanno coinvolto e
Papato e Chiesa nei secoli XIV-XVI — l'ecclesiologia cattolica ro-
mana ne abbia scarsamente usato, con un impoverimento che si fa
sentire ancora, nonostante i documenti preparatori del VaticanoI e
quelli prodotti dal Vaticano II.

Al di 1a del rammarico, pero, rimane la consapevolezza di un cam-
mino ritrovato e la speranza di quanto pud operare tanto mistero,
di cui le comunita cristiane si stanno riappropriando.

76 Super primam epistolam ad Corinthios lectura, in S. Thomae Aq., Super epistolas
S. Pauli lectura, 1, ed. Cai, Marietti, Torino-Roma 1953, n. 654, gia citato, n. 56.

26



