JULIAN CARD. HERRANZ

Liberta religiosa e dialogo tra civilta

Dopo il brutale attentato dell’11 settembre 2001 2 New York, quello
dell’11 marzo 2004 2 Madrid e quello del 3 settembre 2004 a Beslan, tutti
frutto terroristico di un fondamentalismo religioso - quello islamico -
che ha radici in sistemi giuridici totalitari, il tema del diritto alla liberta
religiosa e del dialogo interreligioso e tra civilta ha acquistato una speciale
attualita nel mondo. I media, inoltre, riportano quasi tutti i giorni preoccu-
panti notizie della persecuzione piti 0 meno violenta ai ctistiani in non
pochi paesi, soprattutto dell’Asia e dell’Africa - come ’Arabia Saudita, .
P'Iraq, la Cina, il Pakistan, il Laos, il Sudan o la Nigeria'", mettendo, per
contrasto, in evidenza nell’opinione pubblica il valore del diritto fonda-
mentale alla libertd religiosa. L’attualita di questo tema & grande anche
perché dinanzi ai progetti legislativi in atto in merito a questa matefia in
alcune nazioni, anche di radicata tradizione cristiana - come I'Italia -,
sembra conveniente che vengano debitamente valutatila natura, i limiti e
le giuste espressioni di questo diritto fondamentale, in armonia con il
patrimonio delle proprie tradizioni culturali.

Cio6 che dovrebbe giustamente valere - perché connesso alla dignita
della persona umana - anche in nazioni di radicata cultura islamica. Ha
detto infatti recentemente il Papa Giovanni Paolo II al’Ambasciatore
della Repubblica Islamica dell’Iran: “Signor Ambasciatore, ¢ nostro
dovere annunciare ai nostri contemporanei i valoti fondamentali (...) che -
garantiscono, attraverso la legge naturale, segno dell'impronta di Dio
nell’'uomo, la dignita di ogni persona umana e che regolano i rapporti
degli uomini con i loro simili (...) Fra questi diritti fondamentali figura in
ptimo piano il diritto alla hberta religiosa, che ¢ un aspetto fondamentale
della liberta di coscienza™

'Cfr., pet esempio, “Rapporto sulla liberta religiosa nel mondo”, Aiuto alla Chiesa
che soffre, Roma 2004; “Elenco di quanti impegnati nel lavoro missionario sono stati
uccisi nell’anno 2004”7, Agenzia Fides, 30 dicembre 2004,

2Discorso, 29 ottobre 2004, nella presentazione delle lettere credenziali di S.E. il Signor
Mohammad Javad Faridzadeh.



Sulla scia di questo richiamo di Giovanni Paolo I, mi sembra logico
cominciare il nostro discorso cercando di rispondere ad una questione
preliminare: cosa s’intende con “liberta religiosa™ e qual ¢ il fonda-
mento del diritto alla liberta religiosa?

Ovviamente. il concetto di “liberta religiosa” non significa che tuttele
religioni sono uguali, che tutte sono vere, e che ciascuno ¢ liberissimo di
scegliere quella che piu gli piaccia. In una societa di cultura tendenzial-
mente soggettivista e relativista, come la nostra, non mancano coloro
che pensano che anche nella sfera religiosa ciascuno pud comportarsi
come in una specie di supermarket, dove si puo scegliere il proprio Dio
come si sceglie il tipo di dentifricio o detersivo di propria preferenza.
Pero non ¢ cosi. La verita, e specialmente la Verita con la maiuscola, la
verita su Dio, ¢ una realta oggettiva, non soggettiva; assoluta, non rela-
tiva; che non dipende dalla nostra ragione o dalla nostra volonta, pur se
deve essere ricercata con una volonta esente da coazioni ed una ragione
-esente da pregiudizi.

Percio, se tutti gli uomini sono moralmente obbligati a cercare sem-
pre la verita, questo obbligo ¢ particolarmente forte in tutto cio che con-
cerne la verita su Dio e su quanto Dio ha rivelato’. Giovanni Paolo II,
generalmente riconosciuto come la massima autorita religiosa dell'uma-
nita, promotore del dialogo interreligioso e capace di riunire con affetto
ad Assisi e 2 Roma i rappresentanti delle grandi religioni per pregare
separatamente pet la pace, tipete senza cessate - non solo in Piazza San
Pietro ma anche nel Palazzo delle Nazioni Unite e in tutti gli areopaghi
del mondo - che non ¢’¢ che un solo Dio vero, creatore del Cielo e della
terra, che si ¢ rivelato pienamente in Gesu Cristo, unico Salvatore®.

Diritto alla liberta religiosa significa ben altra cosa. Vuol dire che in
materia religiosa - e fermo restando il testé ricordato dovere morale di
cercare la verita su Dio - nessuna persona puo essere forzata ad attuare
contro la sua coscienza, né puo essere impedita di professare la sua reli-
gione in privato e in pubblico Maa questo concetto lineare e obiettivo di
“liberta religiosa” si & giunti nelle nazioni democratiche attraverso un
lungo cammino di confronto e di dialogo.

Effettivamente, durante molto tempo e ancora nella prima meta del
secolo XX, il concetto di “liberta religiosa” e di “diritto alla liberta reli-

*Cfr. CONCILIO VATICANO 11, Dichiarazione Dignitatis humanae, 1.

“Cfr., ad esempio, la sua prima Enciclica Redemptor Hominis, del 4-111-1979; oppute la
Dichiarazione Dominus Jesus della Congregazione pet la Dottrina della Fede, con
approvazione specifica del Santo Padre, del 6-IX-2000, nn. 3ss.

8



giosa” aveva connotazioni diverse nel Diritto dello Stato e nella dottrina
delle maggiori confessioni religiose, e concretamente, nel Diitto della
Chiesa Cattolica. Nel primo caso, I'idea di liberta religiosa era motivata
ordinariamente da concezioni liberali, orientate soprattutto a proteggere
linteresse privato dellindividuo nei confronti dello Stato, che a sua volta
si dichiarava “neutrale” o “aconfessionale”. Nel secondo caso, I'idea di
liberta religiosa - come quella di “Libertas Ecclesiae”- poggiava nel
diritto divino positivo: ovverosia, nel principio teologico della liberta
della fede e nel principio ecclesiologico e canonico della peculiate natura
e missione della Chiesa’.

Nella seconda meta del secolo XX, tuttavia, la dottrina giuridica e il
magistero della Chiesa Cattolica - soprattutto in due notissimi docu-
menti di gran trascendenza stotica, uno civile e I'altro religioso - hanno
operato una convergenza dottrinale condivisa dalla generalita delle
scuole filosofiche, che fonda essenzialmente la “liberta religiosa” in un
medesimo concetto basilare: la “dignita della persona umana”, fonda-
mento di tutti 1 “diritti universali della persona”. Questi due documenti
sono: la “Dichiarazione Universale dei Diritti dell’'Uomo”, approvata
dall’ Assemblea Generale dell’Organizzazione delle Nazioni Unite il 10
dicembre 1948 e la Dichiarazione Dignitatis humanae del Concilio
Vaticano II sulla liberta religiosa, del 7 settembre 1965, preceduta due
anni prima dall’Enciclica Pacer in terris, del Beato Giovanni XXIIT.

Nel messaggio indirizzato al Segretario Generale delle Nazioni
Unite, in occasione del XXX anniversario della Dichiarazione
Universale dei Diritti del’Uomo, Giovanni Paolo II, al tempo stesso
che affermava - come fara in seguito in ripetute occasioni - che il diritto
alla liberta religiosa “¢ alla base di tutte le altre liberta ed ¢ inseparabil-
mente legato ad esse”, si domandava: “Nel mondo, come lo troviamo
oggi, quali criteri possiamo usare per far si che i diritti di tutte le per-

5Cfr. F. FINOCCHIARO, «Liberta: VI) Liberta religiosa - Dir. Can.», p. 2, € «Liberta: VII)
Liberta di coscienza e di religione - Dir. Eccly, p. 1-2:in Enciclopedia Giuridica Treccant,
Roma 1990. Cfr. anche P. A. D’AVACK, Trattato di diritto canonico, Milano 1980, pp.
387ss.; M. CONDORELLI, «Liberta della Chiesa e laicita dello Stato nel recente magi-
stero ecclesiasticon: in AAVV., I/ diritto della Chiesa dopo il Concilio, 11, Milano 1972, pp.
368s.; P. GIsMONDI, «1 diritto canonico nei principi conciliati»: in AANV., 1] diritto
della Chiesa dopo il Concilio, I, Milano 1972, p. 101; L. SPINELLI, «La Chiesa e la liberta
religiosa»: in IBID., p. 306; ID., Libertas Ecclesiae, Milano 1979, passim ed in particolare
p- 155; P. COLELLA, La /iberta religiosa nell’ordinamento canonico, Napoli 1999, p. 26; G.
FELICIANI, « La liberta religiosa nel magistero di Giovanni Paolo II» in AA.VV.,
Escritos en honor de Javier Hervada, Pamplona 1999, p. 921ss.



sone vengano protetti? Quale base possiamo offrire come terreno sul
quale possano prosperare i diritti individuali e sociali?”. Lo stesso Papa
cosi rispondeva: “Indiscutibilmente questa base ¢ la dignita della per-
sona umana. Papa Giovanni XXIII lo spiegava nella Pacen in terris: «In
una convivenza ordinata e feconda va posto come fondamento il prin-
cipio che ogni essere umano ¢ persona...; e quindi ¢ soggetto di diritti e
di doveri, che scaturiscono immediatamente e simultaneamente dalla
sua stessa natura: diritti e doveri che sono percio universali, inviolabili,
inalienabili»®.

Principio fondamentale questo che appare formulato anche in tutta
chiarezza nelle due anzidette dichiarazioni. Dice, infatti, il Preambolo
della “Dichiarazione Universale dei Diritti del’'Uomo”: “Il riconosci-
mento della dignita inerente a tutti i membri della famiglia umana e dei
loro diritti, uguali ed inalienabili, costituisce il fondamento della
liberta, della giustizia e della pace nel mondo”. Dal canto suo, afferma
la Dichiarazione conciliare: “Questo Concilio Vaticano dichiara che la
persona umana ha diritto alla liberta religiosa”. E - mentre afferma,
come abbiamo prima ricordato, 'obbligo morale di ogni persona di
cercare e abbracciare la verita in materia religiosa - aggiunge: “(Il
Concilio) dichiara che il diritto alla liberta religiosa si fonda realmente
sulla stessa dignita della persona umana, quale si conosce, sia per
mezzo della parola di Dio rivelata sia tramite la stessa ragione™. Vale a
dire, che tanto I’ Autorita civile - almeno a livello della massima autorita
internazionale: FONU - come I’Autorita ecclesiastica in tutti i livelli
coincidono nell’affermare che la liberta religiosa, in quanto basata
nella stessa dignita della persona umana - intelligente e libera per
natura -, costituisce un deritto universale e inviolabile, che deve essere rico-
nosciuto e tutelato in tutti gli ordinamenti giuridici positivi, qualunque
siano le varie culture nazionali, etniche e religiose in cui tali ordina-
menti siano formulati.

Purtroppo, perd, ¢ ben noto che cosi non avviene in determinati
luoghi, anche se tutti gli Stati moderni, fatte salve rare eccezioni, rico-
noscono nelle proprie Carte costituzionali il principio della liberta reli-

‘GIOVANNI PAOLO II, Messaggio «The signal occasion» a S. E. il Dr. Kurt Waldheim,
Segretario Generale delle Nazioni Unite, 2-XTI-1978: in .AAS, 71 (1979) 122-123.
Cf. GIOVANNI XXITI1, Lettera Enciclica Pacem in terris, n1. 5; P10 X1I, Radiomessaggio
Con sempre nuova freschezza nella vigilia del Natale 1942, [A tutti i popoli del mondo], 24
dicembre 1942: 44535 (1943), pp. 9-24.

"CONCILIO VATICANO 11, Dichiatazione Dignitatis humanae, nn. 1,2;1,3; 2.

10



giosa. E un fatto - la insufficiente tutela della liberta religiosa - che ¢
stato denunciato - o, meglio dicendo, obiettivamente evidenziato - non
‘'solo in un passato recente (previo alla caduta dei regimi comunist
nell’Est europeo), ma anche nell’attualita, dinanzi al perdurare di
sistemi totalitati, tanto nel piano religioso - fondamentalismo islamico,
indu o buddista - come di fronte alle forti pressioni ideologiche del
totalitarismo agnostico e laicista che pervade una parte della cultura
europea attuale. Precisamente il 19 novembre scorso, in un’intervista
ad un giornale italiano - raccolta anche nella stampa di altre nazioni -
Pallora Card. Ratzinger, Prefetto della Congregazione per la Dottrina
della Fede, dopo aver affermato che in Europa il laicismo ¢ tornato
aggtessivo e persino intollerante, denuncia che “il laicismo ... comincia
a trasformarsi in un’ideologia che si impone tramite la politica e non
concede spazio pubblico ad una visione cattolica e cristiana della
societa”.

Vortei alludere in modo positivo a questa realta di ordine giuridico-
pastorale, cercando di abbozzare una modesta risposta a queste tre
domande:

1°. Si puo ancora sostenere, come nel 1948 e nel 1965, il carattere
universale del concetto di persona umana e, pertanto, dei diritti - come
quello della liberta religiosa - che derivano dalla medesima dignita della
persona?

2°. Che esigenze univoche di giustizia dovrebbero esserci oggi negli
ordinament statali perché sia reale la tutela di questo diritto, senza il
quale non & possibile 'auspicato dialogo tra le culture e tra le civilta?

3°. Come armonizzare I'adempimento legale di tali esigenze con la
prevenzione di possibili abusi e anche con il debito tispetto alle tradi-
zioni culturali di ogni nazione?

L La dignita umana concetto universale

Lorigine ideologica dei diritti umani - cioe da dove essi nascono - ¢
stato trattato, tra gli altri interessanti studi in mefito, in un noto dibat-
tito sul tema “Stortia, politica e religione” tenutosi prima della sua ele-
zione a Papa tra il Card. Joseph Ratzinger e lo storico Ernesto Galli
della Loggia. Quest’ultimo si domandava: “Si puo tandare alla fonte
dei diritti umani o no? I’Unione Europea (che da ampio spazio ai

#Intervista a “La Repubblica”, 19-XTI-2004.

11



diritti umani nella sua Costituzione) ha risposto di no, che non si puo
andare a vedere da dove vengono i diritti umani. Perché ci sarebbe il
problema, storicamente inoppugnabile, che i diritti umani nascono
nell’ambito della cultura e della civilta giudeo-ctistiana. Ma questo non
si puo dire perché giudaismo e cristianesimo sono religioni e quindi (...)
sarebbe inopportuno”)’.

A me pare che il ragionamento di questo illustre stotico liberale sia
corretto nel mettere in evidenza atteggiamento di fondamentalismo
laicista con cui si ¢ evitato ogni riferimento esplicito alle radici giudeo-
ctistiane della cultura europea. Tuttavia. non sembra che origine
ultima dei diritti umani possa essete ridotta nell’ambito della sola
civilta europea o occidentale e nemmeno della sola cultura giudeo-cri-
stiana. Anzi, storicamente si & dimostrato che il tema dei diritti umani -
cheil Santo Padre Giovanni Paolo IT spesso qualificava di “grammatica
universale” - ¢ un tema metanazionale e, in qualche modo, metapoli-
tico e metaideologico. Cio € stato messo in evidenza da una conosciuta
giurista statunitense, la professoressa Mary Ann Glendon, della
Universita di Harvard. Essa, investigando sulla- storia della
“Dichiarazione Universale dei Diritti dell'Uomo”, ha illustrato bene la
chiarezza di pensiero che guido i lavori di Chatles Malik, relatore di
questa Magna Carta presso I’Assemblea Generale delle Nazioni Unite.
Malik. un arabo libanese, segui dal principio alla fine tutte le fasi di pre-
parazione del documento. Conscio dei molti problemi di ordine poli-
tico e culturale che implicava I’elaborazione di una Carta di diritti
umani, che potessero essere universalmente accettati come inviolabili
e inalienabili, Charles Malik sollevo fin dal principio ai colleghi del
comitato di redazione una questione previa e pregiudiziale. Quando si
tratta di diritti umani - disse - si pone la “domanda fondamentale: che
cosa ¢ 'uomo?”".

Da qui, dall’ attenta considerazione storica, filosofica, sociologica
ed etica della natura della persona umana e della dignita che le & propria
- comunemente ticonosciuta dalle diverse culture umane degne di tale
nome -, scaturirono e furono tecnicamente formulati i diritti fonda-
mentali di questa Dichiarazione Universale, una delle pi alte espres-

°Cfr. “Il Foglio”, 27 ottobre 2004, p. 3.

"Cfr. M. A. GLENDON, «1laico nell’agone pubblico»: in Studi Cattolici, 465, novembre
1999, p. 74 1-748. Per un’esposizione completa del processo di preparazione di que-
sta Magna Carta, cfr. M. A. GLENDON, A World Made New: Eleonor Roosevelt and the
Universal Declaration o] Human Rights, New York 2001.

12



sioni della coscienza e della cultura giuridica dell’Umanita. Anzi, pre-
supposto indispensabile perché ci possa essere - senza equivoci né
pericolosi cedimenti culturali - un vero dialogo tra le civilta, un dialogo
cioe scevro di chiusure mentali e pregiudizi.

In merito alla storia della preparazione di questo trascendentale
documento, vorrei far notare che, circala domanda sulla reale esistenza
di diritti umani fondamentali che potessero essere accettati da tutte le
nazioni e civilta, furono interessati pensatori delle pit diverse tradi-
zioni culturali: da Jacques Maritain e Teillard de Chardin al Mahatma
Gandhi e a filosofi confucianisti, buddisti e mussulmani. Non si tratta,
pertanto, di un documento elaborato o votato da esponenti di una sola
cultura, civilta o religione, pur se il concetto di “legge naturale” ¢ nato
nella civilta classica greco-romana e il concetto di “persona” come
creatura divina si sviluppa soprattutto nella cultura giudeo-cristiana.

In questi diritti inalienabili - tra cui il diritto alla liberta religiosa
enunciato nell’art. 18 - si riflettono le esigenze obiettive e i valori
imprescindibili di una legge morale universale, che non ammette fron-
tiere geografiche o condizionamenti riduttivi di ordine culturale, poli-
tico o ideologico. “Questi diritti ci ricordano anche - ha detto Giovanni
Paolo IT patlando nel 1995 all’Assemblea Generale delle Nazioni Unite
- che non viviamo in un mondo irrazionale o privo di senso, ma che, al
contrario vi & una logica morale che illumina I’esistenza umana e rende
possibile il dialogo (...). La legge morale universale, scritta nel cuore
dell’'uomo. ¢ quella sorta di «grammatica» che serve al mondo per
affrontare questa discussione circa il suo stesso futuro™".

Ma fu, ed &, molto significativo - specie per noi, pastori e giuristi -
che il Papa abbia voluto aggiungere immediatamente dinanzi alle mas-
sime Autorita civili del mondo ivi riunite: “Sotto tale profilo, ¢ motivo
di seria preoccupazione il fatto che oggi alcuni neghino l'universalita
dei diritti umani, cosi come negano che vi sia una natura nmana condivisa
da tutti”. Nel dite questo non sfuggiva a Giovanni Paolo II - anzi, lo
riconobbe - che culture differenti ed esperienze storiche particolari
danno origine a forme istituzionali e giuridiche diverse, ma aggiunse:
“una cosa ¢ affermare un legittimo pluralismo di «forme di liberta», ed
altra cosa ¢ negare qualsiasi universalita o intelligibilita alla natura del-

'uomo o all’esperienza umana™?. Con queste parole il Papa ha certa-

1G10VANNI PAOLO II, Discorso alla Assemblea Generale delle Nazioni Unite, in
occasione del 50° anniversario della fondazione del’lONU, 5.X.1995, n. 3: in
Insegnamenti di Giovanni Paol I1, v. XVII1/2, Citta del Vaticano 1998, p. 732.

13



mente voluto mettere in evidenza il pericolo che la “Dichiarazione
Universale dei Diritti Umani” - non legge internazionale, ma si ideale
comune per la cui realizzazione tutti i popoli e nazioni devono sfor-
zarsi®® -, venga progressivamente svuotata di autorita morale e di forza
vincolante, a causa della crescente diffusione del pensiero filosofico e
politico di individualismo libertario, di matrice nichilista e agnostica.
Infatti, con un falso concetto di /berta disgiunta dalla veriz4, tale indivi-
dualismo libertario non riconosce alcun limite etico obiettivo alla con-
dotta personale e sociale e, in ultima analisi, nemmeno ammette esi-
stenza di valori obiettivi ¢ universali moralmente e giuridicamente vinco-
lanti, tra i qualiil retto concetto di “liberta religiosa” e il giusto esercizio
di questo diritto.

Quest’aberrazione ideologica, che porta in taluni settori a negare il
carattere univoco e universale della natura e dignita della persona
umana e dei suoi conseguenti diritti innati e inviolabili, ci obbliga a
considerare che cio che qui viene messo in giuoco non ¢ solo il magi-
stero della Chiesa Cattolica, ma anche di altre religioni al servizio della
dignita umana e sopranaturale dell'uomo - ci6 che potrebbe interessare
ai soli credent -, bensi ¢ in causa - e cio riguarda tutti - 1a stessa legitti-
mita morale del Diritto e la retta tutela della liberta religiosa, condi-
zione necessaria perché, messo da parte ogni fondamentalismo, si
possa veramente parlare di dialogo di civilta.

Non c’¢ alcun dubbio che il fenomeno piu positivo della moderna
scienza giuridica e delle costituzioni democratiche ¢ stato lo sviluppo
dottrinale e normativo sui diritti fondamentali dell'uomo, cio che ha
contribuito a mettere al centro della realta giuridica il suo vero protago-
nista: la persona umana, con la sua inalienabile dignita e liberta. Infatti,
il Diritto, in quanto ordinamento, ¢ rappresentato dall’insieme di
norme e di rapporti che organizzano gli uomini in comunita sociale. Si
€ pero avuta una progressiva presa di coscienza che tale ordinamento si
deve strutturare e continuamente perfezionare tenendo presente che ¢
proprio la persona umana il fondamento e il fine della vita sociale.

Ciononostante, parallelamente allo sviluppo della centralita della
persona nel diritto, dell’antropologia giuridica - chiamiamola cosi -, si ¢
prodotto un altro fenomeno che preoccupa setiamente non solo il
magistero ecclesiastico, ma anche i sociologi e i filosofi del diritto, non-

T bidem.
©Dichiarazione Universale dei Diritti dell’ Uomo, Preambolo.

14



ché il semplice cittadino. Mi riferisco al progressivo impoverimento etico
delle leggi civili: disprezzo dell'indissolubilita del vincolo matrimoniale e
perfino del concetto naturale stesso di matrimonio; liberalizzazione del-
Iaborto, dell’eutanasia, della droga delle manipolazioni genetiche; e, al
riguardo della liberta religiosa, riduzione relativista e agnostica di questo
concetto e delle modalita di riconoscimento di questo diritto. “Oggi - ha
detto Giovanni Paolo 11 ai partecipanti ad un Simposio organizzato dal
Pontificio Consiglio per i Testi Legislativi - in non poche societa non
raro assistere a una specie di «regresso di civiltay, frutto di (...) una conce-
one soggettivistica della libertd, svincolata della legge morale”™"*.

Sono ben conscio che, valutando le precedenti affermazioni in
chiave moralistica,qualcuno potrebbe obiettare: ma non ci si accorge
che partlando cosi si confondono pericolosamente la Morale e il
Diritto? Non ci si accorge che il precetto morale si appella alla
coscienza, mentre la norma giuridica riguarda invece i rapporti esterni,
la condotta sociale dell’'uomo? Non ci si accorge che in tutto questo
ragionamento, oltre a detta commistione concettuale, traspare una
certa nostalgia dello Stato confessionale cristiano contrario alla moderna
concezione laica dello Stato?

Non ci lasciamo impressionare né intimidire dal subdolo sofisma
nascosto sotto queste domande. A prescindere del fatto che prima
del Cristianesimo la preminenza della legge naturale, della recta ratio,
sulla legislazione positiva, era patrimonio giuridico della cultura
greco-romana - basta leggere /’Etica a Nicomaco di Atistotele o il De re
Publica, di Cicerone -, & certamente P'attuale concezione personali-
stica della sociologia e della scienza del Diritto quella che richiede che
tutti gli ordinament giuridici rispettino i postulati del diritto natu-
rale”. Non a caso Giovanni Paolo II, magno anche per la sua antro-

“Discorso al “Simposio Intetnazionale «Buangelinm vitae e Dirittoy”, n. 3, Vaticano
23-25 maggio 1996: cfr. 4S5, 88 (1996) 940.

“Da diverse prospettive e con vatie sfumature coincidono in questa idea di fondo, tra
gli altri: . MARITAIN, L homme et I'Etat, Paris 1953, pp. 69 ss.; A. DEL NOCE, 1 caratter:
generali del pensiero politico contemporaneo, Milano 1972; V. POSSENTI, Le societa liberali al .
bivio. Lineamenti di filosofia della societs, Genova 1991, pp. 281-314; J. HERVADA,
«Derecho natural, democracia y cultura»: in Persona y Derecho, 6 (1979), pp. 200 ss.; S.
Corra, «Dititto naturale: ideale o vigente?»: in Iustitia, 2. (1982) 119 ss.; J. FORNES,
«Pluralismo y fundamentacion ontologica del derecho: in Persona y Derecho, 9 (1982)
109 ss.; M. NOVAK, «Dignité humaine et liberté des personnes»: in Liberté Politique,
mai 1998, pp. 155-166. M. SCHOOYANS, «Démocratie et Droits de 'homme»: in
Liberté Politique, octobre 1998, pp. 57-66.

15



pologia giuridica, ha ricordato al Corpo Diplomatico che per evitare
che la societa civile precipiti nel caos: “occorre anzitutto recuperare
in seno agli Stati il valore primordiale della legge naturale, che ha ispi-
rato (...) il dititto delle genti e i primi pensatori del diritto internazio-
nale™s, '

E vero, infatti, che la Morale e il Diritto sono due scienze diverse,
che riguardano 'vomo da prospettive e con finalita differenti. L.a
Morale si occupa primariamente dell’ordine dell'uomo come persona:
riguarda cioé 'insieme di esigenze emananti dalla struttura ontologica del-
I'nomo in quanto essere creato e dotato di una particolare natura, dignita
e finalitd. Il Diritto, invece, si occupa primariamente dell’ordine
sociale: riguarda ciog - stiamo parlando del Diritto come ordinamento
- Pinsieme di strutture che ordinano la comunita civile, 1a societa. Ma se, come
abbiamo appena visto, il fatto piu rilevante e positivo del progresso
della scienza del Diritto & stato proptio quello di mettere al centro della
realtd giuridica il suo vero protagonista, 'uomo, fondamento e fine
della societa, & ovvio che il Diritto di una sana democrazia - nell’ ordi-
nare le proptie strutture sociali in una societa di pluralismo etico e reli-
gloso - deve tenere conto di quale sia la struttura ontologica della persona umana:
la sua natura di essere non soltanto animale e istintivo ma intelligente,
libero e con una dimensione trascendente e religiosa dello spitito che le
leggi civili non possono ignorare né tanto meno mortificare. Qualora
si negasse questa verita #niversale sulla natura e la dignita della persona
umana - una vetita che non puo essere convengionale né dipendere dalla
opinione della maggioranza -, non solo siindebolirebbe pericolosamente il
concetto diliberta religiosa - e degli altri diritti fondamentali dell'uomo
-, ma ci si troverebbe dinanzi ad un diritto antinaturale essenzialmente
immorale, strumento inadeguato per un dialogo costruttivo e sincero
tra civilta.

2. Gli ambiti della liberta religiosa

Allinizio di queste riflessioni ¢ stata formulata una seconda
domanda: Che esigenze univoche di giustizia dovrebbero esserci
oggi negli ordinamenti statali per la tutela reale di questo diritto?

Perché se ¢ vero che la liberta religiosa affermata come diritto fonda-

“GIOVANNI PAOLO II, Discorso al Corpo Diplomatico, 12 gennaio 2003: in
L Osservatore Romano, 13/14-1-2003, p. 6.

16



mentale viene annunziata in quasi tutte le Costituzioni nazionali, ¢
anche vero che il suo significato normativo e la sua positivizzazione
legislativa nei diversi ordinamenti giuridici ¢ molto lontano dall’es-
sere completa ed omogenea. A prescindere dal caso estremo gia
accennato delle nazioni in cui ’adozione civile della legge coranica -
la ““sharia” - porta all’abuso totalitario di negare la liberta di coscienza
ai propri cittadini e, in alcune nazioni addirittura a negare la liberta di
professare pubblicamente la propria religione non islamica ai citta-
dini stranieri residenti nel paese, la limitazione della liberta religiosa ¢
anche evidente - quantunque in forma piu sottile - in alcuni altri Stati
di segno opposto: quelli, cio¢ che dinanzi alla questione religiosa
adottano una ideologia officiale di secolarismo ateo o, per dirla
meglio, ““antiteo”, antireligioso, da alcuni anche qualificato di “tota-
litarismo laicista”.

Mi riferisco in ptimo luogo a coloro che considerano, con Marx,
che la religione & “I’'oppio del popolo” e, pertanto, deve essere repressa:
piti che con la violenza - metodo che genera “martiri” ed € contropro-
ducente -, con misure restrittive con cui si aspetta di arrivare alla paci-
fica estinzione delle istituzioni religiose. Ho avuto occasione di com-
provare personalmente in quel grande e nobile paese che ¢ la
Repubblica Popolare Cinese - che sta tanto a cuore al Papa -, fino a che
punto Penunciazione nell’Art. 36 della Costituzione del 1982 di una
liberta religiosa condizionata porta in pratica - anche con gravi e arbi-
trarie misure penali - a tre concrete limitazioni: I'impossibilita di esetci-
zio di un’Autorita religiosa sopranazionale, non cinese; la proibizione
dell’evangelizzazione e della catechesi fuori dei luoghi di culto; I'im-
possibilita dell’insegnamento religioso nei centri educativi di qualsiasi
livello o nei mezzi di comunicazione sociale. _

Tuttavia, dobbiamo riconoscere che anche nei sistemi giuridici di
paesi democtatici sorgono problemi di insufficiente tutela della liberta
religiosa. Perfino “in alcuni paesi europei - rilevava recentemente il
Papa - siamo testimoni, in questi ultimi tempi, di un atteggiamento che
potrebbe mettere in pericolo il rispetto effettivo della liberta di reli-
gione”"". Cid avviene soprattutto quando le espressioni “neutralita
dello Stato” o “laicitd dello Stato” sono interpretate o applicate in
maniera scorretta nella pratica. Quando, per esempio la liberta reli--

"Discorso al Cotpo Diplomatico, 12-1-2004, n. 3: in I.’Osservatore Romano, 12/13-1-
2004, p. 5.

17



giosa viene concepita come una concessione dello Stato al cittadino -
non come un’esigenza della dignita stessa della persona umana che
precede ogni diritto positivo -, o ancora quando il concetto di laicita”
s’intende o si converte di fatto in “laicismo™: vale a dire, in un atteggia-
mento negativo, di ignoranza o di disprezzo “agnostico” del fatto reli-
gioso, delle credenze religiose, considerate frutto dello scarso pro-
gtresso sociale o sviluppo culturale. In queste fattispecie, la “neutralita”
o la “laicita” dello Stato non sono equivalent a Stato “aconfessionale”
- cio che sarebbe corretto - bensi a Stato “anticonfessionale”: atteggia-
mento di “totalitarismo o fondamentalismo laicista”, quantomeno
poco tispettoso della dignita personale dei credenti e del diritto alla
liberta religiosa. Il “principio della laicitd”, invece. “legittimo in se
stesso, se inteso come distinzione tra la comunita politica e le religioni
(cfr. GS, n. 76)” - lo ribadisce il Papa - comporta “il rispetto di tutte le
credenze da parte dello Stato, che assicura il libero esercizio delle atti-
vita di culto, spirituali, culturali e caritative delle comunita dei cre-
denti™*,

Appena due mesi dopo la sua elezione, Giovanni Paolo II scriveva
nel gia citato messaggio al Segretario Generale delle Nazioni Unite:
“La giustizia, la sapienza e il realismo richiedono a tutti che le rovinose
posizioni del secolarismo siano superate, particolarmente 'erronea
tiduzione del fatto religioso alla sfera puramente privata”". Nei regimi
politici veramente democratici sono variegati gli ambiti di esercizio - e,
pettanto, di necessaria tutela giuridica - della liberta religiosa: I'eserci-
zio del culto sia privato che pubblico, la propaganda religiosa, le asso-
ciazioni con fini di religione, le attivita scolastiche, ecc. Come anche
sono conosciuti i problemi giuridici che pone la garanzia della liberta di
coscienza e di religione tanto nell’ambito familiare e di lavoro - legisla-
zione sul matrimonio, obiezione di coscienza, ecc. -, come nelle istitu-
zioni pubbliche, sia per evitare ingiuste disctiminazioni nella vita
mattimoniale o professionale per motivi religiosi che per assicurare i
necessari servizi sociali di ordine spirituale.

Mi limiterd per questo a dire che, in occasione degli Accordi di
Helsinki del 1975, 1a Santa Sede ha considerato un diritto e un dovere
sintetizzare nel seguente modo le svariate dimensioni - tra se connesse

"GIOVANNI Paoro II, Discorso al Cotpo Dlplomatlco 12-1-2004, n. 3: in
L>Osservatore Romana, 12,/13-1-2004, p-5.
YMessaggio «The signal occasion» ... cit., ;p-124.

18



e complementari - che la liberta religiosa comprende:

1°) Nel piano personale:

- la liberta di adetire o meno alla fede cattolica e di diffonderla tra
coloro che non la conoscono;

- la liberta di compiete, individualmente o collettivamente, in pri-
vato o in pubblico, atti di culto, cosi come di disporre dei necessati
templi ed altri luoghi sacti;

- la liberta dei genitori di educare i figli secondo le convinzioni reli-
giose che ispirano le proptie vite, cosi come la possibilita di fare fre-
quentare le scuole ed altri mezzi di formazione - catechesi, ecc. - che
assicurino loro la desiderata educazione religiosa;

-laliberta dei credenti di godere di assistenza religiosa dovunque si
trovino, in particolare nei luoghi di assistenza medica (ospedali e clini-
che), ed in altre istituzioni officiali (caserme, carceri, ecc.);

- la liberta di non essere obbligati a compiere atti contrari alla pro-
ptia fede, cosi come quella di non soffrire a causa della fede religiosa
limitazioni di diritti o discriminazioni nei diversi aspetti della vita (stu-
dio, lavoro, carriera professionale, partecipazione a responsabilita civi-
che o sociali, ecc.);

- 1a liberta di poter scegliete il proptio stato, anche quello sacerdo-
tale e religioso; il diritto al matrimonio e al conseguimento dei suoi fini.
2°) Nel piano comunitario: :

-laliberta - per la Chiesa come tale e per le altre legitime confessioni
religiose che ne abbiano bisogno - di tenere una propria gerarchia
interna - a livello anche internazionale e universale - cosi come i relativi
ministri liberamente eletti per questa stessa gerarchia, secondo le pro-
prie norme costituzionali;

- la liberta dei Vescovi e di altti supetiori ecclesiastici di esercitare
liberamente il proprio ministero in tutte le loro varie dimensioni istitu-
zionali, e di comunicare con la Santa Sede, tra di loro e con i propti
fedeli;

-laliberta di tenere centri di formazione religiosa e di studi egclesia-
stici, nei quali possano essere liberamente accolti e formati i candidati
al sacerdozio o ad altri ministeri;

- la liberta di ricevere e pubblicare libti a carattere religioso - teolo-
gico, liturgico, ascetico, ecc. - ¢ di usarli secondo le proprie necessita;

-1a liberta di annunciare e comunicare 'insegnamento della fede e
della morale cattolica, anche in materia sociale, dentro e fuori dei luo-
ghi di culto: con la predicazione e anche con 'uso dei mezzi di comuni-

19



cazione sociale (stampa, radio, televisione, ecc.);
- la liberta di realizzare attivita educative, di beneficenza e di assi-
‘stenza, che permettano di mettere in pratica - anche in modo istituzio-
nale - i precetti religiosi e la carita cristiana, specialmente con i fratelli
pit bisognosi®. ’
Nel delimitare cosi gli ambiti di esercizio e di tutela giuridica della
liberta religiosa, la Chiesa Cattolica non lo fa pensando solo a se stessa,
ma alla necessita che la tutela di questo diritto fondamentale da patte
degli Stati veramente democratici assicuri non solo la tranquillita alle
persone e alle famiglie, la pace e il benessere alla comunita sociale, ma
anche la pacifica convivenza e il mutuo rispetto tra i cittadini di diverso
credo religioso. E ovvio che senza questo mutuo rispetto non ci potra
essere mai un vero dialogo tra culture e civilta diverse. “Lo Stato - ha
detto Giovanni Paolo II - ha tutto I'interesse a vigilare petché la liberta
religiosa, diritto naturale - individuale e sociale - sia effettivamente
garantita a tutti. Come ho avuto occasione di affermare, quando i cre-
denti si sentono rispettati nella proptia fede, e vedono le proprie
comunita giuridicamente riconosciute, collaborano con tanta piti con-
vinzione al progetto comune della societa civile di cui sono membri™,
Giunti a questo punto, pero, appare logico domandatre: che limiti &
giusto porre oggi all’esercizio del diritto alla liberta religiosa, tenendo
conto anche dell’attuale proliferazione di sette, culti satanici ed altre
organizzazioni simili che si presentano come “religioni” ma ¢ dubbio
che lo siano? e per contro: sarebbe lesivo del principio di uguaglianza e
di non discriminazione qualunque trattamento di favore concesso
dallo Stato ad una determinata confessione religiosa maggiormente
radicata nella realta sociale, storica e culturale della nazione? ed infine:
quale peso dovrebbe avere il rispetto della liberta religiosa nel dialogo
tra civilta? Sono domande che introducono al terzo ed ultimo punto di
queste considerazioni.

3. Ugnaglianza dei diritti e convivenza sociale

L’Att. 18 del “Patto internazionale sui diritti civili e politici”, del 19

*Cfr. GIOVANNI PAOLO IT, Messaggio «L’Eglise catholique» alle autorita dei paesi fir-
matari dell’ Ao finale di Helsinki, del 1° agosto 1975, sulla liberta di coscienza e di reli-
gione: in AAS, 72 (1980) 1256-1258.

*Discorso al Corpo Diplomatico, 13-1-2003, n. 7 in L’ Osservatore Romano, 13 /14-1-
2003, p. 6.

20



dicembre 1966, applicato successivamente nelle legislazioni di molti
paesi, prevede che lesercizio del diritto alla liberta religiosa possa
essere limitato in base alla necessaria tutela della sicurezza, dell’ordine
e della sanita pubblica, oltre che della morale pubblica e degli altrui
diritti e liberta fondamentali. E questa la ragione, a noi sembra, per cui
negli ultimi anni e in non poche nazioni si € negato o ritirato il ricono-
scimento giuridico a determinate sette e a nuovi culti pseudoreligiosi,
che compivano o promuovevano atti contrari alla legge naturale, con-
dannati come delitti in qualsiasi societa civilizzata.

Non vi ¢ dubbio - sempre che i termini “sicurezza”, “ordine” e
“sanita pubblica” siano rettamente intesi - sulla legittimita morale e
giuridica di queste limitazioni al diritto della liberta religiosa. Cio nono-
stante, la giustizia esige al contempo la necessaria attenzione e vigi-
lanza, per evitare gli abusi di senso contrario, a cui potrebbero dar
luogo condizionamenti di ordine ideologico-totalitario. Mi riferisco
tanto al zofalitarismo religioso (Stato confessionale fondamentalista, isla-
mico, ind od altro) come al fozalitarismo politico (marxista, razzista o lai-
cista). Fu gia significativo nel 1948 che la “Dichiarazione Universale sui
Diritti Umani” risultasse approvata nell’Assemblea Generale
del’ONU con 48 voti favorevoli, con I'astensione di otto nazioni, e
queste nazioni erano: le sei del blocco sovietico, URSS e nazioni satel-
lite (totalitarismo marxista), I’Arabia Saudita (totalitarismo islamico) e
il Sudafrica, allora nel regime di “apartheid” (totalitarismo razzista).

Oggi sembra prudente tener conto, inoltre, - ne accennavamo
sopra - che la tendenza al totalitarismo ideologico si pud manifestare
anche in regimi democratici: “La sfida che avete dinanzi a voi - disse gia
Giovanni Paolo II parlando 10 anni fa a cittadini del Maryland, USA -
consiste nel sensibilizzare le coscienze delle persone circa 'importanza
che ha per la societa la liberta religiosa e la difesa di questa liberta con-
tro coloro che vorrebbero escludere la religione dalla sfera pubblica e
stabilire il secolarismo come fede ufficiale dell’ America™?.

Potrebbero sorprendere queste parole del Papa pronunciate preci-
samente in una nazione che si considera, insieme alla Francia, patria
della democrazia. Oggi, peto, il pericolo del totalitatismo o fondamen-
talismo laicista, coperto da un’appatente “neutralita” e “aconfessiona-
lita”, si sta insinuando piti 0 meno coscientemente nella condotta di

“Discorso nella Cattedrale di Baltimora, ai cattolici e rappresentanti di altre confes-
sioni teligiose, 8-X-1995: in Insegnamenti di Giovanni Paolp 11, v. XVIIT/2. Citta del
Vaticano 1998, p. 797.

21



quelle Autorita civili, che - come rilevavamo poc’anzi - confondono la
giusta laicita dello Stato con il laicismo o agnosticismo militante, ema-
nando leggi, atti amministrativi o direttive politiche lesivi della liberta
religiosa. Basta che si neghi o si metta in dubbio, ad esempio, la legitti-
mita della gerarchia cattolica di esercitare il suo magistero sui diritti
fondamentali della persona - compreso il diritto alla vita dal concepi-
mento alla morte naturale - sulle proprieta essenziali del matrimonio.
sulla necessaria tutela giuridica della famiglia come istituzione naturale,
ecc. E sarebbe anche manifestazione di “fondamentalismo laicista”
rendere impossibile o difficile I'insegnamento della religione nelle
scuole pubbliche nonostante che ci6 venga richiesto liberamente dai
genitori, oppure la presenza in luoghi pubblici o istituzioni civili di
segni che manifestano la cultura religiosa professata dai cittadini, e cosi
via. In questo senso, ammoniva gia nel 1991 I'Enciclica Centesimus
annus: “Una democrazia senza valori si converte facilmente in un totali-
tarismo aperto oppure subdolo, come dimostra la storia”?. Mi sembra
da rilevare in questo senso, per quanto riguarda I’Europa, che si stanno
moltiplicando nella “Corte europea dei Diritti dell’'Uomo” i ricorsi a
difesa della liberta religiosa™.

kK ok

Non sarebbe, invece, abuso da parte dello Stato attribuire una spe-
ciale posizione giuridica alla religione pit profondamente radicata nel
paese - cristiana, mussulmana o altra -, sempre che simultaneamente
sia riconosciuto e tutelato il diritto alla liberta di coscienza e di religione
di tutti i cittadini®. Assicurando questo principio di “uguaglianza”, non
si considera arbitrario né contrario al carattere aconfessionale o laico
dello Stato che questo - per ragioni di giustizia sociale - tuteli, con spe-
ciale considerazione nelle sue leggi e regolamenti, i valori religiosi che
sono professati dalla maggioranza dei cittadini e che appattengono al
patrimonio storico, artistico e culturale della nazione.

Per quanto riguarda concretamente la Chiesa Cattolica, questa

#GIOVANNI PAOLO 1T, Enciclica Centesinus annus, 13-V-1991, n. 46: en . AAS, 83 (199)
850.

#Cfr. J.-P. SCHOUPPE, «L’Eclosion de la liberté de religion dans la jurisprudence de la
Cour européenne des Droits de 'Homme», Conseil d’Europe, Bulletin d'information
sur les droits de lhomme, 11. 62, pp. 18-20.

*Cfr. Dichiarazione Dignitatis humanae, 1. 6.

22



manifestazione di doverosa stima - pur non essendo “religione di Stato”
- consta nelle Costituzioni di numerose nazioni europee e americane.
Talvolta si manifesta anche nei Concordati o Convenzioni stipulati con
la Santa Sede (¢ il caso, in Europa, di Italia, Polonia, Spagna, Germania
(con diversi Lander), Portogallo, Austria, Slovacchia, Croazia, Slovenia,
Malta, Lituania, ecc; nell’America Latina di Colombia, Argentina,
Ecuadot, Peru, Repubblica Dominicana, ecc.; in Africa, del Camerun,
Gabon ed altri), con i quali si garantisce alla Chiesa Cattolica e alle sue
istituzioni sia la personalita giuridica civile e il libero esercizio della pro-
pria missione, che I'insegnamento della religione cattolica nelle scuole
pubbliche a chi liberamente lo desideri. nonché alcune forme di aiuto e
collaborazione a degli enti destinati all’educazione o all’assistenza bene-
fica e sociale. Infine, e sempre nella stessa linea di cooperazione tra
Stato e Chiesa, per il bene pubblico e dei cittadini cattolici, si devono
segnalare gli Accordi speciali per I'assistenza spirituale dei militari, dei
degenti negli ospedali, dei carcerati, ecc.

E da notare che questo tipo di accordi, che allo stesso tempo rispet-
tano in ogni nazione 'autonomia e I'indipendenza dello Stato e della
Chiesa, ciascuno nel suo proprio ambito, non implica alcuna discrimi-
nazione nei confronti di altre religioni professate da un numero piu
ristretto di cittadini e che hanno avuto minore incidenza nella storia e
nella cultura della nazione. Effettivamente, anche a queste altre comu-
nita religiose ciascuno di questi Stati riconosce - se offrono le necessa-
tie garanzie di rispetto dell’ordine sociale e della moralita pubblica - il
dititto alla liberta religiosa. Non sarebbe, infatti, giusto discriminare
queste altre comunita, privando iloro membri di un diritto fondamen-
tale della persona. Perd neppure sarebbe giusto - poiché cio significhe-
rebbe ignorare le esigenze della stessa realta sociale e delle coscienze
dei cittadini - operate un indiscriminato JZvellamento ginridico tra tutte le
religioni, ponendo in tutto la Chiesa Cattolica alla stessa altezza di qual-
siasi altra religione, comunita o setta. Lo stesso discorso va logica-
mente fatto riguardo a nazioni la cui storia, cultura e istituzioni hanno
avuto Iinflusso di altre diverse tradizioni religiose. Si pensi alla tradi-
zione ortodossa di Grecia, Russia ed altri paesi, ma si pensi special-
mente alle nazioni di prevalente tradizione islamica - Arabia Saudita,
Iran, Sudan ed altre -, con le quali I’ auspicato dialogo di civilta richiede
necessariamente il mutuo atteggiamento di rispetto e di uguaglianza
nell’esercizio dei diritti fondamentali della persona umana, incluso
quello della liberta religiosa.

23



Nella stessa misura in cui alla richiesta sempre pili estesa e profonda
di liberta religiosa si oppongono fondamentalismi e totalitarismi reli-
giosi e politici di vario stampo, sorge spontanea la domanda sulla
necessita e sul fondamento del dialogo tra le civilta, soprattutto in que-
sto patticolare momento della storia. Infatti, la tanto discussa globaliz-
zazione, insieme al progresso tecnico, ha comportato una notevole
mobilita umana anche per ragioni di lavoro e ha provocato un signifi-
cativo aumento del flusso migratorio. sia a livello interno che a livello
internazionale. La societa globalizzata ¢ sempre pit multietnica, multi-
culturale e multireligiosa; cid comporta: 1) il rischio di tensioni e di
conflitti - che possono scaturire dall'incomprensione della dignita
delle persone che non condividono la stessa cultura e fede religiosa e
dal mancato rispetto dei valori della nazione che accoglie -; 2) la possi-
bilita di incontro con queste persone di altra fede e cultura che, non di
rado, sfocia nel matrimonio.

Quello del matrimonio con persone di diversa fede e cultura -
soprattutto con gli islamici - ¢ un delicato argomento che deve essere
trattato con chiarezza e determinazione.

La Conferenza Episcopale Italiana, nel Direttorio di Pastorale
Familiare del 25 luglio 1993, ha opportunamente scritto: “particolare
attenzione va riservata ai matrimoni tra cattolici e persone apparte-
nenti alla religione islamica: tali matrimoni, infatti, oltre ad aumentare
numericamente, presentano difficolta connesse con gli usi, i costumi,
la mentalita e le leggi islamiche circa la posizione della donna nei con-
fronti dell'uomo e la stessa natura del matrimonio” (n. 89).

A ragione della marcata diversita di concezione dell’istituto matri-
moniale e familiare*, il matrimonio con i musulmani - pur se non pud

“I punti nodali di questo delicato aspetto, che ha generato, e tuttora genera, dolorose
situazioni, possono essere cosi sintetizzati: 1) Il matrimonio si presenta nel Corano
come una regolazione della sessualita, luogo della fecondita e dell’accrescimento
della comunita islamica. La sessualita non ¢ legata solamente al sentimento, ma anche
alla necessita della comunita di avere altri componenti. 2) Il matrimonio & conside-
rato come una sorta di contratto attraverso il quale un uomo si impegna a versare la
dote ad una donna e a provvedere al suo mantenimento in cambio di avete rapporti
intimi con lei (ius in corpus). Non ha alcun carattere religioso. E considerato una realta
naturale non sacra. La presenza del Kadi o Imam alla celebrazione del matrimonio,
come pure la lettura di alcuni brani del Corano, non danno alcun significato religioso
alle nozze. 3) “Gli nomini hanno antorita sulle donne, perché Dio ha preferito aleune creature ad
altre e perché gli womini spendono i loro beni per mantenere le donne” (Corano, 4, 34). 4) 1l cre-
dente musulmano puo avere fino a quattro mogli assicurando loro un trattamento

24



essere impedito, in virtu del diritto della persona di sposare libera-
mente chi vuole, se non ne ha la proibizione del diritto (cft. can. 1058
CIC) - andrebbe chiaramente sconsigliato in ogni caso, e in modo pat-
ticolare se si tratta di una donna di fede cattolica, per il fatto che essa si
trovera in condizione giuridica personale molto subordinata e con
grave pericolo di apostasia.

Conclusione

E ben risaputo che sulla tematica del dialogo tra cultura cristiana e
altre culture, e di fronte all’ atteggiamento rinunciatario dei fautori dell’
agnosticismo relativista e del cosiddetto “pensiero debole” in determi-
nati settori della cultura italiana e occidentale, si sono recentemente
alzate autorevoli voci di uomini di Chiesa, ma anche di noti esponenti
della cultura laica. La questione & complessa, anche perché la si € quasi
circoscritta ai soli rapporti Mondo Occidentale-Mondo Islamico, due
civilta tra le quali - secondo il parere di molti - sembra assai difficile il
dialogo, atteso che nell ‘Occidente vige il dualismo democratico di sepa-
razione tra religione e Stato, mentte I'Islam non opera la necessaria
distinzione tra fede e politica, almeno nei paesi dove vige il monismo
della legge islamica imposta come legge civile.

Personalmente - e vorrei finire tornando al punto di partenza -
penso che il dialogo tra le culture, tra le vatie civilta operanti nel
mondo, & possibile se lo siimposta sulla base necessatiamente comune
del rispetto della dignita della persona umana. Ha detto Giovanni
Paolo II: “Il dialogo tra le culture, strumento privilegiato pet costruire
la civilta del’amore, poggia sulla consapevolezza che i sono valori comuni
equo pet ognuna. La poligamia attualmente € vietata solamente in Turchia e Tunisia.
5) Lnomo musulmano puo sposare una donna di religione ebraica o cristiana. La donna musul-
mana non pud sposare un ebreo o un ctistiano, a meno che costui non diventi musul-
mano pronunciando la shabada (formula di fede islamica). Il motivo del divieto alla
donna musulmana di sposate un ebteo o un cristiano sta nel fatto che, per islam, 1
figli devono seguire la religione del padre, quindi non ¢ permesso fare figli che non
saranno islamici. Inoltre, tenuto presente che il marito ¢ il capo della moglie, non
risulta possibile che un non musulmano abbia potete su un musulmano. 6) I figli
appartengono al padre ¢ alla sua famiglia. Da lui prendono la religione, le usanze, la
cittadinanza. Solo il padre esetcita la tutela dei minorenni; alla madte \tale diritto
spetta solamente nel caso in cui il marito lo ha stabilito nel testamento. 7) E ammesso
il ripudio come diritto unilaterale del matito e non necessita di giustificazione o
ticorso al Tribunale. 8) La donna non musulmana, a ragione della diversita di fede,
non puo ereditare dal matito né dai figli o figlie musulmani.

25



ad ogni cnltura, perché radicati nella natura della persona. In tali valori
'umanita esprime i suoi tratti piti veri e qualificanti. Lasciandosi alle
spalle riserve ideologiche ed egoismi di parte, occortre coltivare negl
animi la consapevolegza di questi valors, per alimentare guell humus culturale
di natura universale che rende possibile lo sviluppo fecondo di un dia-
logo costruttivo. Anche le differenti religioni possono e devono pot-
tare un contributo decisivo in questo senso”?.

La dimensione religiosa dell'uomo fa parte della espetienza umana
in tutte le culture. Dalla reciproca apertura degli aderenti alle diverse
religioni possono derivare grandi benefici per il dialogo tra le civilta, la
pace e il bene comune dell'umanita. Questa apertura poggia, peto,
sulla consapevolezza che tra i valori comuni ad ogni cultura, perché
radicati nella dignita della persona umana, si trovano i dititti fonda-
mentali dell’vomo, sncluso certamente il diritto alla liberta religiosa, che
abbiamo cercato di esaminare non solo dal punto di vista del magistero
ecclesiastico ma anche dei documenti normativi approvati in merito
dall’Organizzazione delle Nazioni Unite.

Nel suo “Spirito delle leggi” - opera base dello Stato di Diritto -, il
Barone di Montesquieu scrisse che: “la liberta non consiste nel fare cid
che si vuole, bensi nel poter fare cio che si deve volere”. Alla luce di
questa ultima relazione tra liberta e veritd relazione tanto necessaria
per il dialogo tra le civiltd - acquista un particolare significato la
seguente esortazione di Giovanni Paolo II: “Formulo i miei voti affin-
ché certe regioni tormentate del mondo (...), trovino nelle loro radici
spirituali e umane la saggezza e la forza di avanzare verso un sano pro-
gresso, che non rinneghi il passato e che sia garanzia di una vera
civilta™*,

“Messaggio per la celebrazione della Giornata Mondiale della Pace del 2001, n. 16: in
Insegnamenti di Giovanni Paolo IT, v. XX111/2, Citta del Vaticano 2000, p-1071.
*Discorso al Corpo Diplomatico, 12-I-1981, n. 13:in 4.4, 73 (1981) 195.

26



