GIOVANNA CASSALIA LABATE?*

S. Agostino: interprete dei tempi difficili

Premessa

«Sedici secoli ci separano da s. Agostino, o piuttosto ci uniscono
a lui, perché questo lungo periodo [...] & tutto intero penetrato della
presenza di Agostino, della sua gloria, della sua influenza»!.

«[...] Dentro la sua persona, Agostino porta a compimento quel che
era stato il processo spirituale di vari secoli, cio¢ il passaggio dalla
filosofia che ha in sé la propria fonte alla filosofia cristiana. [...] Cid
che avvenne dopo Agostino si nutri del suo pensiero. Agostino creo
la filosofia cristiana nella sua forma latina insuperabile»2,

«Per tutti Agostino non ¢ un maestro qualsiasi ma il maestro della
cultura cristiana. Egli ne ha fornito i quadri e i metodi, il materiale
e le ambizioni e ne segnala in anticipo le lacune. La civilta latina me-
dievale e gran parte della cristianita & nata da Agostino»?.

«La sua dottrina filosofica, teologica, spirituale sia studiata e dif-
fusa, sicché egli continui [...] il suo magistero nella Chiesa, un magi-
stero umile insieme e luminoso che parla soprattutto di Cristo e del-
I'amorex»*.

Ancor oggi, dunque, s. Agostino puo parlare a noi, e certo non solo
in forza della sua pur straordinaria e consumata abilita di retoreS,
ma specialmente in virtu della sua esemplare testimonianza di fede
cristiana: fede sofferta e provata, smarrita, ricercata con inquietu-
dine, ritrovata alfine e vissuta nell’amore e nella gioia.

* Docente di storia e filosofia nei Licei.

1 H.J. MARROU, Agostino e l'agostinismo, Brescia 1990, p. 121.

2 M.D. CHENU, Introduction a l'étude de St. Thomas d’Aquin, Paris 1950, p. 50.

3 K. Jaspers, I grandi filosofi, Milano 1973, pp. 477-478.

4 GIOVANNI PaoLo 11, Discorso ai professori ed alunni dell’Istituto Patristico «Augusti-
nianum», 8 maggio 1982.

5 Sull’'uso «naturale e sapiente» di ogni parola, sul nesso cioé sapientia-eloquentia
in s. Agostino, si veda A. QUACQUARELLI, Esegesi biblica e patristica fra tardo antico
ed altomedioevo, Bari 1991, pp. 25-44.



La proposta di «<incontrare» s. Agostino non ¢ un semplice «invito
alla lettura» (oggi tanto di moda!), & piuttosto il bisogno gioioso di
ripercorrere insieme le tappe piti importanti della sua esperienza
umana, intellettuale e di fede, con un coinvolgimento che non sia solo
impegno della mente, ma apertura, ascolto e risposta del cuore. Dire
«di» lui significa intrecciare una comunicazione dialogica «con» lui,
viva, vibrante, profonda ed essenziale, sull’«<unum necessariumo.

Il viaggio nel suo itinerario biografico, inoltre, si rivelera interes-
sante sotto un altro profilo: esso potra esser letto anche come meta-
fora della crisi di un’epoca, in cui convivono inquieto senso di smar-
rimento e insieme acuto bisogno di stabilita: un mondo ¢ ormai al
crepuscolo, I'altro fa fatica a nascere. Oltre che narrazione del per-
corso dell’animo umano che, muovendosi tra dubbi e contraddizioni,
cadute e riprese, approda alfine alla verita, a Dio, «abisso di gioia
interiore», & racconto di una societa di uomini che, collettivamente,
esperimentano la perdita di riferimenti orientativi, ma anche il ri-
trovamento (o la possibilita del ritrovamento) di vie maestre su cui
dirigere i passi della storia. S. Agostino fu infatti testimone diretto
di una stagione della storia drammatica e insieme ricca di speranze
e di futuro, ne interpretd magistralmente I'ansia di rinnovamento
senza rinnegare il passato, anzi recuperandone le radici culturali e
ravvivandole alla luce della fede cristiana.

Breve profilo biografico

S. Agostino, Padre e Dottore della Chiesa, visse e maturo la sua
riflessione e la sua conversione a cavallo tra il 300 e il 400 dell’era
cristiana. i

Nato a Tagaste (odierna Souk-Ahras), in Numidia (Algeria), nel 354,
da Monica, fervente cristiana, e Patrizio, pagano ma fattosi battez-
zare pochi giorni prima di morire, studia nella vicina Madaura e a
Cartagine, dove conduce un genere di vita «dispersivo» e dissoluto.
1l suo desiderio inquieto ed ardente di sapere trova provvidenziale
appagamento nell’incontro con un’opera di Cicerone, I'Hortensius,
nella quale 'autore mostra che la vera felicita sta nella sapienza, che
percio et petenda esset et colenda.

Quel libro veramente mutd i miei sentimenti, - leggiamo nelle Confessioni
- muto persino le mie preghiere verso di te, o Signore, rese diversi i miei
propositi e i miei desideri. Improvvisamente ogni speranza umana mi di-
vento vile e, con I'ardore incredibile della mia anima, bramavo l'immorta-

10



lita della sapienza. [...] Per cio solo mi piaceva quell’esortazione, poiché mi
incitava a seguire non questa o quella setta [scuola filosofica], ma ad amare,
cercare, apprendere, possedere e abbracciare fortemente la sapienza stessa,
qualunque essa fosse. Con veeimenza quel discorso mi eccitava, mi accen-
deva e io ardevo; solo una cosa frenava in me tale ardore: ivi non trovavo
il nome di Cristo.

Stabilii di applicarmi allo studio della Sacra Scrittura per vedere cosa essa
fosse. Ed ecco che vi trovo una dottrina non comprensibile per i superbi né
chiara ai fanciulli, ma all’inizio umile, poi sublime e velata di mistero.

Io non ero in grado di poter penetrare in essa o piegare la fronte dietro
1 suoi passi. [...] Il mio orgoglio rifuggiva da quella maniera di esprimersi
e il mio acume non penetrava nel suo intimo. Essa era tale da crescere in-
sieme ai piccoli, ma io, gonfio di superbia, mi volevo credere grande, sde-
gnando ancora essere bambino®.

Con la speranza di trovare quel vero a cui anela si rivolge al
manicheismo’, che lo attrae e soddisfa di piu.

Si unisce ad una donna ed ha un figlio, Adeodato, che morira al-
I'eta di 17 anni (nel 389).

Insegna arti liberali nelle citta africane di Tagaste e Cartagine, a
Roma, a Milano. Trascorsi alcuni anni, lo scetticismo, al quale pure
si € accostato, e il manicheismo, che per molti costituiscono rispo-
ste convincenti alle domande piti impegnative, gli si rivelano «sen-
tieri interrotti». La sua ansia di verita e di felicita non si placa.

Esperimenta una solitudine immensa. E inquieto. Combatte un’ac-
canita battaglia con se stesso. A Milano & decisivo 'incontro col ve-
scovo Ambrogio.

Impazzivo per rinsavire e morivo per rivivere consapevole del mio male
presente, ignaro del mio bene imminente®.

Mentre io stavo decidendo di servire ormai il Signore Dio mio, come da
tempo avevo progettato, ero io a volere, io a non volere; io in entrambi i casi.
Non era totale il volere, non lo era il non volere. Per questo combattevo con
me stesso e da me stesso mi dissociavo, una dissociazione che avveniva in-
dubbiamente mio malgrado, attestando perd non la natura di una mente
estranea, bensi la miseria della mia. In questo senso non ero pitl io a provo-

6 Confessiones, 111, 4-5.

711 manicheismo & una dottrina nata in Persia e predicata da Mani nel III secolo d.C.
Assai diffusa in tutto il bacino del Mediterraneo al tempo di s. Agostino, sostiene che
la duplicita Dio-mondo risale alla duplicita di due principi cooriginari e separati: I'uno
buono, della luce, I'altro malvagio, delle tenebre. Era una ripresa dello gnosticismo,
che identificava la materia col male e negava la creazione.

8 Confessiones, VIII, 8.

11



carla, ma il peccato che abitava in me, derivante dalla punizione di un pec-
cato ancora pitt libero, in quanto figlio di Adamo®.

E ancora:

Quando l'eternita ci attrae in alto e il piacere di un bene temporale ci trat-
tiene in basso, I'anima stessa non ¢ in grado di volere quello o questo con
tutta la sua volonta; percio ¢ dilaniata da un profondo tormento, poiché la
verita le fa anteporre il primo, mentre I’abitudine non le fa deporre il
secondo!®.

[...] Andavo dicendo dentro di me: «Ecco, ora ci siamo, ci siamo» e insieme
alla parola mi avvicinavo ormai alla decisione. Ero gia sul punto d’agire e
non agivo, ma non ricadevo indietro: mi fermavo vicinissimo a riprender
fiato... Esitavo a morire alla morte e a vivere alla vita! Il peggio ormai alli-
gnato aveva pil potere su di me del meglio ancora inesplorato. Quanto pit
quella frazione di tempo in cui sarei diventato diverso s’avvicinava, tanto
piti mi incuteva un terrore diffuso; non mi respingeva indietro, pero, né m’'al-
lontanava: mi teneva sospeso“.

Prega: «Signore, fino a quando?»

Ode una voce di fanciullo che canta come un ritornello: «Tolle,
lege». Prende, apre e legge: «Non piu gozzoviglie e ubriachezze, non
piu impurita e dissolutezze: rivestitevi invece del Signore Gesu Cri-
sto e non seguite la carne nei suoi desideri» (Lettera ai Romani, 13,
13-14). «Non volli leggere pil; non v’era bisogno. Giunto alla fine del
versetto, subito, come se nel mio cuore fosse stata infusa una luce
di certezza, si dileguarono tutte le tenebre del dubbio»".

1l brillante e stimato retore Agostino, rinato a vita nuova, balbetta
«le prime parole a te, luce, ricchezza, salvezza, Signore Dio. Delibe-
rai[...] di non troncare clamorosamente, ma di sottrarre tacitamente
il magistero della mia lingua al mercato delle chiacchiere, affinché
i giovani dediti allo studio, non della tua legge, non della tua pace,
ma di folli menzogne di battaglie forensi pitt non continuassero a
comprare dalla mia lingua armi alla loro pazzia»'.

La notte di Pasqua del 387 a Milano Agostino riceve il battesimo
dalle mani di Ambrogio.

Da quel momento una ¢ la sua meta: «noverim me, noverim te!»!.

9 Ivi, 10.

10 Tbid.

1 Tvi, 11.

12 Tvi, 12.

13 Ivi, IX, 1,2.

14 Soliloquia 2,1.

12



Pochi mesi dopo, mentre ¢ in viaggio per rientrare in Africa, la ma-
dre, che lo aveva raggiunto a Milano, si ammala e muore. A lei Ago-
stino dedichera, nelle Confessioni, pagine di straordinaria e palpi-
tante bellezza. Eccone qualcuna:

[...]Non tacero i ricordi che mi sorgono dall’anima riguardo alla tua serva
che mi partori nella carne affinché nascessi a questa luce temporale, e nel
cuore affinché nascessi alla luce eternals.

[...] Alla tua serva buona tu avevi fatto questo gran dono che tra anime
in dissidio e in discordia, qualunque esse fossero, si mostrava apportatrice
di pace, tanto che dopo aver ascoltato molte parole dall’una e dall’altra, le
pit amare, quali sa vomitare chi ¢ gonfio di un risentimento antico, quando
in mordaci colloqui con ’amica presente sfoga I'odio contro la nemica as-
sente, niente rivelava all'una di quello che aveva sentito dall’altra, se non
cio che potesse riconciliarle. Poca importanza darei a questa virti, se con
tristezza non sperimentassi che una stragrande quantita di persone, per non
so quale orribile mania pestifera di far del male, troppo largamente diffusa,
non solo riferisce agli amici adirati le parole dette dai nemici pure adirati,
ma aggiunge anche cose non dette; mentre chi ha senso umano dovrebbe
non solo non destare le inimicizie tra gli uomini o accrescerle con cattive
parole, ma sentire la necessita di spegnerle con parole piene di bonta, come
faceva mia madre, che nella scuola del cuore aveva te per intimo maestro. [...].

Chiunque la conosceva molto lodava, onorava ed amava Te, poiché avver-
tiva la tua presenza nel suo cuore, attestata da una santa vita. Fu infatti sposa
di un sol uomo, aveva reso il contraccambio ai propri genitori, aveva piena-
mente governato la sua casa, aveva la testimonianza di buone opere. Aveva
educato i suoi figli dandoli tante volte alla luce, quante ne vedeva da te de-
viare. Infine, o Signore, poiché ci hai permesso per tuo dono di parlarti come
tuoi servi, prima di morire ella si curo di noi tutti che, avendo ricevuto la
grazia del battesimo, gia vivevamo insieme, come se fosse a ciascuno di noi
madre e ci servi come se fosse a ciascuno di noi figlia'é.

In Africa Agostino vende tutto e decide di fare vita cenobitica: ma

il suo progetto non ¢ il progetto di Dio. E presto chiamato ad altri
compiti, ad altre responsabilita. A Ippona (Annaba), infatti, il vescovo
_Valerio prima lo ordina prete (391), poi (395) lo nomina vescovo con
diritto di successione. Nel 396 Agostino ¢ il vescovo di Ippona. Da
questo momento il suo impegno non conoscera soste: la numerosa
e varia produzione di cui disponiamo (si contano 113 titoli di volumi,

. 300 lettere, 1000 sermoni, di contenuto filosofico, esegetico, auto-

15 Confessiones, IX, 8.
16 Tvi. 9.

13



biografico, epistolare...) ne attesta lo slancio, la profondita e 'ope-
rosita. Agostino muore nel 430, quando i Vandali delle praterie della
Slesia e dell’Ungheria assediano la sua citta e mettono fine alla do-
minazione di Roma sull’Africa del Nord. '

L'impero romano nell’eta di Agostino

Nei secoli IV e V dell’era cristiana I'autorita e il governo dell’im-
pero romano sono in declino, la crisi istituzionale che lo investe ¢
profonda, le tensioni sociali crescenti e incontrollabili, i tentativi dei
vari imperatori di evitare lo sfacelo risultano vani. Costantino e Teo-
dosio comprendono che forse la religione € I'unico mezzo per ridare
stabilita all’impero. Si cerca I’appoggio dei cristiani (313: la religione
cristiana viene ufficialmente riconosciuta; 380: il cristianesimo ¢ di-
chiarato religione di Stato). Nonostante cio6 la divisione tra le due
parti dell'impero si accentua inesorabilmente. Con Teodosio si con-
suma la separazione politica (395). Ma Occidente e Oriente si vanno
estraniando anche su altri piani. E fenomeni di disgregazione, cul-
turale, sociale, religiosa, si verificano anche, e sempre pitt imponenti,
all’interno di ciascuna delle due parti dell’impero. Si accentua, tra
l'altro, la caratterizzazione regionale delle culture e la differenzia-
zione culturale e sociale tra citta e campagna, si diffondono modi
diversi di interpretare e vivere la stessa religione cristiana, cresce
il fenomeno delle sette!’.

Fortemente stratificata, la societa di questo tempo & piramidale:
in basso gli schiavi e i coloni, poi il proletariato contadino, la pic-

17 La prima diffusione del Cristianesimo, nato nell’ambiente rurale della Palestina,
era avvenuta negli ambienti «urbani» dell'impero, veicolata dalle «lingue colte» della
citta, il greco della koiné e il latino, mentre nelle campagne, dove persistevano le lin-
gue volgari e i dialetti, i contadini rimanevano legati ad una religiosita a sfondo na-
turalistico e magico. Perché la predicazione cristiana potesse raggiungere tutti, oc-
correva percid conoscere anche le altre lingue. In Numidia, ad esempio, ancora tra
IV e V secolo la gente comune ancora parla punico, si che Agostino, molto attento
al problema, rileva che «la predicazione del Vangelo nelle nostre regioni incontra dif-
ficolta per la mancanza di chi parli la lingua punica» (Lett. LXXXIV, 2).: el s Pa
pOVESE, Introduzione alla teologia patristica, Casale Monferrato 1992, pp. 195-6. Si
giunse cosi, in tempi non troppo lunghi, a evangelizzare in siriaco, copto, armeno,
etc., lingue in cui si esprimevano culture e civilta profondamente radicate: in tal modo
anche gli <humiliores» poterono accedere alla vita spirituale e trovare finalmente giu-
sta valorizzazione.

14



cola borghesia cittadina, la classe dirigente curiale, la burocrazia,
al cui vertice stanno i «clarissimi», i ricchi «possessores».

La vita dello Stato ¢ controllata dai detentori di oro'®. I’economia
¢ fortemente in declino nelle regioni occidentali europee e del basso
Danubio, anche a causa della pirateria e delle incursioni barbariche,
ma nell’Africa occidentale ¢ intensa l'attivita delle cittd, ancora ricca
la produzione della terra, alto I'indice demografico (specie tra i con-
tadini): € anzi I’Africa la maggiore esportatrice di olio®.

La tassazione ¢ pesante, soprattutto nei confronti delle categorie
sociali pit1 basse: occorre fronteggiare 1'elevato costo di manteni-
mento delle strade, dei servizi postali, le spese per la diplomazia e
I'amministrazione civile, ma anche quellc per le feste, per i doni ai
funzionari, per le decorazioni ai dignitari.

Anche I'organizzazione difensiva e I'erezione di opere di fortifica-
zione richiedono un impegno di spesa notevole. Nonostante cio, i di-
sastri militari si fanno sempre piul frequenti e irreparabili, sempre
piu numerosi e minacciosi gli invasori barbarici, pitt massiccia la
barbarizzazione dell’esercito e della corte imperiale, con conseguente
indebolimento dello spirito militarista.

E questa dunque un’epoca di crisi drammatica e pervasiva, ma an-
che la fase pit importante della cristianizzazione del mondo antico.

In questo contesto sui cristiani pesano, oltre lo specifico impegno
di evangelizzazione, di approfondimento teologico, di difesa della
fede, anche compiti nuovi «di elaborazione culturale, di supplenza
politica, di vera e propria animazione delle realta mondane»2,

E la cosiddetta «epoca d’oro» della Patristica?' ed & anche I’epoca

18 Costantino aveva operato una rivoluzione sostituendo il solidus (moneta d’oro) al
denarius (di rame).

19 Preziose informazioni sull’Africa del tempo di Agostino si trovano in A.G. HAMMAN,
La vie quotidienne en Afrique du Nord au temps de Saint Augustin, Paris, 1979.

20 Cfr. L. Auxct (a cura di) Aurelio Agostino, Le Confessioni, libri VIII-XII, Torino 1992, p 3.
21 «Patristica» ¢ il periodo della elaborazione e sistemazione dottrinale che il Cristia-
nesimo compi nei primi secoli (fino alla meta del 700 circa). Padri della Chiesa sono
chiamati «gli scrittori ecclesiastici che si sono distinti per dottrina ortodossa e san-
tita di vita, e sono riconosciuti dalla Chiesa come testimoni della tradizione divina»
(G. ZANNONI, s.v. Padri della Chiesa, in Enciclopedia Cattolica, 1X); sull’argomento cfr.,
anche per il punto di vista protestante, A. BENOIT, L’attualitd dei Padri della Chiesa,
Bologna 1970. Recentemente (1989) la Congregazione per I’Educazione Cattolica ha
emanato (per i tipi della Tipografia Poliglotta Vaticana) una Istruzione sullo studio
dei Padri della Chiesa nella formazione sacerdotale (=IPC). In essa, tra l'altro, leg-
giamo: «La rivisitazione delle varie tappe della storia della teologia rivela che mai
la riflessione teologica ha rinunciato alla presenza rassicurante ed orientatrice dei
Padri. Al contrario, essa ha sempre avuto la viva coscienza che nei Padri vi & qual-
cosa di singolare, di irripetibile e di perennemente valido, che continua a vivere e resiste

15



di acuti contrasti dottrinali?2.

Nel cuore del pensiero agostiniano

In questo difficile e complesso, diviso ed eterogeneo periodo del
tardo impero romano visse, dunque, Agostino, pienamente € profon-

alla fugacita del tempo. Come si & espresso a tale proposito il Sommo Pontefice Gio-
vanni Paolo II, “della vita attinta ai suoi Padri la Chiesa ancor oggi vive; sulle strut-
ture poste dai suoi primi costruttori ancor oggi viene edificata, nella gioia e nella
pena del suo cammino e del suo travaglio quotidiano” (n. 2). La considerazione del-
l'attuale clima culturale fa poi emergere le molte analogie che legano il tempo pre-
sente con I'epoca patristica nonostante le evidenti differenze. Come allora, anche oggi
un mondo tramonta mentre un altro sta nascendo. Come allora, anche oggi la Chiesa
sta compiendo un delicato discernimento dei valori spirituali culturali, in un pro-
cesso di assimilazione e di purificazione, che le permette di mantenere la sua iden-
tita e di offrire, nel complesso panorama culturale di oggi, le ricchezze che la espres-
sivita umana della fede puo e deve dare al nostro mondo. Tutto ciod costituisce una
sfida per la vita dell’intera Chiesa e in modo particolare per la teologia, la quale, per
assolvere adeguatamente i suoi compiti, non puo non attingere dalle opere dei Padri,
come analogamente attinge dalla Sacra Scrittura (n. 3). L'osservazione odierna della
realta ecclesiale, infine, mostra come le esigenze della pastorale generale della Chiesa
e, in modo particolare, le nuove correnti di spiritualita reclamano alimento solido
e fonti sicure di ispirazione. Di fronte alla sterilita di tanti sforzi, torna spontaneo
pensare a quel fresco soffio di vera sapienza ed autenticita cristiana, che promana
dalle opere patristiche. E un soffio che ha gia contribuito, anche recentemente, ad
approfondire numerose problematiche liturgiche, ecumeniche, missionarie e pasto-
rali, le quali, recepite dal Concilio Vaticano II, sono considerate per la Chiesa di oggi
fonte di incoraggiamento e di luce [...]» (n. 4). E ancora, al n. 20: «storicamente l'e-
poca dei Padri ¢ il periodo di alcune importanti primizie dell’ordinamento ecclesiale.
Sono stati essi a fissare “I'intero canone dei Libri Sacri”, a comporre le professioni
basilari della fede (regulae fidei), a precisare il deposito della fede nei confronti delle
eresie e della cultura contemporanea, dando cosi origine alla teologia. Inoltre sono
ancora essi, che hanno gettato le basi della disciplina canonica (statuta patrum, tra-
ditiones patrum), e creato le prime forme della liturgia, che rimangono un punto di
riferimento obbligatorio per tutte le riforme liturgiche posteriori. I Padri hanno dato
in tal modo la prima risposta consapevole e riflessa alla Sacra Scrittura, formulan-
dola non tanto come una teoria astratta, ma come quotidiana prassi pastorale di espe-
rienza e di insegnamento nel cuore delle assemblee liturgiche riunite per professare
la fede e per celebrare il culto del Signore risorto. Sono stati cosi gli autori della prima
grande catechesi cristiana».

22 Furono formulate numerose dottrine riguardanti: il mistero trinitario (arianesimo,
modalismo, triteismo), il mistero di Cristo (monofisismo, nestorianesimo, adozioni-
smo, docetismo, apollinarismo), il mistero della Chiesa (donatismo, priscillianismo,
novazianismo, montanismo).

16



damente immerso in esso, partecipe delle sue crisi e contraddizioni,
attraversato dai medesimi turbamenti, dalle medesime inquietudini,
attese, domande dei suoi contemporanei. Ma quando a lui, assetato
di verita, la Verita apparira in tutta la sua pervasiva presenza («La
verita & Dio... Essa ¢ presente dovunque, se I'occhio del cuore &
aperto»?®) allora egli impegnera tutto il resto della sua vita per pro-
porre, annunciare e vivere il «gaudium de veritate»: la risposta defi-
nitiva e sicura per gli uomini del suo tempo (e di sempre).

Tardi ti ho amato, o bellezza tanto antica e tanto nuova, tardi ti ho amato!
Tu eri dentro e io fuori; ivi ti cercavo gettandomi, deforme, su queste belle
cose da te fatte.

Tu eri con me, ma io non ero con te, perché mi tenevano lontano quelle
creature che, se non esistessero in te, non avrebbero esistenza.

Tu mi hai chiamato, hai gridato, hai vinto la mia sordita. Tu hai balenato,
hai brillato, hai dissipato la mia cecita. Hai sparso il tuo profumo, io I’ho
respirato ed ora a te anelo. Ti ho gustato ed ora ho fame e sete. Mi hai toc-
cato ed ardo dal desiderio della pace tua?*.

Per molte cose s’affanna il cuore mio[...], in questa poverta di vita. Di so-
lito & abbondante la miseria dell’'umana intelligenza, perché vi & pit impe-
gno per la ricerca che per la scoperta della verita; ed il chiedere & piu lungo
che l'ottenere; e la mano si stanca pit a bussare che a ricevere. [...] Ma ab-
biamo la promessa, chi potra renderla vana? Se Dio & con noi, chi potra es-
sere contro di noi? Domandate e riceverete; cercate e troverete; bussate e
vi sara aperto. Poiché chi chiede riceve e cercando trova ed a chi bussa sara
aperto. Sono tre promesse; chi pud temere di essere ingannato quando la
Verita promette??5.

La verita non ¢ un dato oggettivo, esterno alla persona che la cerca,
ma ne costituisce la natura piti intima: ¢ nell’interiorita dell’'uomo
che essa dev’essere cercata (in interiore hominis habitat veritas); &
nel cuore dell'uomo che abita la verita somma, Dio, che & percio «den-
tro di me pitu del mio intimo e pit in alto della mia parte piu alta»
(Tu, autem, Domine, eras interior intimo meo, et superior SUMmo
meo)e.

La verita trovata, riconosciuta e vissuta, poi, non poteva non in-
durre lui, impegnato sul versante culturale e di approfondimento

23 Enarrationes in Psalmos, 30, 2.
24 Confessiones, X, 27.

25 Tvi, XII, 1.

26 Tvi III, 6, 11.

167



teologico, non meno che su quello spirituale e pastorale, a porsi il
problema del rapporto tra la verita del Cristianesimo e le verita delle
diverse dottrine filosofiche greco-romane (stoicismo, epicureismo,
scetticismo, gnosticismo, neoplatonismo) presenti e diffuse al suo
tempo.

Nel De doctrina christiana leggiamo: «Se coloro che sono chiamati
filosofi hanno detto cose vere e consone alla nostra fede... non solo
non devono incutere motivo di timore, ma... devono essere reclamate
a nostro uso»?'.

Egli, convinto, con gli altri Padri della Chiesa, che «I'insegnamento
cristiano contiene un nucleo essenziale di verita rivelate che costi-
tuiscono la norma per giudicare della sapienza umana e per distin-
guere la verita dall’errore», accoglie il contributo che viene dalla sa-
pienza antica «come procedente dall’'unica fonte della sapienza, che
¢ il Verbo»2. E nel riconoscimento del dinamismo cordiale di fede
e di ricerca razionale (intellectus fidei) indica il superamento dello
scetticismo che frena gli aneliti della verita, del materialismo «che
impedisce alla mente di percepire la sua unione con le realta intelle-
gibili», del razionalismo «che ricusando la collaborazione della fede,
si mette nella condizione di non capire il mistero dell'uomo»%.

Ma il mistero cristiano resta sempre - sottolinea Agostino - «supe-
riore ad ogni intendimmento e parola umana»*. Esso pertanto ri-
chiede di essere avvicinato da «uomini pienamente dotti e veramente
spirituali»3, i quali giudicano la loro scienza teologica una «docta
ignorantia»32.

Lo sforzo intellettuale per capire la fede sia accompagnato - rac-
comanda s. Agostino - dalla pratica dell’amore, «che rendendo amico
il conoscente al conosciuto, diventa per sua stessa natura fonte di
nuova intelligenza»3?. Infatti «<nessun bene & perfettamente cono-
sciuto se non & perfettamente amato»**.

27 De doctrina christiana 2, 40, 60-61.

28 Cf. IPC n. 30.

29 Cf. la Lettera apostolica di Giovanni Paolo II nel XVI centenario della conversione
di sant’Agostino: Augustinum Hipponensem, Parte IV.

30 Contra Iulianum 2, 8.

31 Epistula 118, 32.

33 Cf. IPC n. 39.

34 De diversis quaestionibus LXXXIII, q. 35, 2.

18



ADbbi la carita e avrai tutto, perché senza di essa a nulla giova tutto cio
che potrai avere®

L'amore & un dovere che si soddisfa quando si adempie, ma vi si & obbligati
anche quando sia stato soddisfatto, poiché non vi & istante in cui non si debba
adempiere; e non ¢ nemmeno un bene che si perda quando si da ad altri, che
anzi si moltiplica col darlo, poiché si da solo con l'averlo e non gia col man-
carne. E poiché non si puo dare se non si ha, non pud nemmeno aversi se non
si da; al contrario, anzi, anche quando uno lo da, cresce in lui e tanto pitt uno
ne acquista quanto pitt numerosi sono coloro ai quali lo da. Orbene, come po-
trebbe essere negato agli amici I'amore ch’é dovuto persino ai nemici? Ma ai
nemici 'amore & mostrato con qualche riserva, mentre agli amici & dimostrato
in contraccambio senza alcuna riserva. Esso tuttavia fa di tutto per ricevere
cio che da, anche da coloro.ai quali rende bene per male. Se infatti amiamo
sinceramente un nemico, desideriamo che diventi nostro amico, poiché non
lo amiamo se non desideriamo che sia buono; ma ci6 non avverra mai se non
abbandonera il peccato dell'inimicizia. L’amore dunque non si dona come il
denaro. Anche prescindendo dal fatto che il denaro, dandolo agli altri, dimi-
nuisce mentre I'amore s’accresce, essi differiscono anche per il fatto che se
daremo a uno del denaro, a quel tale vorremo pitt bene se non cercheremo
di riaverlo, mentre uno non puo essere veramente prodigo d’amore se non esige
il ricambio dell’amore che egli dona. Quando infatti si riceve del denaro, se
ne appropria chi lo riceve mentre chi lo dona se ne espropria; 'amore invece
non solo.cresce nel cuore di chi lo esige da parte di colui che egli ama, anche
se non lo riceve in cambio, ma anche colui, dal quale lo riceve comincia ad
averlo quando lo ricambia®.

«Sovvertimento dell’amore», ¢ il male. Infatti: «da dove proviene
il male se Dio ha fatto, lui buono, tutte le cose buone? Certamente
egli ¢ il bene piu grande, il sommo Bene, e meno buone sono le cose
che fece; tuttavia e creatore e creature tutto & bene. Da dove viene
dunque il male??: il male ontologico (il nulla che si oppone all’es-
sere), il male morale (che si oppone al bene), il male fisico (il timore
della morte e 'assenza di verita)?

Il male morale sta - secondo Agostino - in un libero atto di scelta
della volonta che si volge al «minor bene» in luogo del maggiore. Esso
non ¢ nell’'oggetto, ma nel modo della scelta: «deficitur non ad mala,
sed male»®. :

E l'uomo, dunque, il’-'résponsabile della propria condotta pecca-
minosa e non - come so_s‘_[‘enevano i manichei - il principio negativo.

35 Tractatus in Johannis Evangelium 32, 8.
36 Epistula 192, 1-2.

37 Confessiones, VII, 5-7. .

38 De libero arbitrio, 2, 41-42.

19



Né I'uomo & capace da solo di risollevarsi dalla caduta e di raggiun-
gere da sé la salvezza - come credevano i pelagiani®; anzi «il libero
arbitrio non vale che a peccare, se rimane nascosta la via della ve-
rita»*, poiché sia la possibilita di volere il bene, che la volonta ef-
fettiva del bene e la conseguente azione buona*' vengono dalla spe-
ciale iniziativa divina della Grazia. Col peccato infatti & andata per-
duta la pienezza di liberta che era all’origine: la liberta piena sup-
pone allora l'intervento dello Spirito che illumina il libero arbitrio.
Da qui il profondo significato dell'invocazione agostiniana: «Dona,
Signore, cid che comandi, comanda cio che vuoi»*2.

Il peccato (aversio a Deo et conversio ad creaturam) sta allora nel fer-
marsi ad amare cid che invece dovrebbe essere strada ad una rivela-
zione piu profonda.

Allora

qual & l'oggetto che dobbiamo scegliere per il nostro amore piu grande se
non quello che troviamo essere il migliore di ogni altro? Quest’oggetto ¢ Dio
e porre qualcosa al di sopra di lui o al suo stesso livello & mostrare che non
sappiamo amare noi stessi. Infatti il nostro bene cresce man mano che ci
accostiamo a lui, di cui niente & migliore®.

«Ma che amo, quando amo te?». La risposta Agostino la consegna
a pagine di straordinaria delicatezza e luminosa profondita, che me-
ritano di essere rilette, gustate e meditate.

Non una bellezza corporea, né una grazia temporale: non lo splendore della
Juce cosi caro a questi miei occhi, non le dolci melodie delle cantilene d’o-
gni tono, non la fragranza dei fiori, degli unguenti e degli aromi, non la manna
e il miele, non le membra accette agli amplessi della carne. Nulla di tutto
cid amo, quando amo il mio Dio. Eppure amo una sorta di luce e voce e odore
e cibo e amplesso nell’amare il mio Dio: la luce, la voce, I'odore, il cibo, 'am-
plesso dell'uomo interiore che ¢ in me, ove splende alla mia anima una luce

39 Pelagio, monaco venuto a Roma daila Bretagna, mette I’accento sull’autonomia
della liberta, tanto da misconoscere il ruolo della grazia, il peso del peccato origi-
nale e il valore salvifico della redenzione di Cristo.

40 De spiritu et littera 3, 5, 59-60.

41 Le tre facolta dell’anima: memoria, intelletto e volonta, sono distinte ma si inte-
grano; esse rispecchiano, infatti, le tre persone della Trinita, distinte ma della stessa
natura, il Padre, il Figlio, lo Spirito, ciascuna omologabile analogicamente alle fun-
zioni dell’anima.

Con la riflessione sviluppata nell’'opera De Trinitate Agostino espresse nella forma
praticamente definitiva il pensiero ortodosso sull'argomento.

42 Confessiones X, 29.

43 Epistula 155, 4, 13.

20



non avvolta dallo spazio, ove risuona una voce non travolta dal tempo, ove
olezza un profumo non disperso dal vento, ov’¢ colto un sapore non atte-
nuato dalla voracita, ove si annoda una stretta non interrotta dalla sazieta.
Ci6 amo, quando amo il mio Dio.

Che & ci6? Interrogai la terra, e mi rispose: «Non sono io»; la medesima
confessione fecero tutte le cose che si trovano in essa. Interrogai il mare,
i suoi abissi Q i rettili con anime vive, e mi risposero: «Non siamo noi il tuo
Dio; cerca sopra di noi». Interrogai i soffi dell’aria, e tutto il mondo aereo
con i suoi abitanti mi rispose: «Erra Anassimene, io non sono Dio». Interro-
gai il cielo, il sole, la luna, le stelle: «Neppure noi siamo il Dio che cerchi»,
rispondono. E dissi a tutti gli esseri che circondano le porte del mio corpo:
«Parlatemi del mio Dio; se non lo siete voi, ditemi qualcosa di lui»; ed essi
esclamarono a gran voce: «E lui che ci fece». Le mie domande erano la mia
contemplazione; le loro risposte, la loro bellezza.

[...] Non appare a chiunque ¢ dotato compiutamente di sensi quella bel-
lezza? Perché dunque non parla a tutti nella stessa maniera? Gli animali
piccoli e grandi la vedono, ma sono incapaci di fare domande, poiché in essi
non ¢ preposta ai messaggi dei sensi una ragione giudicante. Gli uomini pero
sono capaci di fare domande, per scorgere quanto in Dio & invisibile com-
prendendolo attraverso il creato. Senonché il loro amore li asservisce alle
cose create, € i servi non possono giudicare. Ora, queste cose rispondono
soltanto a chi le interroga sapendo giudicare: non mutano la loro voce, os-
sia la loro bellezza, se uno vede soltanto, mentre l'altro vede e interroga,
cosi da presentarsi all’'uno e all’altro sotto aspetti diversi; ma, pur presen-
tandosi a entrambi sotto il medesimo aspetto, essa per ['uno ¢ muta, per
I'altro parla; o meglio, parla a tutti, ma solo coloro che confrontano questa
voce ricevuta dall’esterno, con la verita nel loro interno, la capiscono*.

Ora, poiché radice di tutti i mali dell’'umanita & la superbia, s. Ago-
stino insiste nel raccomandare la pratica dell’'umilta come suo salu-
tare rimedio.

All’amico Dioscoro scrive:

A Cristo vorrei che ti assoggettassi con la pit profonda pieta e che, nel
tendere alla verita e nel raggiungerla, non ti aprissi altra via che quella aper-
taci da lui il quale, essendo Dio, ha veduto la debolezza dei nostri passi. La
prima via ¢ 'umilta, la seconda & I'umilta e la terza & ancora I'umilta: e ogni
qualvolta tornassi ad interrogarmi, ti risponderei sempre cosi. Non perché
non ci siano altri precetti degni d’essere menzionati, ma perché la superbia
ci strappera senz’altro di mano tutto il merito del bene di cui ci rallegriamo,
se 'umilta non precede, accompagna e segue tutte le nostre buone azioni

44 Confessiones X, 6-8.

21



in modo che ’anteponiamo per averla di mira, la poniamo accanto per ap-
poggiarci ad essa, ci sottoponiamo ad essa perché reprima il nostro
orgoglio®.

La profondita e 'ampiezza «a tutto campo» delle sue riflessioni
portano Agostino a ripensare anche la storia alla luce dell’incarna-
zione di Cristo che ha operato la liberazione dai vincoli del peccato,
inaugurando il novum saeculum, quello della grazia, contrapposto
al secolo pagano, del peccato.

La reinterpretazione della storia che egli sviluppa «rivela la sua
attualita nell’essere tentativo di risposta ad un’‘eta d’angoscia’, ad
un’esperienza storica della crisi e del crollo: dinanzi allo sfasciarsi
dell’impero romano, [...] dinanzi al crollo dei miti e di valori seco-
lari e alla prospettiva di un nichilismo radicale, [...] Agostino ha il
coraggio di ripensare unitariamente e teologicamente tutta la sto-
ria, non solo quella ‘sacra’, ebraico-cristiana, ma anche quella pa-
gana, e quella romana in particolare. [...] ‘

La storia, [...] pitt che la ‘marcia trionfale di Dio nel mondo’, [...]
si rivela una confessante, umile assunzione del peso, del tragico tra-
vaglio, della croce della storia, per tollerarla cristianamente. Il Dio
cristiano &, allora, si il Dio ‘Signore della storia’, ma anche il Dio
che, per amore, assume su di sé tutta I'oscurita di essa, per redimerla
[...]: il Dio cristiano si piega ad accettare lo scandalo dell'ombra crea-
turale del saeculum, che copre la Luce, la Gloria della trascendenza.

Nella storia, la verita divina o & figurata, simboleggiata, o € si ri-
conosciuta, ma solo nel suo essere nascosta, coperta, o, tutt’al piu,
sfigurata; dunque essa non ¢ mai scoperta, ma sempre da interpre-
tare, da rintracciare, da riconoscere credendo e mai possedendo, ri-
schiando e mai calcolando»*.

La creazione e la redenzione hanno impresso al tempo direzione
e significato: la storia & ricca di senso, essa & strumento di progresso
verso l’eternita. Essendo solo Dio il Senso, solo Lui puo donare senso
al tempo. i

I pagani avevano sostenuto l'insensatezza della storia o I'esistenza
in essa di un senso immanente perché concepivano solo la storia «del
tempo esteriore» che non puo contenere «il valore positivo di pro-
gresso, che & dato invece solo quando Dio ne ¢ I'autore e il protago-

45 Epistula 118, 3, 22.
46 G. LETTIERI, I] senso della storia in Agostino d’Ippona, Torino 1988, 9-10.

29



nista, cioe nell’ordine soprannaturale»*’. Non gli storici e filosofi
pagani, dunque, ma solo i profeti, illuminati dallo Spirito Santo, pos-
sono scorgere le «cause degli eventi futuri come gia presenti nel su-
premo principio delle cose»*®. Ora, poiché la storia della Chiesa &
storia dell’azione dell’Eterno nel tempo e della redenzione del tempo
da parte dell’Eterno®, ¢ - per s. Agostino - solo nella Chiesa che av-
viene lo svelamento del senso, ¢ la Chiesa che rende visibile la «pos-
sibilita» della salvezza liberatrice. Il «<novum saeculum», tempo della
possibilita e della liberta, & percio il tempo della Chiesa, e in esso
«il demonio legato [...] non ha facolta di dispiegare fino in fondo la
sua tentazione, con cui puo, con la forza o con I'inganno, sedurre gli
uomini costringendoli dalla sua parte con la violenza o ingannan-
doli con frode»>. «Si risvegli dunque la fede: la realta & dinanzi a
noi, si vede, si tocca, s'impone agli occhi anche di quelli che non vo-
gliono vedere. [...] Ecco, i giorni che furono preannunciati sono or-
mai giunti»3!. «La verita colpisce anche gli occhi chiusi»®2. Infatti
«grandi cose si sono compiute, ma profeticamente! Sulla terra, ma
ispirate dal cielo; per mezzo di uomini, ma per volonta di Dio»%.

Fermo e tenace nella difesa dell’ortodossia in un contesto eccle-
siale pericolosamente diviso per il fiorire di numerose eresie, s. Ago-
stino invitava alla pratica del confronto e della persuasione, e con-
dannava i metodi coercitivi e violenti che il governo imperiale o espo-
nenti ecclesiastici adottavano nei confronti degli eretici, secondo il
principio, da lui stesso sempre applicato, dell’«interficere errorem»
ma «diligere errantem». Cosi, dimostrando una sensibilita autenti-
camente ecumenica, lavoro per la riconciliazione, convinto assertore
com’era dell’unita e cattolicita della Chiesa (la Chiesa una & neces-
sariamente anche universale, diffusa su tutta la terra), dalla sua san-
tita (lo Spirito Santo, vera anima della Chiesa, vivifica tutti i suoi

47 V. Lo, 11 «De Civitate Dei» e la coscienza storiografica di Sant’Agostino, in La sto-
riografia ecclesiastica nella tarda antichita, Atti del Convegno di Erice (1978), Mes-
sina 1980, p. 485.

48 De Trinitate 4, 17, 22.

49 Cfr. G. LETTIERI, op. cit., 142 ss.

50 De civitate Dei 20, 8, 1.

ST 197, 55 2.

52 Tractatus in Iohannis Evangelium 12, 2.

53 De Trinitate, 16, 37.

23



membri, che cosi producono frutti di santita) ed apostolicita (la
Chiesa particolare, attuazione dell'unica Chiesa universale, ha per
suo capo il vescovo, legittimo successore degli Apostoli).

In questo secolo tutti sono pellegrini, sebbene non tutti desiderino tor-
nare nella patria. Ma proprio a causa di questo viaggio noi incontriamo le
sofferenze dovute a sconvolgimenti e tempeste; & quindi necessario che siamo
almeno nella barca. Poiché se nella barca corriamo pericoli, fuori della barca

andiamo incontro ad una morte sicura®.

E allora

quando siamo tentati badiamo soltanto di non uscire dalla barca e get-
tarci in mare. Essa sola porta i discepoli e accoglie Cristo. E vero, essa corre
pericolo nel mare, ma senza di essa uno va in perdizione. Rimani pero ben
saldo e prega Dio>.

Per quale strada dobbiamo andare alla patria? Vi andiamo per lo stesso
mare, ma stando dentro al legno’.

Da queste premesse Agostino fa discendere I'esigenza di adattare
la predicazione evangelica agli specifici contesti culturali dei desti-
natari, ricorrendo ai loro concetti e alla loro lingua, al fine di ren-
dere I’annuncio efficace ed adeguato. Cio richiede lo sforzo di let-
tura e comprensione intelligente e sapiente delle realta particolari:
¢ la grande opera di inculturazione cristiana iniziata dai Padri e oggi
ancora insistentemente raccomandata per la «nuova evangelizza-
zione»>’.

Conclusione

La nostra epoca, cosi nei luoghi pitt lontani come in quelli a noi
prossimi, ci appare drammaticamente e irrimediabilmente decaduta.
Ma noi credenti sappiamo di dovere coltivare e annunciare, nella
fede, con s. Agostino, la speranza che «nell'insondabile saggezza di

54 Sermo 75, 2, 2.

55 1vi, 3, 4.

56 Enarrationes in Psalmos 103, S 4, 4.

57 Si veda la costituzione pastorale Gaudium et Spes, al n. 40 e anche la lettera enci-
clica Redemptoris missio di Giovanni Paolo I, nella quale ¢ detto: «L'inculturazione
& lintima trasformazione degli autentici valori culturali mediante 'integrazione nel
Cristianesimo e il radicamento del Cristianesimo nelle varie culture» (V, 52).

24



Dio tanto il tempo, quanto il processo storico presentano svolte im-
prevedibili»®, e che «ora ¢ il tempo della misericordia [...] Non passi
invano, fratelli, il grande tempo della misericordia, non passi invano
per noi»*. Per questo Agostino raccomanda di vivere bene e di non
stancarsi di pregare, perché «Qui fecit te sine te, non te iustificat
sine te» (chi ti ha creato senza di te, non ti giustifica senza di te)®.
Dunque «cantiamo Dio nella nostra vita», perché «questa nostra vita
€ speranza, poi sara eternita. La vita della vita mortale ¢ la speranza
nella vita immortale»S'.

La via ¢ indicata, ed ¢ verita e vita, il sentiero & tracciato: sapremo
noi vederla, intraprenderla e percorrerla fino in fondo, con ’aiuto
di Dio?

58 De civitate Dei IX, 22.
59 Enarrationes in Psalmos 32,11, S 1, 10.

60 Sermo 169, 13, 11.
81 Enarrationes in Psalmos 103, 4, 17.

25






