BRUNO MARRA s.j.*

Criteri di verifica
dei paradossi della verita

Sommario: Premessa. - La necessita di un radicamento assoluto della
norma. - Continuita e discontinuita nell’affermazione della malizia
della menzogna . - Processo individuativo della norma morale. - L'at- i
titudine argomentativa dell’etica in quanto scienza pratica. - Conclu-
sione.

Premessa

Spesso gli intellettuali e i pensatori, sofferenti davanti a un pre-
sente molto sgradevole, preferiscono recuperare i momenti migliori
del passato remoto, idealizzandolo. Non considerando l'attualita pra-
tica dei fatti, cosi lusingano diverse illusioni, anche se raramente
offrono contributi concreti per capire la realta. A quarantadue anni
dalla loro condanna a morte per spionaggio (13 giugno 1993) sulla
sedia elettrica del penitenziario di Sing Sing, Julius ed Ethel Rosen-
berg, comunisti ed ebrei, sono stati assolti al termine di una «rievo-
cazione giudiziaria» svoltasi a New York nal 1992. L’'ombra dei Ro-
senberg sembra continuare ad ossessionare 1'’America. Da allora sono
stati scritti sul caso innumerevoli libri, girati films e inchieste tele-
visive. Periodicamente la stampa ha pubblicato documenti con la pre-
tesa di provare in modo definitivo la tesi della colpevolezza o quella
opposta dell’innocenza. Lo scopo di questo immenso sforzo, alimen-
tato dalla cattiva coscienza, & di trovare una volta per tutte la ve-
rita. E molto verosimile che l'intera verita sul caso Rosenberg non
si sapra mai. Sulla falsariga di queste considerazioni si pongono le
attuali ricerche sulla verita condotte dai teologi moralisti italiani
(ATISM) nel corso del loro congresso nazionale svoltosi a Roma nel
settembre 1994. In questo contesto il problema della verita & stato
affrontato in correlazione con I’ethos e cid ha dato un paradigma di
interpretazione ai vari interventi. E proprio per individuare tale rap-

*Docente di teologia della morale presso la sezione «S. Luigi» della Pontificia Uni-
versita Teologica dell'Ttalia Meridionale di Napoli



porto utilmente, non & stato possibile esimersi dall’affrontare seria-
mente il complesso problema della definizione di questi due aspetti
e della delimitazione dell’area di ricerca cui essi si rivolgono. Va su-
bito chiarito che essi, anzitutto, rappresentano un particolare svi-
luppo delle riflessioni relative all’antropologia filosofica. Inoltre co-
stituiscono, nell’insieme, una nuova prospettiva di indagine sul fatto
morale e, quindi, riutilizzano almeno in parte le riflessioni che sono
state accumulate nelle scienze relative alla «cultura» e alla «societa»,
organizzandole secondo una misura interpretativa che trova il suo
caposaldo nel dato rivelato.

Pur nelle sue contraddizioni, nell’incertezza dei limiti, nella flui-
dita e variazione continua delle definizioni, I’ermeneutica assume
grande importanza per la scienza morale, non solo per la serie note-
vole di contributi metodologici, ma anche perché essa esprime e rap-
presenta alcune determinate istanze nell’analisi dei fatti morali.
Nella diversita e spesso inconciliabilita delle prospettive che sotto-
stanno alle nozioni e ai termini di verita, assolutezza, norma, resta
tuttavia acquisita una nuova metodologia di indagine, che guarda
ai fatti morali non pit in una loro presunta autonomia, ma nel di-
retto e costante rapporto vitale con tutti gli altri elementi che for-
mano un organismo culturale o sociale. Si puo, ciog, respingere e
criticare l'interpretazione della morale come «risposta» a stimoli
evolventisi in cultura o qualsiasi altra specifica proposta interpre-
tativa, che puo peccare di sociologismo o di psicologismo, ma dalla
critica a tali proposte emerge positivamente la nuova consapevolezza
che la trattazione dell’esperienza morale non puo rinunziare all’esi-
genza di analisi del quadro umano, sociale e culturale, piu vasto e
completo che costantemente esprime il mondo del «religioso espli-
cito». Di qui il ricorso alle discipline antropologiche che hanno reso
possibile una diversa attuale valutazione dei fenomeni morali, nello
stesso momento in cui, in varie forme e secondo diverse soluzioni,
hanno indicato I’attualita culturale o sociale di essi, ossia la loro in-
terpretabilita in una dinamica dell’esistenza che tende a trovare, nelle
sue proiezioni culturali e sociali, il suo equilibrio e il suo modo di
essere.

La necessita di un radicamento
assoluto della norma

Nella prospettiva della filosofia del diritto il tema ¢é stato affron-
tato da Francesco D’Agostino che & partito dalla premessa che 'uomo

8



non ¢ creatore di verita, ma ¢ creatura della verita. Cio comporta
una conseguenza di rilievo: che nella comunicazione intersoggettiva
il dire implica sempre l'ascoltare. Anche se noi riteniamo erronea-
mente che I'uso degli organi auditivi sia 'udire e che all’opposto l’at-
tenzione ad ascoltare sia considerata una trasposizione sul piano spi-
rituale (Heidegger) non bisogna dimenticare che la falsita non si puo
definire compiutamente come locutio contra mentem, in base ad una
tradizione che va da Agostino a Tommaso. Per esplicitare il nodo con-
cettuale del mendacio avremmo bisogno di una terminologia che tut-
tora ci fa difetto. Avremmo bisogno di sviluppare in ordine ad un
possibile carattere mistico del linguaggio che fa dire a Tommaso che
quando Giacobbe si presenta ad Isacco come Esau non mente (Gen
27, 19) perché nelle sue parole acquista concretezza il principio del
primato degli ultimi sui primi. Spostando ora la nostra attenzione
a quella forma particolare di esperienza relazionale che ¢ ’esperienza
giuridica, notiamo come essa possiede un carattere analogo, anche
se non assolutamente omologo, al carattere relazionale dell’espe-
rienza etica in generale: il dire la verita nel diritto ¢ ermeneutico
e relazionale e gode di tutta l'obiettivita della relazionalita ermeneu-
tica. Una relazione interpersonale ingiusta, cio¢, antigiuridica im-
plica sempre l'alterazione della verita del diritto. «Ingiusto vale lo
stesso che falso» (Aristotele). Nei limiti epistemologici appena sta-
biliti si puod pertanto affermare che anche nel diritto non diversa-
mente che dalla morale, vige la norma assoluta: & sempre vietato dire
il falso. Anche I'affermazione di Kant ¢ perfettamente condivisibile
quando sostiene che «il dovere di dire la verita non fa differenza al-
cuna tra le persone verso le quali questo dovere puo aversi e le per-
sone verso le quali si puo anche ad esso rinunciare, trattandosi di
un dovere incondizionato che vale per tutti i rapporti». Il bambino
che nega, alla domanda postagli dal maestro, che il padre torni spesso
ubriaco a casa «esprime una verita, cioé che la famiglia ¢ una istitu-
zione sui generis nella quale il maestro non ha il diritto di immi-
schiarsi»» (Bonhoeffer). Circa la verita, il mendacio e I'inganno nel-
'esperienza giuridica il D’Agostino afferma che il mendacio ¢ defi-
nibile per il diritto solo in termini strettamente relazionali, come,
in forma semplice, ma non scorretta indica il detto: «<mendacium est
falsiloquium in praeiudicium alterius». E possibile cosi giungere a
comprendere alcune peculiarita del diritto processuale che lasciano
sempre sconcertati coloro che non sono giuristi. Si allude al fatto
che se da una parte il processo suppone la verita, dall’altra esso non
impone uno specifico e formale obbligo di veridicita alle parti nel

9



processo civile e in particolare all'imputato nel processo penale. Que-
sto sembra essere una negazione della dimensione teologica della
verita e non della mera dimensione antropologica della sincerita. La
moneta per quanto falsa resta parimenti in circolazione (Kant) per-
ché all’'uomo non si offre altra possibilita di sopravvivere che quella
di credere pervicacemente alla sua veridicita. L'esperienza del di-
ritto da molto da pensare: per quanto il torto e I'ingiustizia appaiano
prevalenti costantemente nell’esperienza storica pure I'esigenza di
riconoscere alla giustizia un assoluto primato resta ineludibile. Il
diritto non puo autofondarsi: ha bisogno di una realta assoluta piu
che umana per essere propriamente se stesso: I’antropologia si'in-
crocia qui con la teologia. La storia del diritto letta in questa pro-
spettiva contiene continue conferme. Anche nel duello o nell’orda-
lia si arriva alla fine a percepire l'esigenza di un radicamento asso-
luto di una esperienza come quella giuridica. Cosi si spiega la co-
stante presenza di formule religiose nel linguaggio giuridico come
suprema garanzia di veridicita.

Continuitd e discontinuita nella
affermazione della malizia della menzogna

Indispensabile in questo contesto il ricorso al dato storico che ¢
stato sviluppato da Alberto Bondolfi con una relazione dal titolo: «Al-
cuni rilievi storici sul preteso carattere di assolutezza dell’ottavo co-
mandamento». Il relatore ha evocato alcune tappe del pensiero teo-
logico morale e le modalita entro cui & stato trattato il tema della
menzogna, mettendo in evidenza e cercando al contempo di inter-
pretare i momenti di continuita e di discontinuita dei giudizi nor-
mativi espressi e delle argomentazioni etiche portate in campo. Inol-
tre ha portato ’attenzione sull’inizio dell’etd moderna poiché in que-
sti secoli si hanno le testimonianze pit interessanti sulla bugia poli-
tica. Quest’ultima si rivela centrale non solo per la discussione ge-
nerale attorno alla menzogna ma anche per I’elaborazione di una
teoria e di una etica politica. Infine I’attenzione data al momento teo-
logico non ha significato una sua separazione dal contesto culturale
generale entro cui si elabora ogni teologia. Al contrario: I'informa-
zione teologica & stata tenuta in stretto collegamento con i conflitti
e le discussioni «profane» del tempo entro cui essa si elabora.

Attraverso questi accenni sommari dovrebbe essere diventato evi-
dente il contributo che la teologia medievale ha dato al problema
morale della bugia. Essa ha innanzitutto sviluppato una fenomeno-

10



logia delle varie funzioni svolte dal linguaggio umano, nei limiti evi-
denti di una societa «chiusa» e di una civilta preindustriale. E au-
mentata cosi la sensibilita per varie forme d’inganno presenti tra
gli uomini, senza che si possa parlare di menzogna in senso stretto.
Inoltre essa ha in parte rimpiazzato la visione neoplatonica della pa-
rola con una visione piii realistica ed «orizzontale» di essa, possi-
bile attraverso la recezione della teoria aristotelica della conoscenza.

Circa la simulazione e dissimulazione nel XVI e XVII secolo, no-
nostante il reale distacco dalle situazioni tipiche del Medioevo l'ini-
zio dei tempi moderni € ancora marcato da un problema gia trat-
tato in extenso da Agostino. Si tratta della menzogna necessaria per
difendere la propria fede, messa in pericolo da fattori esterni. Il
dramma della spaccatura confessionale nel XVI secolo obblighera
molti cristiani, su ogni possibile sponda, .a subire persecuzione fi-
sica e psichica. Un secondo elemento tipico dei tempi moderni & dato
dal sorgere di una nuova riflessione attorno all’agire politico. Que-
st’ultimo esige un’abilita che richiede un uso strategico del linguag-
gio umano che puo portare a varie forme di finzione, legittimate at-
traverso la figura della cosiddetta ragion di stato. Attorno al «nico-
demismo» nel secolo XVI vale la pena dire qualche parola. Esso na-
sce all’interno di una produzione teologica alquanto frammentaria
come tentativo di giustificare una prassi di finzione di sentimenti
religiosi non intimamente voluti. Vari teologi che operano nell’am-
bito delle varie comunita dell’ala «radicale» della Riforma cercano
di coniugare la purezza della fede, non legata a condizioni materiali,
con le esigenze di una societa conflittuale in cui bisogna sopravvi-
vere. Erasmo considera la simulazione una realta «neutra» su cui
va portato un giudizio differenziato, a seconda delle modalita in cui
ci si viene a trovare. Cio¢ s’istaura lentamente un tipo di comunica-
zione tra vari attori della scena sociale che puo essere definito come
discorso a scopo strategico e che come tale non puo essere ridotto,
cosi pensano almeno coloro che ne sono coinvolti, alla semplice cop-
pia di attributi «vero o falso». I teologi moralisti di mestiere, di fronte
al diffondersi di tale letteratura, assumono una posizione critica ma
che con il tempo riprende in senso approvativo anche alcuni aspetti
di questa trattatistica. Circa la simulazione nella letteratura «ba-
rocca» conviene qualche sottolinatura: gia in Machiavelli ¢ presente,
come qualita precipua del principe, quella di saper distinguere tra
essere ed apparire . A proposito-della metafora della volpe che con-
nota spesso l'attivita del principe egli afferma che «é necessario que-
sta natura (della volpe) saperla ben colorire, ed essere gran simula-

11



tore e dissimulatore». Col tempo il tema della bugia politica, finora
solo accennato in Machiavelli, diventera oggetto di trattazioni spe-
cifiche in cui le varie forme e circostanze del falsiloquio verranno
specificatamente approfondite e commentate. Nell’ambito di questo
lavoro il relatore ha presentato alcune opere nate nell’ambito della
saggistica letteraria barocca, per passare in un secondo momento
alla presentazione del tema della bugia nella trattatistica attorno alla
«guerra giusta», concludendo infine con la recezione di questi temi
nei manuali di teologia morale. La saggistica barocca italiana ¢ do-
minata dalla figura di Torquato Accetto e dalla sua «Della dissimu-
lazione honesta», piccolo capolavoro del genere. Egli intende rendere
plausibile moralmente la pratica della dissimulazione liberandola
da tutte le falsi accezioni ed interpretazioni del suo tempo. C'¢ in °
Accetto un’accettazione della menzogna sostenuta dalla convinzione
che, in tempi migliori, la verita avra il suo trionfo. Per questo mo-
tivo la vera dissimulazione & quella meramente passiva, che permette
ad ogni dissimulatore di non esporsi ad alcun rimprovero da parte
di nessuna istanza né politica né morale. Non tutta la saggistica si
muove comunque con tale senso della misura. Si ritrovano anche
pubblicazioni che lodano pubblicamente la menzogna e incitano chia-
ramente all’inganno facendo direttamente riferimento all’utilita po-
litica della menzogna. Cosi Malespini, con uno stile che rammenta
quasi il linguaggio della pubblicita politica: « Tutte le predette cose
sono di grandissima considerazione, e si possono usare in benificio
pubblico per la conservazione di qual si voglia repubblica e stato:
il che difficilmente si puo conseguire, se altrui non pone confusione,
diffidenza e discordia tra gli nemici». Questa propaganda a favore
della menzogna riposa su presupposti antropologici pessimistici. La
verita € troppo dura e 'uomo non & capace di confrontarsi con essa
in tutta chiarezza. Questo esame della letteratura barocca attorno
alla menzogna, ha lo scopo di mettere in evidenza la ricchezza del
tema, quando quest’ultimo venga trattato al di fuori dalle esigenze
strette dell’insegnamento seminaristico, tipico della Controriforma.

La letteratura dei manuali di teologia morale, a partire dalle
somme di Antonino da Firenze, attraverso le Institutiones theologiae
moralis, fino ai manuali pit tardivi del '700, soprattutto con Alfonso
dei Liguori, e dell’800, tratta evidentemente di questo problema, ma
a partire da esigenze legate all’insegnamento nei seminari prima e
del «rinfrescamento della memoria dei confessori» poi. Al riguardo
vanno distinte due fasi temporali che danno al medesimo tipo di pro-
duzione e di affermazioni fatte un’altra rilevanza ed importanza. In

12



una prima fase, che puo essere estesa al XVII e XVIII secolo i temi
legati alla menzogna per necessita vengono ripresi con un alto grado
di verosimiglianza e con un legame ancora vivo con la realta quoti-
diana dei penitenti. In questa fase della riflessione teologico-morale
la coscienza della malizia intrinseca della menzogna ¢ ancora pre-
sente, anche se alcune formulazioni possono far pensare che il las-
sismo abbia piti o meno conquistato il campo della manualistica. Si
pensi, come esempio tra molti, all’affermazione di S. Alfonso dei Li-
guori, secondo cui: «Ex justa causa, licitum uti aequivocatione mo-
dis expositis, et eam juramento firmare». La debolezza di queste po-
sizioni manualistiche non consiste tanto nella accettazione velata di
considerazioni teologiche, all’interno di una premessa che vede la
menzogna comunque come un malum in se, bensi nel fatto che si vo-
glia negare il fatto che comunque si mente. Gran parte di essi sem-
brano trasmettere un’immagine della societa in cui questo diritto
della verita in linea di principio appartiene a colui che detiene una
legittima autorita. I cosiddetti arcana imperii, cio¢ la presenza di una
sfera di segreto da parte di coloro che detengono il potere politico
sembrano essere del tutto normali e con cid si manifesta maggior
comprensione per le falsita espresse dai potenti piti che verso co-
loro che non tengono alcun potere. Con il tempo le considerazioni
casuistiche sono diventate sempre piu avulse dal contesto non solo
pratico ma anche dalle teorie che attorniavano i contesti vitali en-
tro cui nascevano i vari dubbi morali. Si trattava soprattutto delle
teorie economiche da una parte che chiedevano di alleggerire il di-
vieto del prestito ad interesse, e delle teorie politiche che accompa-
gnavano il sorgere dello stato moderno. Le varie versioni della ra-
gion di stato esigevano un uso strategico della comunicazione lin-
guistica ed i discorsi tradizionali sulla menzogna rappresentavano
una difficolta.

Una prima considerazione che si puo fare riguarda il rapporto tra
riflessione etico-filosofica ed etico-teologica nel caso preciso del tema
della bugia. La riflessione teologica, soprattutto grazie al contributo
di Agostino, non solo ha approfondito con grande genialita la pro-
blematica, ma ha dato stimoli indiretti anche al dibattito filosofico..
Non a caso le esigenze della ragion di stato toccano anche i pontefici
ed i cardinali di santa romana chiesa. La filosofia morale di questo
periodo non rappresenta per la teologia morale una sfida maggiore
poiché in gran parte ne ricopre le opzioni normative e difende posi-
zioni teoriche ancora accettabili. Un discorso diverso andrebbe te-
nuto per le altre discipline filosofiche che rappresentano gia in que-

13



sto momento una sfida importante per la teologia. A partire dal '700
il legame con la filosofia morale viene a rompersi. La sfida pit1 im-
portante ¢ data dal pensiero kantiano. Esso sostiene, a riguardo del
problema della menzogna, posizioni estremamente rigorose. La vera
difficolta pero si situa altrove e cio¢ a livello di morale fondamen-
tale. Un’ultima osservazione riguarda la pretesa continuita nell’af-
fermazione dell’intrinseca malizia della menzogna. L'inchiesta par-
ziale che qui si & voluto intraprendere mette in evidenza come ci sia
un continuo intreccio di continuita e discontinuita che non permette
giudizi apodittici al riguardo. Fermamente va tenuta chiara la distin-
zione definitoria della verita e della menzogna, che non sono realta
ad libitum, ben sapendo che il flusso della vita vissuta e dei suoi con-
flitti non si lascia mai ingabbiare in definizioni date a priori.

Processo individuativo
della norma morale

«Universalizzabilita come criterio di assolutezza» ¢ il titolo della
relazione di Salvatore Privitera. In filosofia come in teologia si pone
il problema di quali siano le condizioni dell’atteggiamento moral-
mente buono. Mediante la triplice formulazione del suo imperativo
categorico Kant fa vedere come debba essere sempre orientata la
disposizione interiore del soggetto morale. L'universalizzabilita della
massima cui si deve orientare 'atteggiamento della persona costi-
tuisce la norma fondamentale dell’atteggiamento: pensa, valuta e agi-
sci in modo del tutto imparziale. La norma dell’atteggiamento come
prospettiva globale della moralita, non puo valere solo per una per-
sona, in un luogo, in un’epoca, ma deve valere in sé, sempre e indi-
pendentemente dal soggetto che la assume. Perché tale norma, e con-
seguentemente tutte quelle che definiscono il comportamento mo-
ralmente retto, possa raggiungere il carattere di universalizzabilita,
la prospettiva entro cui si inserisce dovra essere quella dell’'impar-
zialita, rispettando 1'ordine gerarchico degli esseri esistenti, rispet-
tandoli per quello che sono e non per il vantaggio che possono pro-
curare al soggetto, accettando la preesistenza dei valori e I'appello
da essi emergente. Per operare tale verifica di universalizzabile im-
parzialita sul proprio atteggiamento o sull’atteggiamento morale in
sé, bisogna trasferirsi concettualmente in un altro contesto, in tutti
i contesti possibili e immaginabili, nel contesto delle persone cui ci
si rivolge con la propria azione. In altri termini: I'imparzialita uni-
versalizzabile dell’atteggiamento consiste nel rivolgersi agli altri cosi

14



come ci si rivolgerebbe a se stessi e, viceversa, nel rivolgersi a se
stessi cosi come ci si rivolgerebbe agli altri. Non a caso la norma
fondamentale della morale biblica e quella individuata gia dai pre-
socratici consiste nella cosiddetta regola d’oro. La Scrittura infatti,
dopo aver presentato il dovere di amare Dio con tutto il proprio cuore
e con tutte le proprie forze, afferma il dovere di amare gli altri come
se stessi. La logica del doppio comandamento dell’amore di Dio e
del prossimo ¢ ineccepibile: Dio deve essere amato al di sopra di ogni
cosa e persona perché ¢ il Bene supremo e I’Essere perfettissimo;
le persone umane, compresa la persona del soggetto morale e com-
presi pure i propri nemici, devono essere amate tutte allo stesso
modo, appunto perché persone umane. Come ’amore verso se stessi
diventa il criterio dell’atteggiamento moralmente buono verso gli al-
tri, cosi ’amore dei nemici costituisce il criterio per la verifica della
genuinita di tale amore. Con terminologie variegate e con accentua-
zioni diverse ora di questo ora di quell’altro aspetto, la teologia mo-
rale, come anche l’etica filosofica, hanno cercato lungo i secoli di
evidenziare una delle caratteristiche fondamentali delle norme mo-
rali: quella della loro assolutezza. Se, infatti, universalizzabilita &
terminologia piuttosto kantiana, il termine immutabilita corrisponde
a quella terminologia per lo piti usata da Tommaso e dalla scolastica,
cosi come oggettivita. Imparzialita, invece, con la forte semantica
della sua descrittivita, & caratteristica evidenziata da Kant e, prima
ancora, da Cristo, mentre assolutezza, in quanto terminologia usata
prevalentemente dalla neo scolastica o nel periodo preconciliare, evi-
denzia l'insistenza e I'appesantimento di certe caratteristiche delle
norme morali quando vengono disancorate da quelle che le fondano
e le determinano. L’assolutezza delle norme morali non viene messa
in discussione né dal fatto che alcune di loro, anche tutte, non ven-
gono riconosciute o vengono periodicamente cambiate, € nemmeno
dal fatto che in certi casi appare non soltanto ovvio, ma anche dove-
roso cambiarle agli occhi di tanti filosofi e teologi moralisti e agli
occhi dello stesso Magistero della Chiesa. Che in certi momenti ci
siamo storicamente ritrovati, o ci ritroviamo ancora oggi, a dover
cambiare il giudizio morale su certe azioni o alcune norme morali
significa soltanto, molto semplicemente, o che ci eravamo sbagliati
prima nel portare avanti il processo individuativo di una norma mo-
rale o che sono emersi certi elementi che hanno cambiato il conte-
sto operativo e la portata stessa dell’azione da ri-valutare o, infine,
che prendiamo consapevolezza dell’opportunita di seguire nel campo
normativo una teoria argomentativa anziché I’altra. Queste diverse

15



possibilita non evidenziano l'opportunita e tanto meno la necessita
di «relativizzare» le norme morali, quanto piuttosto la doverosa e
pressante urgenza di sottoporre a sempre nuova verifica i nostri giu-
dizi morali per essere in grado di dimostrare a noi stessi e a chi non
li condivide quell’imparzialita che emerge dalla loro universalizza-
bilita e che si identifica con la loro oggettivita, che determina la loro
immutabilita e che fonda la loro assolutezza.

L’attitudine argomentativa dell’etica
in quanto scienza pratica.

Antonio Autiero ha presentato una relazione dal titolo: «Elabora-
zione sistematica dell’argomentare etico», con la quale si indaga I'as-
setto del rapporto tra assolutezza del predicato normativo e strut-
tura argomentativa del discorso etico. Viene esaminata la compren-
sione della necessita di argomentare a partire dalla ridefinizione del
sapere morale con particolare riferimento a due percorsi argomen-
tativi impiegati nella individuazione delle norme etiche: il percorso
deontologico e quello teologico. Si pone poi la questione seguente:
quale dei due itinerari la fede favorisca. Circa 'argomentare si € ri-
levato che la necessita della morale sta in stretto rapporto con la
necessita di trovare per essa un fondamento assoluto. In realta da
Socrate in poi questo ¢ I'intendimento principale del pensiero. I mo-
menti piu significativi che hanno riaffermato la valenza argomenta-
tiva in etica vanno ricercati presso le correnti analitico-linguistiche
e quelle pragmatico-trascendentali dell’agire comunicativo (Perel-
man, Tugendhat, Appel, Habermas). Cio che qualifica queste ricer-
che ¢ la prospettiva rigidamente formale sotto cui I'esigenza argo-
mentativa viene formulata: la fragilita di questi interventi derive-
rebbe dall’aver fatto consistere la filosofia pratica unicamente nel-
I’esercizio del dialogo (Poppi). Pertanto il relatore ritiene che occorra
analizzare la struttura stessa dell’agire morale.

A. Heller definisce la morale come la relazione pratica dell’indivi-
duo con le regole della giusta condotta. Con cio ¢ delineato il rap-
porto tra i due universi che entrano in gioco in una teoria etica: I'a-
gire del soggetto e le azioni che egli produce. Secondo il relatore per
«argomentazione» si deve intendere quel procedimento di tipo logico-
linguistico che, partendo da premesse verificabili, consente di per-
venire ad una conclusione esprimibile in asserti, il cui carattere ve-
ritativo non € ancora contenuto nelle premesse. Due sono le vie per
la fondazione delle norme nell’ambito deontologico. La prima nella

16



quale la verita del giudizio normativo ¢ gia implicitamente conte-
nuta nella premessa fondante, che in genere ¢ la legge. La seconda,
per esempio l'intrinsece malum, & quella contra naturam. La tradi-
zione cristiana ha recepito ampiamente queste figure.

Circa la teoria teleologica va riconosciuto a B. Schiiller il merito
di aver recuperato e messo a frutto anche per la teologia morale cat-
tolica la discussione sulla fondazione dei giudizi morali. Egli defini-
sce la teoria teleologica quella per la quale il carattere dell’agire
umano viene stabilito in base alle conseguenze. Ma non ¢ 'interesse
esclusivo del soggetto agente il contrario per la sua scelta, ma il te-
ner conto del bene di tutti quelli che sono implicati nell’azione. La
regola formale della teoria teleologica ¢ quindi la regola aurea. Per
poter elaborare sistematicamente una teoria etica teleologica a
sfondo proporzionalistica occorre accennare ad alcuni nodi. Anzi-
tutto va sottolineato che le norme teleologicamente fondate si rap-
portano alla condizione dei soggetti implicati e della loro storia in-
dividuale e collettiva. La critica rivolta al sistema teleologico & che
essa fonda norme la cui attribuzione riguarda sempre singoli casi,
privi di valore universale. Ma in realta la caratteristica di universa-
lita compete primariamente ai valori. A partire, quindi, dallo statuto
antropologico dell’argomentare si ritrova la dimensione soggettivo-
per- . ' ,
sonale, sia in ordine all’agire sia anche in ordine alla individuazione
della norma morale. Le strutture portanti di tale dimensione vanno
viste nei concetti di razionalita e coscienza che sono l'autorita in-
terna fonte di obbligazione morale (Heller). Infine la rinascita del
concetto di responsabilita si situa storicamente proprio nel conte-
sto di una ripresa di orientamenti teleologici. Cid rende ragione del
- nesso assiologico esistente tra queste due realta. La responsabilita
consente al soggetto di crescere in capacita argomentativa e sottrae
la sua azione sia dalla staticita dell’obbligazione deontologica, sia
dalla banalita della insignificanza nichilista. Occorre ora analizzare
se e in che modo la fede si rapporti alla morale e ne condizioni la
natura. Facciamo riferimento a D. Sélle, la cui riflessione in ordine
al mutamento del paradigma lungo la storia della teologia per come
si sia posto il problema.di Dio dell’'uomo e della natura sembra per-
tinente. La questione di Dio. L'implicazione di Dio nel discorso mo-
rale & etica e si colloca tanto dentro, quanto fuori dalla teologia
stessa, se si pensa esemplificativamente alla precisazione kantiana
di Dio, quale postulato della ragion pratica. Tuttavia & principal-
mente la teologia interpellata a ripensare a Dio, in relazione all’a-

17



gire umano, sia nella ricerca del suo fondamento che nella formula-
zione dei suoi giudizi regolativi (Romelt). La questione dell'uomo. L'i-
dea di Dio nella teologia € un’idea relazionale, non solo in forza del-
I’essere trinitario del Dio cristiano, quanto anche in riferimento al-
I'imprescindibile apertura all'uomo che essa contiene. Dalla valenza
antropologica insita nell’atto del credere deriva il fatto che parlare -
teologicamente di Dio implica sempre e necessariamente parlare an-
che dell’'uomo, del suo esistere e del suo operare sotto il segno della
relazione a Dio. Il discorso etico si trova illuminato dall’antropolo-
gia teologica su due versanti. Il primo riguarda la fondazione stessa
della moralita, come luogo di autonomia dell’'uvomo alla luce della
relazione con Dio. Questo ¢ il piano sul quale 1’'uomo si trova costi-
tuito come soggetto etico, cio¢ rivestito della capacita di orientare
il suo esistere e rendere ragione del suo agire. Dovremmo cominciare
a parlare di autonomia solidale, come effetto dell’angolazione teo-
logica, dove, pero, la connotazione di solidarieta viene messa a frutto
anche a livello di etica normativa, ispirando un ampliamento anche
della capacita di argomentare. La questione della natura. Il concetto
di natura e soprattutto il suo impiego nell’impianto delle argomen-
tazioni etiche ha lunga tradizione e al tempo stesso si presenta come
concetto massimamente ambivalente. Significati diversi si accaval-
lano e rendono talvolta inestricabile la discussione. L'uso che comu-
nemente troviamo nelle teorie etiche di matrice deontologica ¢ quello
che attribuisce alla natura un significato fondativo della morale. Ma
riscrivendo il trattato della creazione parallelamente a quello della
ri-creazione, cio¢ mettendo il tema della creazione sotto il segno della
tensione escatologica, si viene a recuperare un risultato significante
anche per l’etica. La natura, nel suo essere gia data e insieme nel
suo divenire, nel suo essere accolta come dono ed insieme essere af-
fidata come compito,'¢ lo spazio aperto in cui I'uomo, mentre asse-
conda il disegno del creatore, diviene soggetto e trova per il suo agire
indicazioni non di tipo retrospettivo, ma prospettico (Gisel). La pro-
spettiva teologica presentata da Autiero intorno ai tre nodi di Dio,
uomo e mondo, rimanda all’insostituibilita dell’impegno argomen-
tativo, la cui collocazione all’interno di una teoria etica di tipo teo-
logico, con specificazione proporzionalista appare, la piu plausibile.
L’attitudine argomentativa deriva dalla natura stessa dell’etica in
quanto scienza della ragion pratica. Essa consente al soggetto etico
di crescere in capacita valutativa e alla comunita etica di avanzare
nella capacita comunicativa, in vista di consenso sui valori comuni.
L’'influsso della fede nel Dio trascendente, nel Dio che fonda la li-

18



berta e la soggettivita dell’'uomo, nel Dio che crea e porta con 'uomo
a compimento il cosmo, va inteso come orizzonte di senso.

Conclusioni

Le deficienze che possono ritrovarsi in un’analisi di tal genere, re-
gistrate solo nella loro portata negativa di relativismo, vengono su-
perate in sede teologica attraverso una dimensione di interpretabi-
lita, che rinunzia al giudizio di valore immediato e che, con maggiore
aderenza alla realta, considera le espressioni etiche come una co-
stante della dinamica di cultura e societa. Questo processo sbocca
nella presa di coscienza che esiste un momento sintetico e risolu-
tivo dell’esprimersi della storia del dato rivelato, che & salvifico: &
il luogo essenziale dove si rende autoconsapevole come 'giudizio’ e
come valore il soggetto morale. Come giudizio che fonda ogni altra
conseguente valutazione morale e come valore che si pone come sor-
gente di ogni altra specifica obbligazione. L’autodeterminazione mo-
rale, quindi, obbliga 'uomo nel suo giudicare e nel suo decidere. Vi-
sto nella prospettiva del singolo, questo € un processo estremamente
personale, che avviene nell’ambito della coscienza, la quale non si
manifesta solo come organo di esecuzione di norme gia date, ma pro-
prio come coscienza che cerca e che giudica.

Essa cerca la risposta alla domanda circa il valore che una deter-
minata azione puo avere per la persona che, decidendosi si autorea-
lizza. In questo modo, la coscienza, come luogo dell’esperienza e della
realizzazione di identita, congiunge insieme nell’azione morale un
giudizio concreto (certamente condizionato) con l'istanza assoluta
della moralita (Honnefelder): & «l’ec-sistente, disvelante lasciar es-
sere dell’essente»: la decisione per la verita (Heidegger). A cio non
basta un esame solo formale della propria coscienziosita; ¢ richie-
sta piuttosto una verifica del contenuto della decisione, in cui vanno
incluse anche le relative norme morali. Come prodotto di ragione
normativa le norme stesse provengono da un processo storico im-
plicante cultura, societa e rivelazione, il cui soggetto responsabile
¢ proprio questo uomo che nell’azione morale determina se stesso.
Dio ha dato all’'uomo la ragione affinché imprima al mondo un or-
dine (Bockle). Dall’altro canto nella concreta situazione postadami-
tica dell'uomo ¢& possibile raggiungere una conoscenza della dina-
mica dell’esperienza etica, in quanto norma delle azioni etiche, sol-
tanto con I’aiuto della parola rivelata da Dio. L’'uomo in realta ¢ po-
sto dal Creatore come «signore di se stesso e rimane tale in tutta

19



la sua esistenza perché la signoria di Dio € una signoria trascenden-
tale; Dio non agisce nella storia umana con continui interventi. Al
contrario egli ha posto l'uvomo libero per l'intera durata della sto-
ria. Dio & offeso dall’'uomo attraverso il suo modo di agire soltando
quando agisce contro il suo proprio bene» (Tommaso).

Percio non & appropriato riguardo alla verita considerare I'uomo
come semplice esecutore di norme che non comprende nei confronti
del divino sovrano considerato come legislatore. Percio non ¢ appro-
priato parlare di autorizzazione o delega divina nel caso in cui viene
affermata la possibilita dell’'uomo di darsi una legge. Se I'uomo ¢
posto dal Creatore come interlocutore e cooperatore, e quindi come
«legislatore» della societa e della cultura né tali enunciazioni né il
ripetuto richiamo alle leggi di Dio trovano uno spazio sufficiente-
mente fondato. L’autorita, sia civile che religiosa che opera nell’am-
bito socio-culturale, non & vera autorita perché Dio stesso aggiunge
un carattere di legge ai provvedimenti «autoritativi» dell'uomo, bensi
la vera autorita terrena stessa e tale in quanto creata partecipaziohe
all’autorita trascendente di Dio. Cosi anche I'umano cercare e tro-
vare il comportamento o ’opera moralmente giusti nell’ambito socio-
culturale hanno il carattere di norma morale per il fatto che Dio ha
costituito I'uomo signore della terra: e non soltanto nei riguardi di
alcuni precetti globali, ma anche dei «giudizi» che giungono fino ai
singoli dettagli e quindi sono molto differenziati. Questo puo essere
compreso ancora pitl facilmente se si capisce che in concreto puo
essere giusto «parlare di 'originaria’ identita fra norme e 'coscienza’,
di modo che, in questo senso, perde di significato ogni affermazione
relativa all’applicazione della 'legge divina’ alle situazioni umane par-
ticolari» (Fuchs).

Che la teologia abbia generato la morale e quindi I'ethos non si-
gnifica che prima non ci fossero state regole societarie e evoluzioni
culturali, ma che con la teologia compare una volonta di verita che
prima era carente e che avvolgendo la vita sociale e i dinamismi cul-
turali da luogo a cio che oggi si chiama ethos. Compare cioe la vo-
lonta che l'intera vita dell'uomo sia guidata dalla verita, da un sa-
pere che non puo essere smentito e che quindi deve in qualche modo
spingersi fino agli estremi confini della realta inglobandola tutta in
s€. Sono queste le linee fondamentali di una teologia che scruti la
verita dell’assolutezza della norma e coincidono con la teologia della
parola, che & appello creativo e discorso esortativo agli uomini. Essa
acquista la sua validita, la sua forza operatrice di salvezza nella pa-
rola e nell’opera del Figlio. Essa continua ad operare storicamente

20



nella parola di testimonianza dei «chiamati» e in tutti coloro che sono
giunti alla fede nella verita comunicata nella parola di Dio (Kertelge).

'La rivelazione intrinseca contenuta nell’assolutezza della norma
morale, con il relativo corredo di leggi e disposizioni autoritative,
¢ necessaria ma costituisce soltanto la condizione di possibilita del-
I’adesione nella fede e, in quanto tale, non & un motivo sufficiente.
Anche se I'uomo ha percorso tutti gli stadi delle mediazioni cultu-
rali, sociali e autoritative resta vero che egli aderisce all’appello di
Dio non per queste mediazioni (Gal 1, 12), bensi a motivo della ve-
‘rita stessa che si comunica: «nec propter testimonia legis... sed prop-
ter ipsam veritatem tantum» (In Ioannem, 4, lect. 5). Quindi la ve-
rita della norma circa ’assolutezza del divieto di menzogna va veri-
ficata. '

21






