CRISTINA RICCI

Gregorio Magno e il libro di Giobbe

E stata forse una decisione della divina provvidenza che io, colpito da dolori, illu-
strassi Giobbe colpito da dolori, e per i flagelli subiti comprendessi meglio il pensiero
di uno afflitto da flagelli'.

Queste ultime parole enucleano I'oggetto dell’esegesi di Gregorio
Magno; allora, prima di considerare questa, interroghiamoci su quello:
qual & dunque il pensiero di Giobbe? Giobbe & a tutti noto come I'uomo
dei dolori, I’esempio per antonomasia di chi & messo alla prova; ma il
" suo pensiero si esaurisce tutto in una riflessione sulla sofferenza umana,
ovaoltre? Non gli & forse sotteso un problema fondamentale, relativo a
Dio e al rapporto con Lui, che soprattutto — ma non solo - il dolore sot-
topone a verifica?

Ecco l'interesse sempre nuovo per Giobbe e per le sue varie interpre-
tazioni, tra cui i Moralia in Iob gregoriani sono certo notevoli, sia perché
concernono 'intero libro, sia per la profondita psicologica e spirituale
che li caratterizzano. Proprio su quest’opera ci si & soffermati in tre
incontri del MEIC di Reggio Calabria, con I'intenzione non solo di
riflettere sull’esperienza del dolore, ma specialmente di meditare
insieme su una questione basilare, teologica e insieme antropologica,
rimessa in discussione da questa stessa esperienza, vissuta dal gruppo
reggino in modo diretto, anche per la morte recente della sua guida spi-
rituale, don Domenico Farias. Alla sua memoria & dedicato il presente
contributo, che rielabora quanto esposto nei suddetti incontri del giu-
gNO SCOrso.

1. Giobbe in Gregorio

All’inizio ho citato le parole di Gregorio a Leandro di Siviglia per-
ché, nell’intento di approfondire la conoscenza di Giobbe attraverso il

\GREG. M., moralia in_Job, ded. 5: "Et fortasse hoc divinae providentiae consilium fuit, ut per-
cussum Tob percussus exponerem, et flagellati mentem melius per flagella sentirem".



punto di vista di un suo esegeta, incomincio col tentativo invesso: ossia
quello di partire dal personaggio, a tutti ben noto, per conoscerne 'in-
terprete e soprattutto il contesto in cui nasce il suo commentario. Pot,
attraverso un percorso intertestuale, cercherd di rilevare il significato
complessivo di quest’opera, e in particolare il valore che la storia di
Giobbe assume in rapporto a Cristo e alla Chiesa, ossia al “corpo”
sociale, religioso, in cui vive il nostro autore, e a Colui che ne € il “capo”.
Uno dei temi emergenti in merito & quello del dolore, che comunque
non va considerato di per sé, ma come motivo per riflettere sul pro-
blema di come riconoscere Dio nella vita e nella storia, e come relazio-
narci con Lui. La riflessione sul rapporto tra Dio e I'uomo nella soffe-
renza condurra infine alla prospettiva di speranza aperta dai Moralia,
sviluppata nell’orizzonte dell’escatologia.

Che il tema evidenziato abbia uno sviluppo particolarmente ampio
nel pensiero gregoriano, tanto da poterlo definire una “teologia della
sofferenza™, & ben comprensibile se si considera la presenza incisiva di
questa nella vita del pontefice, come indica il passo riportato all’inizio.
Prima di esso I'autore si scusa con Leandro, suo amico e dedicatario dei
Moralia, per le eventuali trascuratezze in essi riscontrabili, dovute alla
sua malattia, tanto persistente e fastidiosa da ostacolarlo nel lavoro ese-
getico’. Simile condizione di sofferenza lo accomuna a Giobbe, quindi
gli permette di immedesimarsi meglio in costui, tanto da sembrargli
quasi un disegno provvidenziale quello secondo cui egli, cosi afflitto,
sia chiamato a illustrare la vicenda di questo “sofferente” vetero-testa-
mentario; anzi, pud capirlo meglio di altri, persino nelle sue battute in
apparenza pil aspre, proprio perché si trova in una situazione analoga di
pena’. .

Cosi Gregorio intuisce un motivo “teologico”, trascendente alla base
della sua opera, e lo fa in un momento in cui in effetti & tribolato su vari
versanti, ovvero nel 595, quando scrive la lettera di dedica a Leandro. In
essa egli ripercorre in breve le fasi cruciali della sua vita, fin dall’epoca
in cui & prefetto di Roma e, pur attirato dalle realta celesti, differisce la

*Cfr. J.B. LAPORTE, Gregory the Great as a Theologian of Suffering, in "Patristic and Byzantine
Review"1(1982), pp. 25-28. Sul senso della prova per I'uomo, in rapporto al mistero di Dio, cfr.
anche P. CATRY, Eprenves du juste et mystére de Dien. Le commentaire littéral du Livre de Job par saint
Grégoire le Grand, in "Revue des Brudes Augustiniennes" XVIII (1972), pp. 124-144, in parti-
colare pp. 131-143.

3Cfr. GREG. M., moral., ded. 5.

“Cfr. ibid., pref. 3, 7.

8



sua decisione di abbandonare il “mondo” per seguire una carriera poli-
tica, piena di prestigio e di fastidi. Solo nel 573 circa, a pin di
trent’anni, opta per la vita monastica, nella dimora paterna sul Celio,
trasformata nel monastero di S. Andrea. Appena sei anni dopo questa
scelta, perd, Gregorio viene sottratto, con suo rammarico, alla quiete
contemplativa, in quanto ordinato diacono e inviato da papa Pelagio IT
a Costantinopoli, come apocrisario presso I'imperatore, per sollecitarlo
a mandare aiuti a difesa di Roma e della popolazione italiana contro i
Longobardi. Questi si sono gia stanziati da una decina d’anni nell'Ttalia
settentrionale e nei ducati di Spoleto e di Benevento, per cui sotto il
governo imperiale sono rimaste soprattutto le isole, le zone costiere del-
I'Italia meridionale, adriatica e la zona intorno a Roma, Urbs compresa.
Formalmente, quindi, il potere politico e militare su questi territori
in mano bizantina, ma in pratica essi sono lasciati un po’ a se stessi e
soprattutto sguarniti di difese armate. Per questo, durante il suo ponti-
ficato, Gregorio deve assumere spesso iniziative di carattere strategico
e civile, a tutela della popolazione, che gravano sul suo spirito incline
alla quiete contemplativa. Simile dissidio lo accompagna costante-
mente durante il suo ministero episcopale, che inizia sotto condizioni
straordinarie: infatti, quando Pelagio II muore per un’epidemia di
peste inguinaria, seguita all'inondazione del Tevere, egli, noto per la
sua collaborazione con il pontefice defunto e per la sua profonda cul-
tura e spiritualita, viene acclamato vescovo dal popolo e consacratoil 3
settembre del 590, e rimane in carica fino alla sua morte, il 12 marzo
604.

Tutte queste occupazioni e pene spiegano perché egli si senta cosi
solidale con Giobbe, tanto da reputarsi adatto a interpretare il dramma
di costui: esse, cosi, vengono a convergere con le ragioni esterne per cui
Iautore ha iniziato il commento in precedenza, a Costantinopoli.

Qui egli frequenta una cerchia elitaria, a livello spirituale e cultu-
rale, composta dai monaci che lo hanno accompagnato da Roma e da
Leandro, futuro vescovo di Siviglia; con loro condivide la preghiera e la
meditazione della Bibbia, in particolare del libro di G7obbe, che costoro
gli chiedono con insistenza di spiegare’. A questo periodo, trail 579 e il
586/7, dunque, risale I'impresa esegetica che, una volta tornato a
Roma, egli completa ed elabora in forma scritta, in trentacinque libri,
fino all’edizione del 595, inviata a Leandro in una copia priva dei libri

5Cfr. ibid., ded. 1.



11-22¢. Questa edizione & seguita, secondo Dagens, da altre, comunque
anteriori al 6007.

Come si puo forse dedurre dalla pressione fatta dagli amici per la spie-
gazione di Giobbe, nel panorama esegetico patristico un commento cosi
sistematico e completo & piuttosto nuovo: tra le precedenti e possibili
fonti di esso ci potrebbero essere state le Omelie su Giobbe di Ilario di Poi-
tiers, il De interpellatione Iob et Danid di Ambrogio e le Adnotationes in Iob di
Agostino®, che comunque non presentano un’esegesi integrale; ma di esse
'autore sembra non tener conto, anche se la loro mancata menzione non
significa automaticamente che egli le ignori, essendosi senz’altro nutrito
a lungo della letteratura patristica, disponibile nella biblioteca impron-
tata proprio sul Celio da un suo predecessore, papa Agapito’.

A riscontro del valore dei Moralia nella letteratura spirituale di
allora intervengono-anche le testimonianze date da Gregorio circa la
diffusione di questi: egli, infatti, ne nota con piacere la lettura da parte
di Innocenzo, prefetto dell’Africa, per la sua edificazione morale®,
mentre critica 'iniziativa di Mariniano di Ravenna di farli leggere pub-
blicamente, poiché essi non hanno un carattere “popolare”, facilmente
accessibile a tutti'.

In effetti doveva risultare particolarmente impegnativo un com-
mento in cui i 42 capitoli di Giobbe vengono illustrati non solo versetto
per versetto, ma anche secondo molteplici chiavi interpretative. In par-
ticolare nei primi tre libri dei Moralia si procede in modo sistematico
dalla spiegazione del senso letterale, mista a spunti di riflessione
morale, a quella del senso allegorico-tipologico, infine a quella del
senso etico; cio corrisponde alla richiesta degli amici, che inoltre racco-
mandano all’autore di supportare ogni spiegazione con altre testimo-
nianze scritturistiche'?. Ecco un motivo per cui i Moraliz sono intessuti

¢Cfr. ID., egpist. V 53 (a Leandro, luglio 595) e, sulla genesi dell’opera, cfr. ID., moral., ded. 2.
Un'’altra lettera a Leandro, dell’aprile 591 (Id., gpist. 1 41), attesta una fase precedente nella rie-
laborazione dei Moralia.

'Cfr. C. DAGENS, Introduzione, in GREGORIO MAGNO, Commento morale 2 Giobbe, 1, Roma 1992,
p- 13. Sulle fasi di redazione dei Moralia cfr. anche S. CH. KESSLER, Gregor der Grofe als Exeget.
Eine theologische Interpretation der Ezechielhomilien, Innsbruck — Wien 1995, pp. 37-39.

*Sulle fonti e i motivi ispiratori dei Moralia cfr. C. DAGENS, gp. cit., pp- 51-57; R. GILLET, Intro-
duction, in GREGOIRE LE GRAND, Morales sur Job, intr. R. GILLET — tr. A. DE GAUDEMARIS (SC,
32bis), Paris 19892, pp. 81-109.

°Cfr. O. BERTOLINI, Agapito I, santo, in "Enciclopedia dei papi", 1, p. 506.

GREG. M., gpist. X 16 (luglio 600).

!'Cfr. ibid. XII 6 a Giovanni, suddiacono di Ravenna (602 gennaio).

Cfr. ID., moral., ded. 1. Cfr. V. RECCHIA, I/ metodo esegetico di Gregorio Magno nei Moralia in Iob

10



di citazioni, soprattutto dai Salmi, dai Vangeli e dalle lettere paoline,
riportate, per lo pili a memoria, nella versione della Vulgata, anche se
non sono ignorate altre Bibbie latine piti antiche'.

Nella lettera dedicatoria, che costituisce un vero programma della
sua esegesi'®, Gregorio enuncia cosl i suddetti criteri:

Prima di tutto poniamo le fondamenta della storia, poi tramite il senso tipologico
innalziamo I’edificio del pensiero in rocca della fede; in ultimo rivestiamo I'edificio

anche tramite la grazia del senso morale, come se fosse un colore stesovi sopra®.

Questa affermazione sottolinea I'importanza “basilare” riconosciuta
al senso letterale dal pontefice, che, come gli autori precedenti, non
mette in dubbio la verita storica del racconto biblico, anzi ritiene dove-
roso evidenziarla, specialmente laddove si tratta delle virtli esemplari
di Giobbe, altrimenti

avolte chi trascura di prendere le parole della storia alla lettera, nasconde la luce di
verita che gli viene offerta'.

Altre volte, invece, egli sorvola sul senso letterale, soprattutto dove
esso & palese, per soffermarsi sui passi oscuri che non si possono inten-
dere alla lettera, se non a costo di gravi fraintendimenti'’; per questo li
affronta mediante 1’allegoria, come gia fanno molti scrittori prima di
lui, da Origene ad Agostino: infatti, quando il senso letterale del testo

(L. 15 2; 4, 1-47), in ID., "Gregorio Magno papa ed esegeta biblico", Bari 1996, pp. 355-404, in
particolare a partire da p. 360.

BSull’argomento in generale cfr. J. GRIBOMONT, Le rexte biblique de Grégoire, in "Grégoire le
Grand", a cura di J. FONTAINE — R. GILLET — S. PELLISTRANDI, Paris 1986, pp. 467-474; in par-
ticolare cfr. P. SALMON, Le texte de_Job ntilisé par S. Grégoire dans les “Moralia”, in "Miscellanea
biblica et orientalia R.P.A. Miller oblata", a cura di A. METZINGER (Studia Anselmiana {StAns],
27-28), Roma 1951, pp. 187-194. ‘

“Cfr. S. CH. KESSLER, Gregor der Grofie und seine Theorie der Exegese: die Epistula ad Leandrum, in
"Lesegesi dei Padri latini. Dalle origini a Gregorio Magno", 2 (Studia Ephemeridis Augusti-
nianum [SEAug}, 68), Roma 2000, pp. 691-700.

5GREG. M., moral.,ded. 3. Sull'importanza del sensus bistoricus e sulla concezione di bistoria nel-
Iesegesi cristiana cfr. H. DE LUBAC, Exégése médiévale. Les quatre sens de IEcriture, 1.2, Paris 1959,
pp. 425-436. 467-478, e in particolare in Gregorio cfr. S. CH. KESSLER, Gregor der Grosse und
seine Theorie, cit., pp. 697-698.

6GREG. M., moral., ded. 4; in particolare cfr. ibid. XX 41, 80, p. 1062, 70-72: Ci soffermiamo a
lungo sulle opere virtuose unicamente secondo il racconto della storia; poiché se ci spingiamoa
indagare in queste i misteri, pud forse sembrare che svuotiamo la verita dell'opera.

YIbid., ded. 3.

11



pare misterioso, assurdo o magari inaccettabile sul piano morale, lo si
considera finalizzato a stimolare l'intelligenza alla ricerca di un signifi-
cato superiore, esclusivamente figurato's.

LaS. Scrittura, in effetti, ribadisce 'esegeta, si adegua a livelli diffe-
renti di comprensione, risultando talora piana per i meno eruditi, ma
anche ricca di misteri per chi sa scavare pit a fondo'; sta allora nell’abi-
lita di chi la spiega usare i mezzi di volta in volta pili adeguati per far
scaturire da essa il messaggio idoneo all’istruzione spirituale dei diversi
fedeli, indicando loro gli esempi da imitare e quelli da rigettare. Essa,
inoltre, funziona da specchio del nostro volto interiore, in quanto ci
svela le debolezze da superare, i vizi da evitare e le virti da incremen-
tare, tramite il confronto con i casi che ci propone®.

Tra tutti questi, perché Gregorio si & concentrato su Giobbe? Come
gia ricordato, vi & in proposito l'influenza di Leandro, presente a
Costantinopoli per difendere gli interessi di Ermenegildo, convertitosi
al cattolicesimo, nei confronti del padre ariano Leovigildo, re dei Visi-
goti. E da notare che il protetto del vescovo spagnolo & di una stirpe di
origine pagana, come lo stesso Giobbe, definito homo gentilis fin dall’ini-
zio dei Moralia*'; ma anche Gregorio, come Romano e tanto pill come
discendente di una famiglia dell’aristocrazia senatoria, viene da radici
pagane; d’altronde lui stesso, benché cresciuto cristiano, ammette di
aver ritardato una pil profonda conversione a Dio*; inoltre egli ha
avuto un passato di prosperita, come quello del suo personaggio®. Se,
dunque, i due vescovi, iberico e romano, vedono il loro sfondo storico-
sociale e biografico in qualche modo rispecchiato in quello di Giobbe,
I’esempio di costui & anche un avvertimento sulle ulteriori potenzialita
di conversione dei pagani del loro tempo, ossia i barbari stanziatisi in
Occidente; esso, inoltre, ricorda a tutti quanti sono gia cristiani che la
vera fede si verifica nella prova, come possono gia sperimentare, d’al-
tronde, i fedeli di Roma e dell’'Italia travagliata dai Longobardi. La
summa di teologia soprattutto morale elaborata dal pontefice, allora,
puo servire ai gia convertiti per un esame critico circa la purezza della

'Cfr., ad esempio, OR., princ. IV 2, 9; AUG., doctr. christ. 11 6,7 e 1d., catech. rud. 9,13. Tra i passi
da non prendere alla lettera ci sono Gb 3,3.5, ibid. 7,15 e ibid. 9,13, menzionati in GREG. M.,
moral., ded. 3.

Cfr. ibid., 4.

2Cfr. ibid. II'1, 1.

2Cfr. ibid., pref. 2, 4; ibid., 5.

2Cfr. ibid., ded. 1.

»Cfr. Gb 1,3.

12



propria fede, e ai futuri neofiti come strumento di formazione di una
spiritualita cristiana. I Moralia difatti sono utilizzati per il loro messag-
gio etico e spirituale anche in tempi posteriori, secondo le intenzioni
del loro autore che, con una fine analisi dei moventi interiori del com-
portamento umano, non estranea anche all’influsso filosofico pagano,
specie stoico, mira a formare le coscienze e a guidarle nel loro rapporto
con Dio*.

2. Giobbe in Cristo e nella C hiesa

Coerente con l'intento educativo di Gregorio & il suo approccio
antropologico-teologico alla storia di Giobbe:

Ogni uomo proprio in quanto uomo deve riconoscere il suo Creatore e sottomettersialla
sua volontd, tanto pit quanto piti considera il proprio niente.

Sta dunque in una natura umana cosciente di sé, e non in una volon-
taria opzione religiosa, il fatto di riconoscere Dio e, conseguentemente,
di obbedirgli; eppure — prosegue —

Purtroppo noi, sue creature, siamo stati molto trascurati nei confronti di Dio. Ci
sono stati donati i comandamenti, e noi ci siamo rifiutati di obbedire anche a questi;
sono stati aggiunti gli esempi e non abbiamo voluto seguire neppure gli esempi offer-
tici dagli uomini sottomessi alla Legge. Col pretesto che Dio ha parlato apertamente a
uomini sottoposti alla Legge, non ci siamo sentiti legati a precetti che non sono indi-
rizzati anoi personalmente.

Il valore normativo della Scrittura e della storia di Israele - pare qui
suggerire 'autore - non & stato sufficiente a richiamarci al dovere fonda-
mentale dell'uomo.

Allora, per confondere la nostra sfrontatezza, i viene proposto I'esempio di un pagano
affinché, siccome 1'uomo sottoposto alla Legge ha disdegnato di obbedire alla Legge, sia
reso vigilante almeno dal confronto con uno che, senza Legge, visse secondo laLegge.

Ed ecco un riepilogo essenziale delle fasi della storia umana, ripar-
tite in base al dono della legge divina:

All'uomo caduto fu donata la Legge. All'uomo caduto e sottoposto alla Legge

“Cfr. C. DAGENS, op. cit., pp. 16-18 e pp. 58-61.

13



viene proposta la testimonianza di chi si trova fuori della Legge; infatti, siccome non
abbiamo voluto osservare quanto impone la nostra condizione, veniamo richiamati
dai comandamenti; e poiché ci siamo rifiutati di obbedire aj comandamenti, siamo
confusi dagli esempi e non, come si & detto, di chi era legato alla Legge, ma di chi nes-
suna legge impediva di peccare®.

In questo passo, magistralmente costruito con un procedere a
climax, tale per cui la negazione di una tappa innesca quella successiva,
non si fa menzione esplicita di Giobbe, ma vi si allude, né si accenna al
suo dolore, ma al fondamento della sua giustizia, che emerge ancor pitt
chiaramente nella sua etopea, con cui si apre il primo libro dei Moralia:

“Clera nella terra di Hus un uomo chiamato Giobbe” (Gb 1,1). Il testo ci dice dove
abitava il santo per sottolineare il merito della sua virtd1. Infatti tutti sanno che Hus &
territorio pagano. I pagani erano stretti dai vincoli dei vizi perché vivevano nell’igno-
ranza del loro Creatore. Si dica percid dove abitava per rilevare, a suo onore, che egli
era buono in mezzo a malvagi?.

In che cosa consiste, allora, la virtt: di questo giusto? Non tanto in
specifici comportamenti concreti, bensi nel principio per cui essi si
configurano quali espressioni di obbedienza: ossia nel riconoscimento
del proprio Creatore, che induce ad osservarne i precetti. Sta qui, dun-
que, il punto discriminante tra il bene e il male, inteso a livello gnoseo-
logico, come ignoranza di Dio, e di conseguenza a livello etico, come
vizio, in cui sono imprigionati i pagani.

Nei due passi citati si trovano gia iz nuce i nuclei concettuali dei
Moralia: |'essenza della virtl, consistente nella conoscenza di Dio (ben-
ché qui non si illustri alcuna concezione specifica della divinit3) e nel-
I'obbedienza da essa implicata; inoltre I'elezione dei gentili in senso sia
paolino, sia religioso pil lato (ovvero i pagani di ogni tempo, non solo
quelli dell'impero romano di et apostolica). Siccome Giobbe & tra que-
sti, la sua sottomissione al Signore & tanto pitt esemplare in quanto ecce-
zionale, ed & eccezionale in quanto non & imposta da precise norme,
come quelle date per mezzo di Mose a Israele, ma nasce dalla legge inte-
riore, insita in ogni uomo per la sua stessa natura creaturale.

Se dunque questo personaggio & preso come esempio per ogni eletto,
OVVero come suo prototipo € insieme come modello da imitare, lo & sia
perché retto e timorato di Dio, secondo Gb 1,1, sia perché, nell’inter-

PGREG. M., moral., pref. 2, 4.
%Tbid. 11, 1.

14



pretazione suggerita anche da simile etopea, egli & assunto a tipo di Cri-
sto e della Chiesa, intesa come il corpo mistico degli eletti, partecipe di
cid che & proprio del suo capo”. Questa duplice identificazione & soste-
nuta col ricorso all’etimologia del nome di Giobbe: '

Che il beato Giobbe sia figura del futuro Redentore, lo dimostra il suo stesso
nome. Giobbe significa “Sofferente”. E questa sua sofferenza esprime bene sia la
Passione del Mediatore, sia la tribolazione della santa Chiesa, tormentata in mille
modi dalle prove della vita presente®.

Qui I'esegeta ricorre al significato solitamente attribuito al nome di
Giobbe, attingendolo probabilmente alla versione di Girolamo dell’in-
terpretazione filoniano-origeniana dei nomi ebrei, e in tale significato
coglie quasi una premonizione, che gli conferma la duplice valenza pro-
fetica delle pene del personaggio: esse prefigurerebbero quelle poi
subite dal Signore e da chi aderisce 2 Lui, non tanto per una somiglianza
esterna, quanto perché tutte rivelano la medesima “logica” adottata da
Dio nel realizzare il Suo piano salvifico.

Pii ragioni sono alla base di questo duplice rapporto tipologico:
quella pit evidente consiste nella concezione della Chiesa quale corpo
mistico di Cristo, ormai tradizionalmente recepita a livello non solo
ecclesiologico, ma anche esegetico®. Il nesso tipologico, inoltre, &
implicato dalla stessa concezione dell’intero racconto della Bibbia
come profezia, secondo cui

nella S. Scrittura & profezia non solo cid che i giusti dicono, ma per lo pili anche cid
che fanno®.

Percid anche Giobbe ¢ ritenuto profeta, infatti

il sant’uomo parla delle sue ferite in modo tale, che significa anche le nostre, e per
lo pil1 narra, per spirito profetico, quanto & da venire, e supera le realta presenti®'.

7Ibid., pref. 6, 14: Il beato Giobbe & “tipo” del Cristo che doveva venire ¢ insieme del suo corpo.
#[hid., 7, 16; cfr. anche ibid. XIV 38, 46. Cfr. HIER, nom. bebr., Lag. 59 per I’etimologia di Iob
come dolens. )

SGREG. M., moral., pref. 6, 14: Poiché il nostro Redentore forma una sola persona con la santa
Chiesa da lui assunta — di Cristo infatti é detto che “Cristo & il capo di tutti” (Ef4,15) e della sua
Chiesa che la sua Chiesa “¢ il corpo di Cristo” (Col 1,24) — chiunque reca in sé I'immagine di
Cristo lo esprime cotne capo e come corpo e quindi puo fare propria la voce non solo del capo, ma
anche del corpo. Su questo principio esegetico cfr. AUG., doctr. christ. 111 33, 41.

OGREG. M., moral. XXI1 20, 47.

3bid. XVII 1, 1.

15



In riferimento a Cristo, invece, nella prefazione si dichiara:

Fu dunque necessario che anche il beato Giobbe, che annunzid i grandi misteri
dell'Incarnazione, indicasse altresi nella propria vita Colui che descriveva con la sua
voce; e che mostrasse con le sue sofferenze cid che il Cristo avrebbe sofferto, e predi-
cesse i misteri della Passione con tanta maggior verita in quanto li profetava non sol-
tanto con le sue parole, ma anche con le sue sofferenze®.

La convinzione della valenza profetica dell’intera S. Scrittura & con-
divisa dai Padri precedenti, tra cui Agostino®, e si basa sull’idea che sia
lo Spirito Santo a dettare la Bibbia, come dice efficacemente Gregorio
quando, nell’'introduzione dei Moralia, si pone il problema di identifi-
care I'autore del libro di G7obbe, e cita, tra le varie ipotesi addotte, Mosg,
Iobab: un personaggio menzionato in Gn. 36,33, e infine Giobbe
stesso, per il quale anche lui opta; poi conclude che si tratta di una que-
stione in fondo oziosa, poiché in realta & lo Spirito il vero auctor
(distinto, in latino, dallo scrzpzor: colui che compie 'atto materiale di
scrivere): '

Ma si indaga del tutto invano su chi abbia scritto queste cose, dal momento che si
crede con fede che 'autore del libro sia lo Spirito Santo. Infatti ha scritto Colui che ha det-
tato queste parole da scrivere. Ha scritto Colui che & stato anche lispiratore nell’opera di
Giobbe e che tramite la voce dello scrittore ci ha trasmesso i suoi fatti da imitare*.

La duplicita di referenti (Cristo e la Chiesa) & in molti casi la chiave
di immediato accesso al significato morale: infatti, se un certo atto o
detto di Giobbe ne preannuncia uno relativo a Cristo e alla Chiesa, i
membri di questa sono esortati comunque, anche laddove non esplicito,
a conformarsi al comportamento del corpo cui appartengono, in quanto
chiamati a seguirne e imitarne il capo.

A legittimare in primis la corrispondenza con Cristo & certamente la
probita e innocenza di Giobbe, come lo & per altri personaggi vetero-
testamentari: infatti, nell’ottica cristo-centrica dell’esegesi gregoriana,

tutti gli eletti che vissero santamente prima del Redentore, lo hanno profetizzato
e con le opere e con le parole. ... Era infatti opportuno che tutti mostrassero in se stessi
la bonta di Colui dal quale attingevano la loro bont e I'utilita da rendere agli aleri®,

2Ibid., pref. 6, 14.

#Cfr., ad esempio, AUG., divers. quaest. 58, 2.
HGREG. M., moral., pref. 1, 2.

»Ibid., 6, 14.

16



Mentre il comportamento di Giobbe viene sempre giustificato, gli
aleri personaggi del dramma sono visti generalmente in modo nega-
tivo. La moglie che lo incita a maledire rappresenterebbe la vita degli
uomini carnali: di coloro che, conducendo nella santa Chiesa una vita
riprovevole, opprimono con questa i buoni, tanto pili pesantemente in
quanto sono vicini a loro per la fede comune®. Gli amici, poi, sarebbero
figura degli eretici, che fan mostra di consigliare, pensando di parlare a
nome di Dio, mentre Lui li disapprova®. Qui vi & un riferimento, sep-
pure generico, a coloro le cui dottrine hanno suscitato gravi dissidi nella
Chiesa, nei secoli immediatamente precedenti a Gregorio e nel suo: in
effetti egli stesso risente ancora dello scisma seguito al concilio ecume-
nico costantinopolitano II, le cui deliberazioni, accettate dalla curia
romana, sono state rifiutate da certe diocesi del Nord-Italia, Aquileia in
testa®®,

C’¢ poi un’altra interpretazione relativa agli amici di Giobbe, paral-
lela alla prima e con implicazioni pitt morali che storiche, in quanto si
riferisce agli ¥pocriti, simulatori di giustizia, mai del tutto assenti dalla
Chiesa®. Tutti costoro, nel complesso, mentre sono chiamati a conso-
lare I’amico nella sventura, nell’interpretazione gregoriana svolgono il
ruolo degli individui “carnali”, privi di orizzonti spirituali, e non fanno
che aumentare le pene del protagonista, ovvero quelle della Chiesa
intera.

La storia di questa, in effetti, & presentata come un cammino segnato
da tribolazioni di vario tipo, come ben sintetizza 1’autore nel conclu-
dere I'introduzione del commento®. Il motivo per cui non & specificata
la durata di queste & addotto con le parole di Gesti in At. 1,7%, citate da
Gregorio che, come gia Agostino, sembra non condividere i tentativi di
calcolare gli anni mancanti alla fine del mondo sulla base di presunti
indizi biblici, specie di matrice apocalittica. Se dunque alla questione
dei tempi non vi & risposta precisa, neanche la domanda sul perché di

36Cfr. ibid.

¥Cfr. ibid., 15. :

33Sulld questione dei Tre Capitoli e sulle sue ripercussioni in Italia cfr. R.A. MARKUS, Gregory the
Great and his World, Cambridge 1997, pp. 125-142.

»pocriti sono definiti coloro che: non fanno bene il bene e compiono azioni rette per il deside-
rio di lode (GREG. M., moral. VIII 51, 87).

“Ibid., pref. 10, 21: Non senza motivo si racconta I'afflizione del beato Giobbe, ma non si dice
quanto tempo sia durata, perché si constata la tribolazione della santa Chiesa in questa vita, ma
non si sa per quanto tempo sara macinata e tribolata. Percid anche per bocca della Verita si dice:
“Non sta a voi conoscere i tempi o i momenti che il Padre ha posto in Suo potere” (At 1,7).
“Citato con intento anti-millenaristico anche da AUG., gpist. 197, 1.

17



tanta sofferenza trova una soluzione concisa ed esaustiva: eppure essa si pone
con urgenza, anche per Gregorio, tribolato su diversi piani: fisico, sociale e
politico. Questo interrogativo, quindi, non ha solo una portata storico-let-
teraria astratta, ma anche e soprattutto un’importanza vitale: infatti, con le
sue implicazioni teologiche, antropologiche e soteriologiche, porta a riflet-
tere su Dio e a cercare appassionatamente quale sia il senso di tanto dolore
per 'uomo, e se ci sia in esso una prospettiva di speranza.

Qualche indizio su simili questioni si trova nel commento al dialogo
tra Dio e satana, nel primo capitolo del libro di Giobbe. A proposito delle
parole del diavolo®, Gregorio rimarca come l'intento di costui sia di
dimostrare che Giobbe sarebbe stato timorato di Dio solo per opportuni-
smo, per trarne vantaggi materiali, come coloro che, per godere di questo
mondo, ricorrono occasionalmente al Signore, al contrario di quanti, per
godere della Sua amicizia, fanno uso dei beni terreni con moderazione®.
Per questa ragione il maligno vuole tentare Giobbe, ma non ne ha il
potere, percid chiede a Dio di stendere la sua mano contro di lui*.

Per comprendere il senso dell’esperienza di Giobbe e del dolore in
generale, la pericope in esame ha un valore cruciale, ben chiarito dall’ese-
gesi gregoriana: la prova, infatti, nasce dalla necessita di verificare se &
ben impostata la nostra idea di Dio e, di conseguenza, il nostro rapporto
con Lui: ovvero se per noi Dio funge solo da dexus ex machina, da invocare
perché soddisfi i nostri desideri, oppure se ¢ il centro della nostra vita, a
cui affidare ogni nostra condizione, psicologica e materiale. L'alternativa
qui profilata, quindi, & tra una concezione antropocentrica e una teocen-
trica, e cid che svela se aderiamo all’'una o all’altra & il rovesciamento di
situazione, dalla prosperita alla prostrazione. Proprio per questo, Dio,
sicuro della fedelta del Suo servo, non impedisce a satana di tentarlo, ma
dirotta simili insidie verso un fine di bene, che si ritorce contro lo stesso
tentatore, ad aumento della ricompensa della vittima®. Se questa, d’al-
tronde, avesse avuto sempre buona sorte — osserva ’esegeta — non ci
sarebbe nota la sua virtll, venuta in risalto proprio tramite la prova®.

A quest’ultima & sotteso un principio generale, cosi formulato:

“Cfr. Gb 1,9-10.

BGREG. M., moral. 119, 15.

“Cfr. Gb 1,11, commentato in GREG. M., moral. II 10, 16: Poiché satana vuol tentare il
sant’uomo e tuttavia dice al Signore di stendere la sua mano (contro Giobbe), bisogna proprio
notare che non si attribuisce le forze di colpire neppure lui stesso, pur insuperbito in modo sin-
golare contro I’ Autore di tutto.

“Ibid., 18.

“Cfr. ibid., pref. 2, 6 e ibid. III 3, 3.

18



Quanto si compie senza la volonta di Dio non & contrario alla volonta di Dio; pet-
ché mentre le azioni cattive vengono usate per il bene, serve al Suo disegno anche
quanto & ad esso ostile?’.

Con tale efficace sintesi di contrari Gregorio illustra il discorso di
Elifaz su Dio, ribadendo I'inoppugnabile giustizia e I'indefettibile veri-
dicita del Signore, invano insidiate dall’avversario.

A questa suprema teodicea il vescovo cerca di ricondurre i vari casi di
sofferenza umana, classificandone motivi e scopi in un modo che pare
quasi mirato a ridurre al minimo 'apparente irrazionalitd e I'imper-
scrutabilita sottese alle prove inflitteci:

Diversi sono i modi in cui siamo colpiti. Uno & quello in cui il peccatore & colpito
conuna punizione senza possibilita di ripensamento; un altro & quello con cui il pecca-
tore & colpito perché si corregga; un altro & quello in cui a volte uno & colpito non per
correggere colpe passate, ma perché non ne commetta in avvenire; un altro poi &
quello in cui si & percossi per lo piti non per correggere una colpa passata né per impe-
dirne una futura, ma perché, quando la salvezza insperata segue I'afflizione, si ami pitt
ardentemente il Salvatore, sperimentandone la potenza; e quando un innocente & col-
pitoda un flagello, grazie alla sua pazienza si accresce la somma dei suoi meriti®.

Quest’ultimo caso & proprio confacente a Giobbe: infatti le sue sven-
ture non solo gli aumentano la ricompensa finale, come I'epilogo del
libro biblico potrebbe' suggerire®, bensi soprattutto lo inducono ad
amare con piu intensita e autenticita Colui che pud salvare dalla pro-
strazione in modo inaspettato.

Certo la pena interroga se chi vive nella tranquillit ama per davvero®,

sentenzia Gregorio, nell’introdurre le traversie del suo personaggio.
Si profila, cosi, una pedagogia divina nei confronti dell'uomo, artico-
lata in base a coloro con cui va attuata. Essa parte da un presupposto
comune a tutti: Iinclinazione al peccato, che & indipendente dal grado
di rettitudine dimostrato poi nell’esistenza concreta di ciascuno.

La funzione educativa delle pene affiora dalle osservazioni intorno
alla risposta di Giobbe alla moglie:

4Ibid. VI 18, 33 (a commento di Gb 5,13).

“Ibid., pref. 5,12.

“Cfr. Gb42,10-17.

"GREG. M., moral., pref. 3, 7: "Poena quippe interrogat, si quietus quis veraciter amat".

19



“Se dalla mano di Dio riceviamo il bene, perché non dovremmo accettare il male?”
(Gb 2,10). Il bene, cio i doni di Dio sia temporali sia eternij il male, cioe le sventure
presenti, in ordine alle quali il Signore per bocca del profeta dice: “Io sono il Signore e
non v’& alcun altro; io formo la luce e creo le tenebre, faccio il bene e provoco la sven-
tura” (Is 45,5-7).

Siccome dalle parole di Isaia si potrebbe desumere I'idea di un Dio
autore anche del male, subito Gregorio puntualizza:

Non gia che il male, che per sua natura non sussiste, sia creato dal Signore, ma il
Signore afferma di creare il male quando trasforma in flagelli le cose da lui create
buone, ma da noi usate male, in modo che queste, per il dolore che procurano, diven-
tino cattive per chi agisce male, benché per loro natura siano buone. ... Infatti per
amore delle cose presenti ci siamo allontanati dall’amore del nostro Creatore, e I'a-
nimo pervertito, assoggettandosi all’amore della creatura, si & separato dalla comu-
nione col Creatore. Percid doveva essere colpito dal Creatore per mezzo di quelle cose
che, peccando, aveva anteposto al Creatore, affinché dove I'uomo, superbo, non esitd a
commettere la colpa, Ii trovasse la pena della sua correzione, € tanto prima si rendesse
conto di cid che aveva perduto, constatando quanto fosse pieno di dolore cid che
andava cercando. Per cui & ben detto: “Io formo la luce e creo le tenebre” (Is 45,7), per-
ché quando esteriormente per mezzo dei flagelli si addensano le tenebre, interior-
mente, tramite I'insegnamento trattone, si accende la luce della mente®.

Per una sorta di contrappasso, quindi, innescato nella storia umana e
nell’esistenza del singolo, chi, invertendo la gerarchia naturale dei
valori, si fa attrarre solo dalle creature, & indotto da queste, divenute per
lui motivo di pena, a ritornare al Creatore™.

Lavversita inflitta, allora, manifesta la giustizia e insieme la pieta di
Dibo, che continua a richiamare a sé i lontani, ma anche i vicini, poiché
anche questi, benché non siano rei di peccati gravi, tuttavia, in quanto
uomini, sono esposti al tentatore®. Salutare, invece, € un equilibrio tra
situazioni propizie e sfavorevoli, per cui alla prosperita segua I'avversita
o all’avversita la prosperita,

perché, umiliati, riconosciamo cio in cui abbiamo peccato e, di nuovo, sollevati, ci
aggrappiamo con la mente al ricordo delle cose avverse quasi ad ancora di umilta.

s1Ibid. 119, 15.

2Cfr. ibid.: A causa della colpa siamo entrati in discordia con Dio; e dunque & ben degno che
ritorniamo alla pace con Lui tramite i flagelli, affinché, quando qualsiasi cosa creata buona si
trasforma per noi in motivo di dolore, la mente di chi subisce la correzione ritorni con umilta
alla pace col suo Autore.

$Cfr. ibid. XXXIII 19, 35: Nella profonda disposizione dei suoi giudizi, Dio spesso o assale i

suoi servi buoni con minacce, o li colpisce con flagelli, o li grava con pesi sovrapposti, o li impe-

20



Questo, percid, non & da ascriversi all’ira del nostro Creatore, ma alla sua grazia,
mediante la quale impariamo a rispettare tanto pill rettamente i suoi doni, quanto pilt
li riceviamo con umilta*.

Quest’ultima & quindi un segno di saggezza nell'uomo consapevole
della propria congenita fragilita, e percid vigilante contro il pericolo di
un’ingannevole autoesaltazione. Tale virtl si esprime, tra l'altro, nel
non accanirsi contro il dolore subito, accusandone addirittura Dio,
bensi nell’accettarlo, senza venir meno alla reverenza verso di Lui, come
dimostra Giobbe nella sua reazione alle prime sventure annunciategli®.

L'umiled, d’altronde, & stata insegnata da Dio stesso, per rimediare
alla ferita di superbia inflitta al primo uomo dal diavolo, che fu il primo
a macchiarsi di tale colpa’. Percid, se dietro alla caduta del genere
umano vi & la presunzione, alla base della redenzione sta l'atteggia-
mento contrario, di incondizionata sottomissione, che per primo ha
insegnato Cristo, obbediente al Padre fino alla morte”’. L'insistenza di
Gregorio sull'obbedienza e sull’'umilta, allora, non ha solo istanze eti-
che, scaturite da una spiritualita ascetico-monastica, ma anche un fon-
damento ontologico, consistente nell’incomparabile inferiorita del-
"aomo, limitato e mutevole, di fronte a Dio, infinito ed eterno®.

Da qui deriva anche I'imperscrutabilita delle disposizioni divine,
ammessa spesso dal vescovo romano, che pur scruta a fondo la Parola
- sacra e, senz’altro, non & ignaro di certe finezze del ragionamento dialet-
tico antico, come dimostra la suddetta classificazione dei vari tipi di fla-
gelli®. Infatti, se questa pud essere valida a livello astratto, tuttavia
Gregorio stesso attesta che i motivi sottostanti molti casi concreti di

gna in faticose occupazioni, perché nella sua mirabile potenza prevede che, se continuassero a
rimanere quieti, liberi e tranquilli, non potrebbero sopportare le tentazioni del nemico e
cadrebbero abbattuti dalle ferite dello spirito.

541d., gpist. 111 51 a Prisco, patrizio d’Oriente (luglio 593). Su avversitd e prosperita nel pensiero
gregoriano cfr. C.E. STRAW, “Adversitas” et “Prosperitas”: une illustration du motif structurel de la
complémentarité, in "Grégoire le Grand", cit., pp. 277-286.

SGREG. M., moral. 11 16, 29 (a commento di Gb 1,20): Il beato Giobbe ... con la reazione che
manifestd, mostrd di riconoscere i flagelli inviati dal Padre; e poiché rimase umile nell’atto di
adorazione, mostrd di non venir meno all’amore del Padre neppure nel dolore.

Cfr. ibid. XXXI1, 1.

1Cfr. ibid. XXXV 14, 28; cfr. anche ibid. XXXIV 23, 54.

8ulla mutabilita ontologica dell'uomo e la conseguente vulnerabilica di fronte alla tentazione,
e sulla finalizzazione di questa da parte di Dio al progresso spirituale dell'uomo cfr. E. GASTAL-
DELLL, 1] meccanismo psicologico del peccato nei Moralia in Job di san Gregorio Magno, in "Salesianum"
XXVII(1965), pp. 570-571. 582-584.

»V. sopra, testo e n. 48.

21



sofferenza non sono del tutto accertabili, come inafferrabili sono, d’al-
tro canto, i criteri secondo cui Dio elegge chi pare indegno: cosi € suc-
cesso ai gentili di epoca apostolica, tanto che I'esegeta ripete I'esclama-
zione di stupore di Paolo davanti alle profondita inconoscibili della
sapienza divina, testimoniate appunto dalla chiamata di costoro alla
salvezza®.

Ammettere I'insondabilita dei giudizi di Dio vuol dire riconoscerne
la discrepanza rispetto ai parametri di valutazione umani, come insegna
Giobbe, ma non comporta la rinuncia a cercare di discernere negli eventi
della storia individuale e collettiva, e di ravvisarvi delle costanti dense
di significato spirituale. Una di queste & il senso di misura, che il
vescovo romano, forse in cid influenzato pure dalla sua formazione clas-
sica, rileva nella distribuzione di avversita e prosperita: il Signore
infatti alterna I'una e l'altra, ponendo un limite alla prima, per evitare
che 'uvomo, istruito dal dolore ma eccessivamente oppresso da esso,
rischi di cadere nella disperazione. Cid sarebbe suggerito dallo stesso
discorso di Dio a satana®, indicativo di come Egli permetta all’avversa-
rio alcuni interventi ma gliene rifiuti altri, gli lasci la briglia sciolta e lo
freni;

infatti quando agli eletti capitano molti mali, questi, per mirabile grazia del Crea-
tore, vengono distribuiti nel tempo, perché quelli che riuniti insieme potrebbero
schiacciare, se distribuiti si possano sopportare®.

Nel caso di Giobbe, le sofferenze sono rese tollerabili dal fatto di
essere distribuite nel tempo, invece che concentrate: infatti egli viene
colpito dalla perdita prima delle sue ricchezze, poi dei figli, e alla fine
tormentato nel corpo. In altri casi, invece, la sopportabilita delle angu-
stie dipende dal fatto che sono inflitte per un tempo limitato: cosi
avviene per quelle procurate dall’avvento dell’Anticristo, alla fine del
mondo.

3. Nell’attesa della Sua venuta

Il suddetto personaggio demoniaco & gia noto alla tradizione cri-

“Rm 11,33 in GREG. M., moral. XXVIII 4, 13, ibid. XXIX 29, 56. Cfr. ibid. XXXII 4, 5 sul
mistero della sofferenza. -

SCfr. Gb 1,12.

GREG. M., moral. 1111, 19.

22



stiana, a partire dalle lettere giovannee e dalla seconda ai Tessalonicesi®,
ed & assimilato da Gregorio al Behemoth descritto in Gb 40, oppure al
Leviatano di Gb 41, le cui membra sono i reprobi, in simmetrica oppo-
sizione agli eletti, membra del corpo di Cristo®. Ad agire in questi
mostri & il diavolo, che, alla fine dei tempi,

restituito alle sue forze, & lasciato libero contro di noi, per poco tempo, € vero, ma
con molta forza. Benché il furore lo spinga alla crudelta, tuttavia la divina misericor-
dia ne abbrevia i giorni.

* Il motivo di tale intervento divino & il seguente:

Poiché il Signore vede che siamo superbi e deboli, dice che saranno abbreviati quei
giorni singolarmente cattivi, appunto per spaventare la superbia con I'avversita di
quel periodo, e sostenere la debolezza con la brevita®.

Anche in simile lotta finale, dunque, il Signore sottopone alla prova
i suoi eletti, ma in modo tale da non metterli in pericolo di cedere. Pre-
sto, infatti, si dice in riferimento alla scena di Gb 18, 18-19, riferita
all’ Anticristo, questo sari eliminato insieme alla sua discendenza, alla
comparsa del Giudice eterno, che porra termine alla sue iniquita con la
fine stessa del mondo®.

11 giudizio finale costituisce per Gregorio I'atto estremo della storia
guidata da Dio e insieme il suo culmine, verso il quale & chiamata a
orientarsi |'esistenza quotidiana del singolo e della comunita ecclesiale,
nella trepida speranza della vita eterna, promessa, ma non garantita
indiscriminatamente. La scelta degli eletti compiuta alla fine da Dio,
infatti, & imprevidibile, tanto che nessuno possa presumere di essere poi
tra questi, sulla base di propri meriti. In proposito, in un’omelia sulla
parabola delle nozze del figlio del re?, il pontefice avvisa i suoi ascolta-
tori, paragonati agli invitati alla festa, che certo sono tra i chiamati, ma
non si sa se siano anche tra gli eletti. Poi, esaminati i diversi comporta-
menti possibili, ammonisce tutti a essere vigilanti nel timore di Dio,
memori dell’avvertimento di Cristo: “Molti sono i chiamati, ma pochi
glieletti” (Mt. 22,14)®.
eCfr. 1Gv. 2,18.22, ibid. 4,3; 2Gv, 7; 2Ts 2 4.

“GREG. M., moral, XXXIV 4, 8,a commento di Gb 41,14.
sIbid. XXXII 15, 22-23, in riferimento alla grande tribolazione preannnunciata da Mt 24,21-22.
6GREG. M., moral. XIV 22, 26.

Mt 22,1-13.
®GREG. M., in evang. 1138, 14.

23



Tuttavia il numero dei redenti - ritiene Gregorio, come gia, per
esempio, Agostino - risulta stabilito dall’eternita. Infatti, a proposito
delle scansioni temporali menzionate in Gb 3,6, I’autore individua nel-
I'anno un simbolo della moltitudine degli eletti, che si accumula, fino
alla somma prestabilita, di giorno in giorno, ovvero di fedele in fedele, e
di mese in mese, ciog si distribuisce nelle diverse chiese, che vengono a
costituire I'unica Chiesa cattolica®.

Questa ha, nella concezione gregoriana, una dimensione multi-
etnica, diacronica e insieme sovra-temporale, in quanto la Chiesa attra-
versa l'intera storia dell’'uomo, comprendendo al proprio interno i
“santi” dell’Antica Alleanza, tra cui Giobbe, e muove verso un compi-
mento escatologico, realizzato quando sara raggiunto il numero previ-
sto degli eletti, e saranno recuperati anche i Giudei in un primo tempo
rimasti increduli davanti alla rivelazione di Cristo. Il potenziale univer-
salistico della redenzione & evidente anche laddove Gregorio ritorna sul
tema della chiamata dei gentili alla salvezza, il cui momento culmi-
nante & 1’epoca apostolica, ma le cui avvisaglie si colgono ben prima, ad
esempio nell’esperienza di Giobbe; egli, inoltre, & considerato dal pon-
tefice quale “simbolo profetico” dei popoli germani che, ancora nel
tardo VI secolo, entrano in contatto col mondo romano e col Cristiane-
simo’.

A una simile ricapitolazione universale in Cristo, perfetta alla fine
dei tempi, da spunto la parte conclusiva della vicenda di Giobbe™, cor-
rispettivo tipologico della Chiesa che, privata ora di molti suoi mem-
bri, cedevoli alla tentazione, alla fine del mondo & destinata a ricevere il
doppio dei fedeli attuali, grazie alla conversione di tutte le genti, com-
presi i Giudei’™.

Dunque dopo i flagelli, i congiunti (di Giobbe, ovvero di Cristo) vengono a conso-
larlo, giacché anche adesso il Signore soffre nelle sue membra. Ma alla fine dei tempi
tutti gli Israeliti, alla predicazione di Elia”, accorreranno alla fede, ritorneranno sotto
la protezione di Colui che avevano fuggito; e allora si festeggera il festoso convito con
la partecipazione di molti popoli. Allora, dopo i flagelli, apparira, diciamo cosi,
Giobbe sano e salvo, quando essi, convertiti e credenti, sapranno con la certezza della

®1d., moral. IV 7,12.

°Cfr. B. CALATI, Sapienza monastica. Saggi di storvia, spiritualita e problemi monastici (StAns, 117),
Roma 1994, p. 360.

"Gb 42,10-12. }

"2GREG. M., moral. XXXV 14, 24.

»Cfr. Mt 17,11.

24



fede che il Signore, dopo la sua Passione e Resurrezione, vive immortale nei cieli.
Allora si vedra, diciamo cosi, Giobbe ricompensato, quando Cristo nella potenza della
sua maesta sard creduto Dio, come realmente Egli &, e si vedranno sottomessi alla sua
fede quelli che prima gli avevano resistito. Vengano dunque alla fine del mondo gli
Ebrei credenti e offrano i voti delle loro offerte, come a Giobbe risanato, al Redentore
del genere umano nella potenza della sua divinita™.

Poco oltre, I'autore prosegue con questa immagine del convito esca-
tologico, al quale, una volta superato lo scontro con I’Anticristo, spa-
ventoso anche per molti credenti, sara ammessa, appena convertitasi,
anche quella parte di Israele prima incredula di fronte a Cristo”. E pro-
prio questo il senso mistico insito nella rinnovata e accresciuta benedi-
zione data dal Signore a Giobbe’.

Cosi si avvia a conclusione l'esegesi di questo libro, con simile
visione di trionfo e pienezza, concernente sia Cristo sia la Chiesa, la
quale, nell’interpretazione di Gb 42, 16, non perde i suoi giorni, poiché
rimane sempre vigilante e operosa nel bene, e vede crescere la sua
discendenza grazie alla testimonianza dei predicatori, fino alla fine del
mondo, quando giungera alla patria spirituale, “morendo” alla mute-
vole condizione terrena, per godere in eterno della visione di Dio™.

Ora questa morte, questa pienezza dei giorni che noi crediamo si sia verificata nel
beato Giobbe, ciot in un membro della Chiesa, abbiamo la speranza che si compira
nella Chiesa nel suo insieme, in modo che si mantenga la verita di cid che & avvenuto,
senza che si svuoti la profezia di cid che deve avvenire. Se infatti i beni che conosciamo
della vita dei santi sono privi di verita, non valgono nulla; se non contengono un
mistero, valgono pochissimo. Percid la vita dei buoni (Giobbe compteso), che per
mezzo dello Spirito Santo viene narrata, splenda ai nostri occhi in virch della com-

HGREG. M., moral. XXXV 14, 27 (a commento di Gb42,11).

5Ibid. XXXV 14, 34 (a commento di Gb 42,11): E bello aprire gli occhi della fede e contem-
plare quel convito finale dellasanta Chiesa che accoglierd il popolo d’Israele. ... E benché in quei
tempi in cui si avvicinera I'Anticristo la vita dei fedeli apparira alquanto meno solida, sebbene
nello scontro con quell’'uomo dannato anche il cuore dei forti sara preso da grande spavento, tut-
tavia, rinvigoriti dalla predicazione di Elia, rimarranno saldi nella santa Chiesa non solo i fedeli
ma ... anche molti infedeli si convertiranno alla conoscenza della fede, sicché il resto di Israele,
che prima era decisamente respinto, accorrerd con fervida e sincera devozione nel seno della
madre Chiesa. .

76]bid. 14-15, 34-35 (a commento di Gb 42,12): Queste cose crediamo che si siano compiute 2
livello storico, e speriamo che siano da compiersia livello mistico. Infatti il Signore benedice la
nuova condizione di Giobbe piti della prima, poiché per quanto riguarda l'accoglienza del
popolo di Israele, via via che il mondo presente volge verso la fine, il Signore consola il dolore
della santa Chiesa con un’abbondante raccolta di anime.

Su questa prospettiva finale cfr. B. CALATTL, op. cit., pp. 361-362.

TCfr. GREG. M., moral, XXXV 20, 48.

23



prensione spirituale, senza che il significato si scosti dalla fedelta alla storia. E cosi I’a-
nimo rimane tanto pii fisso nella sua comprensione, quanto, trovandosi come in una
posizione intermedia, la speranza lo tiene legato alle realta future, e la fede a quelle
passate’s.

In questo passo, conclusivo del commento e precedente solo il con-
gedo finale, si ribadisce con insistenza il nesso tra senso storico e senso
profetico, ovvero il carattere di profezia sull’avvenire insito in una sto-
ria gia avvenuta: e proprio in tale sintesi di opposti Gregorio coglie il
pieno significato del messaggio biblico.

I1 racconto di Giobbe si chiude con un tipico lieto fine, che pare risol-
vere il dramma in una dimensione tutta umana, terrena (lunga vita,
copiosa progenie e ricchezze moltiplicate per il protagonista), ma I’ese-
geta lo interpreta in prospettiva allegorico-escatologica, e in tal modo
ci ricorda come la ricompensa dopo la tribolazione vada riferita non alle
condizioni materiali della vita di un individuo, bensi alla realt3 spiri-
tuale della Chiesa, chiamata alla salvezza non solo nei suoi singoli com-
ponenti, ma anche come comunita di eletti. Per Gregorio, vissuto tra
travagli personali e sociali, la vicenda di Giobbe & dunque un emblema
universale in cui si condensa la storia dell'uomo, chiamato in ogni epoca
e circostanza a vivere e verificare il proprio rapporto col Signore, speri-
mentandone insieme imperscrutabilitd e misericordia, nell’attesa della
Sua ultima venuta.

Ibid..

26



