AUGUSTO SABATINI!

Educare nella gioia

Ragioni e prospettive di speranza nel cammino
delle chiese italiane dopo Verona

1. PREMESSA

Mi & stato chiesto d’illustrare, oggi, il contenuto della densa e arti-
colata discussione che si & svolta nei gruppi di lavoro del Convegno di
Verona, avendone curato sia I'introduzione sia la sintesi generale (per
Iambito delle fragilita umane).

Ho ritenuto opportuno offrirne non tanto un’originale — e personale
— rilettura, bensi una fedele ricognizione, che sia utile sia per un’attenta
riflessione comunitaria sui tempi presenti sia per meglio orientare le scel-
te a venire della nostra chiesa particolare nel prossimo decennio.

Ripercorreremo allora gli stimoli ed incoraggiamenti che sono emer-
si dal dibattito delle chiese convenute a Verona, richiamando i suggeri-
menti, gli interrogativi, i bisogni d’approfondimento e di ricerca posti
in piti chiara luce; ci sforzeremo di coglierne lo spirito, d’individuarne
le linee — guida (di metodo e di prospettive), come pure di valutarne le
implicazioni operative (anche in dimensione pastorale) pitt immediate,
che sono state con tanta passione sollecitate in quell’assemblea.

Non una prolusione in senso e forma tradizionali?, dunque, all’inizio
di questo nuovo anno d’attivitd: piuttosto, un entrare subito 77 medias
res, per orientarci nello studio e nella ricerca propedeutici ad una miglio-
re azione ecclesiale e sociale in questo territorio e nel suo contesto.

1 AUGUSTO SABATINI, Presidente Vicario Tribunale dei minori di Reggio Calabria

2 Che d’altra parte, sebbene mi senta compagno di strada di una comune responsabilita (e
ne desidero sostenere, per quanto so e posso, il percorso), essendo per cosi dire un estraneo tra
voi (per condizione di vita e, soprattutto, per competenze ed impegno professionale), non avrei
comunque potuto (e dovuto ...) svolgere.

19



2. EDUCARE NELLA GIOIA

2.1 Ragioni di speranza

Per il nostro incontro di questa sera, ho creduto opportuno rilegge-
re con voi (piui che altre) queste osservazioni contenute nella medita-
zione introduttiva tenuta da don Franco MOSCONI (priore dell’eremo
camaldolese di Bardolino)? il trascorso 17 ottobre:

«“Sperare” non significa solo e semplicemente attendere dal futuro il compi-
mento di una salvezza non ancora posseduta, ma vivere gia ora secondo uno
stile di vita che anticipi il futuro. La speranza cristiana ¢ dunque una vita
nuova motivata dall’esperienza e dalla scelta battesimale...

[In questoggi] spesso la comunita cristiana manca di un orizzonte escatologi-
co. Lal di I4 & sostituito con I'al di qua, e una comunita cristiana che non spe-
ra pilt & morta,. Annuncia forse ancora il Vangelo, ma con un tono stanco, ras-
segnato, gia con la convinzione che tanto serve a niente! Una comunita cri-
stiana che non spera, piano piano arriva a convincersi che la via tracciata dal
Vangelo non ¢& pitt percorribile oggi, che bisogna trovare dunque altre strade;
arriva piano piano ad ammettere che i valori essenziali del Vangelo quali la
gratuitd, 'amore, la povert, la piccolezza sono cose d’altri tempi: oggi conta
la potenza, il successo, la ricchezza, la forza dei numeri e dei mezzi ...
[Invece] continuate a sperare, fino a quando sara esaurita ogni possibilita di
speranza ... [E rammentate che] questa capacita di speranza & un'arte, perché
chiede di saper orientare tutte le attese della vita nella “grande speranza™ [se-
condo I'invito della prima lettera di Pietro, allora] poneze completamente la vo-
stra speranza sul compimento che & la manifestazione di Gesi, ossia la salvezza.
Puntate sempre di piti le vostre energie sul Cristo che vi & dato e sta crescen-
do in voi.

“Percid dopo aver preparato la vostra mente all'azione, siate vigilanti...”».

Queste osservazioni mi sembra siano le pilt opportune, in avvio di
questa riflessione: esse, pure se, per cosi dire, rimproverandoci, ci ri-
cordano che abbiamo molte buone ragioni per gioire, nell’educarci a
vivere le difficolta della particolare stagione storica che stiamo af-
frontando (che & comune d’altra parte alla realtd di molte altre chiese
italiane). Difficolta che vanno vissute situandoci nello sguardo luminoso

3 In E MOSCONI, Attuare la speranza con uno stile di vita santo (consultabile — come i te-
sti successivi — nel sito internet www.convegnoverona.it).

20



di Dio e nell'amare appieno questo tempo, credendo in un avvenire di ve-
ro bene per tutti noi (avvenire cui dobbiamo contribuire offrendo il
meglio di cid che possiamo e sappiamo).

Ora, che i nostri tempi siano oltremodo difficili da vivere e che noi
percepiamo sempre pit di essere come “inadeguati” ad essi, sembra I'e-
videnza pili comune, ma anche la questione pili problematica da af-
frontare, perché & come se fossimo, per cosi dire, deprivati della ragio-
nevolezza della speranza.

Ma la speranza dei credenti in Cristo non ¢ «... quell'ottimismo
semplice che fa dire: “la vita non mi va poi tanto male, in qualche mo-
do me la cavo, ne esco alla fine...” [ottimismo che, quando & possibile
affermarlo, ¢ il riflesso della] valutazione di una situazione felice che il
Signore ci ha dato... La speranza non ¢ chiudere gli occhi di fronte a
una fine ineluttabile, per contentarsi di poco: non & non voler guarda-
re una storia che si va degradando pensando che, in fondo, io sto ab-
bastanza bene... La speranza & volgere gli occhi a quella vita che ci vie-
ne da Cristo, che & al di 13 e al di sopra di tutto cid che ci sfugge di ma-
no, che ci delude... E un dono, gratuito, di Dio [ed insieme] & accet-
tazione di questo dono... E guardare al futuro anche in un mare di
oscurity; non dipende da condizioni esterne pili 0 meno favorevoli. Di-
pende dal saper levare in alto lo sguardo verso quella gloria che inonda
Cristo e noi in Lui. La speranza ¢ fissare gli occhi in Cristo Risorto...»,
¢ riconoscere I'amore del Cristo che porta su di sé, tutti ben visibili, i
segni della Passione e della croce.

«... A partire da qui, come ci ricorda S. Paolo, la speranza non si de-
prime... [né sparisce, anzi] cresce; [pilt il mondo sembra invitarti a
chiudere gli occhi ed a lasciarti andare (come se I'ineluttabile Cingoias-
se e nulla pitt valesse la pena), pit] ti costringe, invece, ad aprire gli oc-
chi, a guardarti attorno, a vedere quanto e quando questa forza straor-
dinaria dell’amore del Cristo in croce — che ¢ al di sopra della storia —
opera dentro di essa e l'attrae a S¢, dove insomma sono i segni del Cri-
sto Risorto davanti a noi.

Questi segni di Cristo Risorto non sono necessariamente dove ce li im-
magineremmo [(cio¢, dove vi sono il successo, la prosperit, la sicurezza,
la tranquillity, la salute fisica)]. .. se la speranza & vera, sa abbassare gli oc-
chi, verso le realta anche pilt negative della vita, guardandole nella luce del

21



regno e riconoscendo che sono gia qui ed ora “beati” coloro che piango-
no, che hanno fame, che sono perseguitati, che soffrono. La speranza ¢ do-
vunque una situazione negativa viene letta con un amore piti grande del-
la delusione, della disperazione, della sofferenza tragica della morte... E
dovunque una situazione positiva viene riconosciuta come un preannun-
cio di pienezza... La speranza cristiana esprime la sua potenza anzitutto
dove umanamente noi non ve la porremmo... e ci permette di vedere, di

cogliere, che di veri luoghi di speranza si tratta...»%.

2.2 Studio e ricerca come bisogno dell' anima

Nel dibattito di Verona, questo bisogno dell’anima “di aprire gli occhi
e guardarsi attorno”, d’'imparare a “vedere quanto e quando questa forza
straordinaria dell’amore del Cristo in croce sta operando nella nostra sto-
ria attuale” e, soprattutto, d’imparare a riconoscere dove siano i luoghi
della vera speranza oggi, per riconciliarsi e riconciliare 'umanita con Cri-
sto (ossia, di vivere con coscienza matura e solidamente fondata tutta la
complessita del presente), ¢ stato inequivocabilmente presente.

Ed altrettanto presente ¢ stato il bisogno di un rinnovato discerni-
mento sul come dell“essere Chiesa” oggi, per condurci a nuovi approdi
sul senso globale dell’esistenza umana e per seminare, secondo la dimen-
sione specifica e propria dell’agire della Chiesa, i fermenti indispensabili
a rinnovare anche il patto su cui si fondano le nostre comunita civili, con
coraggiose e chiare istanze circa gli interventi normativi e d’indirizzo po-
litico prioritari a tutela del valore dell’'uomo in quanto tale.

In particolare, poi, le chiese italiane sono state invitate ad affronta-
re senza piu differimenti o infingimenti 'attuale propria deficitarieta.

Questo, in particolare e in un certo senso paradossalmente, ¢ stato
proposto, quando si & suggerito di guardare alle fragilita umane — so-
prattutto quelle che pili temiamo — piti che come “problema”, come ri-
sorsa,.ossia come “ragione” e “motore” (volano, potrebbe anche dirsi)
di un particolare impegno.

4 Lampia parafrasi ¢ richiamata (spesso con citazione testuale) da C.M. MARTINI, 7 segni
della speranza, in Diaconi ministri della speranza nella chiesa e nel mondo, “Il diaconato in Ita-
lia, 2006, 139/140, 23).

22



Non per emarginarle o “anestetizzarne” (con le tecniche appropria-
te) I'incidenza sulla nostra sensibilita, ignorandone la dignita, nascon-
dendone la profondita di significato o rimuovendone pilt che possibile
la penosita (che va perd sempre, ove possibile, contrastata e quantome-
no lenita, comunque sostenuta, ovviamente non in prospettiva stoica).
Bensi, al contrario, per approfittare, in un certo senso, della loro pre-
sente “invasivitd” nel nostro immaginario, per vincerne la paura ed at-
tuarne pienamente l'accoglienza, nel segno dell’amore ad esse, della
chiarezza e della concretezza. Per viverle radicalmente®, con convinta
adesione all’intima disposizione della Chiesa a proporsi “come comu-
nitd che ama il Cristo in coloro che Lui pitt ha amato” (cio¢ nei soffe-
renti e deboli, negli insignificanti, in quelli di cui nessuno s'accorge o
vuol prendersi cura) e che, alla sua sequela, attraverso esperienze di au-
tentica comunione d’amore — sociale e personale — vuole, ardentemen-
te, la santita di ognuno, sia il fragile sia il forte®.

Innescando virtuosamente una nuova esperienza collettiva di ricer-
ca del vero valore della vita umana, che le restituisca ricchezza e pie-
nezza e ne metta in chiara luce 'essenziale suo contenuto, si vorrebbe
dunque che la testimonianza’ dei cristiani di questo primo avvio del

51a precisazione potra sembrare ovvia, ma forse ¢ conveniente che si rammenti come oc-
corra distinguere tra quelle forme delle fragilith umane che vanno per cosi dire “accolte” e so-
stenute, e quelle che, invece, esigono una netta e decisa iniziativa di contrasto (sia allorché de-
rivino da ingiustizia ed iniquitd, nelle forme pili acute del peccato sia individuale che sociale,
sia quando — come nel caso delle malattie — sollecitano vieppit la scienza a combatterne la pe-
culiare vis disumanizzante che in esse sempre ¢ presente).

6 11 termine santiti — a proposito del quale ebbe una volta a pronunziarsi S. Pio da Pietrelcina
dicendo che la vita del santo & “una vita da cani” (aneddoto citato da A. PRONZATO, Padre Pio.
Mistero gaudioso, Milano, 1998, 132), e di cui, per il presbitero, Giovanni Paolo II ha detto che
consiste nel farsi “pavimento su cui camminano gli altri” (in Dono e mistero, Citta del Vaticano,
1996, 54) — qui s'adopera nel senso dell’esperienza di vita offertaci da tanti che hanno fatto scien-
temente e con amore offerta di sé all'insegna della misericordia (o della compassione del cuore per
Paltro, fino al sacrificio di sé per amore di Dio), o, secondo la notissima espressione di Giovanni
Paolo 1, sono stati capaci di testimoniarla con “la misura alta della vita ordinaria del cristiano” (Vo-
vo Millennio ineunte, 31). Piace al riguardo indicare le due figure — cosi distinte eppure entrambe
assai care — dellitaliano Alberto Marvelli e, in particolare, della portoghese Alexandrina Maria da
Costa, per conoscere le quali si v. E LANFRANCHI (a cura di), Alberto Marvells. La santiti del guo-
tidiano, Cinisello Balsamo, 2004, e G. AMORTH, Dietro un sorriso, Torino, 2006.

7 Sul termine testimonianza, che & di complessa decifrazione, v. il recente numero mono-
grafico della “Rivista Teologica del Seminario Arcivescovile di Milano”, Testimoni di Gesit Ri-

23



millennio agisca in Italia fruttuosamente, con rinnovato alimento e
maggior efficacia, con coraggio e fedele perseveranza, ma soprattutto
con profonda e sincera umilth: sia verso le manifestazioni presenti
delle odierne nuove poverth e marginalitd (che interpellano le co-
scienze a conseguire una pill vera e seria giustizia umana); sia verso
quelle situazioni estreme che costituiscono i “quadri della passione”
di tante vite anonime, di credenti e non, dalle quali (come icone del
Cristo che continua ad essere sofferente nei loro corpi e nelle loro ani-
me) ogni cristiano ha molto piti da imparare e meno da insegnare, ¢
che sono da avere a cuore e da non abbandonare nei deserti della loro
troppa solitudine®.

E a persone come noi che spettera il compito di darne la prima con-
cretizzazione. Ma v’¢ di pill!

Gi negli incontri preparatori’, si era ampiamente avvertito che
quello delle fragilita ¢ un tema cd. trasversale, che interpella un po’ tut-
te le principali questioni antropologiche: le problematiche dell’identi-
ta di genere e di ruolo (e, con esse, del senso e valore del corpo e della
sessualitd)1%; il precario equilibrio della vita (nel fluire di tutte le sue

sorto, speranza del mondo, Milano, 2006, 2, ed in particolare i contributi di: L. BRESSAN, Una
lettura del percorso pastorale della Chiesa italiana, 243-261; A. FUMAGALLI, 7/ cristiano come
testimone. Radice e frutto dell'odierna testimonianza cristiana, 315-330; EG. BRAMBILLA, La
figura cristiana della testimonianza, 375-389. Qui lo si accoglie e si ripropone “... non tanto
come una pratica, una nuova azione pastorale che si aggiunge ai tanti compiti che le singole
Chiese gia hanno e vivono; piuttosto... come la nuova struttura, la nuova forma logica che la
pratica ecclesiale & invitata ad assumere nel contesto italiano...” (secondo I'indicazione di L.
BRESSAN, cit. supra, 258).

8 Nella straordinaria esemplarita (secondo la visione di Jacopone) della Marer che stabat
presso la croce, in lacrime, contristata e dolente, triste e afflitta, gemente, nel vedere e con-
templare il Figlio morente, di cui S. Bernardo — nella proposta dell’Ufficio delle letture della
memoria della B.V.M. Addolorata — afferma: “... Qualcuno forse potrebbe obiettare: ma non
sapeva essa in antecedenza che Gesit sarebbe morto? Certo. Non era forse certa che sarebbe ben
presto risorto? Senza dubbio ¢ con la pili ferma fiducia. E nonostante cid soffri quando fu cro-
cifisso? Sicuramente e in modo veramente terribile...”.

9 Per un’interessante rassegna al riguardo, si possono consultare gli interventi al seminario
di studio svoltosi in Roma dal 24 al 25.2.2006 per 'ambito delle fragilita, nel resoconto a cu-
radi S. BARBAGLIA.

10 §j & proposta anche la distinzione ulteriore tra “fragilita al femminile” e “fragilita al ma-
schile” (includendovi in esse le cospicue e delicate problematiche della condizione omosessua-

24



stagioni) tra lavoro e tempo familiare e personale, tra salute e malattia,
tra benessere e sofferenza; il rapporto educativo e di trasmissione cul-
turale tra le generazioni'!; il fondamento della speranza di fronte alle
forme di pil1 acuto peccato (individuale e sociale) oggi diffuse!?.

Un tema di fronte al quale parrebbe quindi assai utile proporre al-
cuni modelli di fragilith come punti di forza!3 del rimodellamento di
nuovi, pitt accettabili stili di vita, all’insegna di un magistero di uma-
nita autentica, di condivisione (e non di esclusione e solitudine) che,
purtroppo, pure nella chiesa (scandalosamente) difetta o risulta solo re-
siduale!”.

Si & percepito, ancora, che esistono alcuni macro — settori della vita
sociale in cui le problematiche delle fragilita presenti divengono ormai

le, la cui rilevanza come fragilita “oscurata’ sembra ormai essere eclissata a favore di una fragi-
lica invece “esibita” come sinonimo e marchio “di identita liberata”), per accentuare la conno-
tazione di problematicita che si vorrebbe assumesse la crisi dell'identita sessuale e, con essa, dei
ruoli nell’attuale nostra organizzazione sociale e culturale.

11 Qualcuno ha parlato, icasticamente, di anoressia educativa dell’adulto attuale e di sua
debolezza strutturale rispetto alla testimonianza di speranza.

12 Tra cui quelle del diffondersi delle pratiche di cinismo e malaffare e delle espressioni at-
tuali della micro e macrocriminalita.

13 Piace riecheggiare al riguardo il detto di Gesii nel discorso della montagna: “... beati gli
afflicti...”; e quello di Maria nel Magnificar: .. .ha innalzato gli umili...”.

14 Ogservava acutamente L. SARTORI gia alla fine degli anni ’90 (nel corso di ritiri intitola-
o Riconciliazione e comunione, edito in Il dito che annuncia il cielo. Una spiritualiti della speran-
za, Roma, 2005, 192): “...La relatio porta a privilegiare, anche per la chiesa, il modello della fa-
miglia, che valorizza le persone e i rapporti di amore, pitt che quelli dello stato o della societa ci-
vile. Anche la chiesa deve privilegiare la relazione, che ci fa veramente vivere con gli altri... Non-
ostante il Concilio abbia privilegiato i concetti di chiesa comunita e comunione... il Sinodo per
I'Africa (dopo la Pasqua del *94) ha proposto per la prima volta ufficialmente il modello della fa-
miglia, al quale la chiesa deve ispirarsi... sullo stile della comunione...”. In prospettiva di tra-
sversalita rispetto agli altri ambiti d’approfondimento, si segnalano sul tema: PP DONATI, La
famiglia al tornante del XXI secolo: da dove a dove?, in V. MELCHIORRE (a cura di), La Jfamiglia ita-
liana. Vecchi e nuovi percorsi, Cinisello Balsamo, 2000; R. BALDUZZI, Famiglie e rapporti di con-
vivenza tra costituzione e legislazione ordinaria, in AA. VV. (a cura di R. BALDUZZI ed I. SAN-
NA), Ancora famiglia? Famiglia e convivenze tra natura e cultura, Roma, 2006; il dossier interno al
n. 4 della rivista “Famiglia Oggi”, 20006, dal titolo Quali politiche familiari? Le priorita per il nuo-
vo governo, inclusivo del testo del cd. Libro Verde realizzato dalla Commissione Europea sul tema
Invecchiamento, denatalitiy e aspettative di vita; AA. VV., Leccezionale quotidiano. Rapporto sulla
condizione dell'infanzia e dell adolescenza in Tralia, Firenze, 2006; nonché ancora, per le “nuove”
questioni educative e pedagogiche, L. PATI (a cura di), Ricerca pedagogica ed educazione familia-
re. Studs in onore di Norberto Galli, Milano, 2003.

25



sempre pill questioni non soltanto di carattere assiologico, ma anche
organizzativo!” e si & osservato che i tempi attuali esigono uno sforzo
supplementare d’acume e lucidita ed interpellano vieppit le responsa-
bilita civili (anche delle professioni): nell'invito a cogliere e denunciare
nei sistemi di riferimento le inadeguatezze pii evidenti e non ulterior-
mente tollerabili (perché lesive dei diritti fondamentali) e ad incidere
propositivamente sull’esistente (per ampliare — come si & detto — I'area
della vera giustizia); in particolare, nel garantire comunque anche in ta-
li casi 'accompagnamento personale (che non dovrebbe mai mancare a
coloro che ne sono protagonisti): ovunque, si ribadisce, nello stile di
una piena condivisione, della delicatezza e del rispetto ma anche (e so-
prattutto) della vera passione!®.

Ora, a fronte di tutto questo, cosa vogliono dire espressioni, spesso
abusate (come molti slogan), quali quelle che richiamavamo all’inizio:
“speranza’; “gioia”; “sguardo luminoso di Dio”17?

Con altro linguaggio, si potrebbe dire che le presenti difficolt3, tra cui
alcune traggono origine dalle piti peculiari e recenti forme delle fragiliti
umane (che nell'introduzione d’ambito affidatami al Convegno di Vero-
na, cui devo giocoforza oggi rinviare, ho cercato d’esplorare pit diffusa-

15 Cosi ¢, in particolare: della sanita (pubblica e privata), sia dal punto di vista dei pazien-
ti ammalati sia dal punto di vista dei loro familiari, del personale di cura, dei sanitari, delle im-
prese di servizi (da quelli farmaceutici a quelli assistenziali) e di ricerca scientifica, delle istitu-
zioni di governo e gestione del settore; della giustizia, in particolare nei sistemi della cognizio-
ne e dell’esecuzione penale (sia nell’istituzione penitenziaria, sia nelle forme delle misure alter-
native alla detenzione) e nell’ambito della giurisdizione minorile; delle politiche di promozio-
ne e tutela della famiglia e dei suoi componenti.

16 A quest’ultimo proposito, ciot quello della “vera passione per una piena condivisione”,
mi sono permesso a Verona, in aula, di ricordare che la questione non ¢ quella del: “fragile —
maneggiare con cura’, ma, piuttosto, quella del: “fragile — maneggiare con amore”.

17 Vita eterna “non & semplicemente tempo senza fine, ma un altro piano dell’esistenza”;
“non ¢ una lunga durata, ma I'espressione di una qualita dell'esistenza” sperimentabile gid nel-
la nostra esperienza terrena; & cosa ben diversa da quella della durata cronologica con cui usia-
mo misurarla. Essa ¢, in ogni momento e ovunque, “l3, dove ci riesce a stare faccia a faccia con
Dio”, ossia un’esistenza “in cui tutto confluisce nel qui e ora dell’amore” grazie all'incontro au-
tentico e nel profondo con Dio [cfr. Gv 5, 24] e che, “come un grande amore... non ci pud
pil essere tolta da alcuna circostanza o situazione, ma & un centro indistruttibile, da cui pro-
vengono il coraggio e la gioia”, poiché quest’incontro (con il Bene e la Bellezza) “ci trasforma
dal di dentro”, e ci rende protagonisti di un’esperienza di vera e autentica comunione con tut-
ta 'umanita (cosi BENEDETTO XVI1, Deus caritas est, Roma, 2006, 145-150 e 150-155).

26



mente), rappresentano certamente un ‘problema’, un “caso serio’, e so-
no fragilita comuni anche al corpo ecclesiale; ma sono anche una “risor-
sa” per questa nostra epoca (come prima si & chiarito), anzi, sono qual-
cosa in piit: sono un dono, un dono straordinario: & duro “assumerle”,
non c¢ alcun dubbio, ma sono le migliori opportunita di cui possiamo
ora giovarci per un‘autentica crescita, individuale e generazionale.

Si tratta dunque, in primo luogo, di essere capaci di riconoscerle e
“apprezzarle” come tali: chi d’altra parte, se non un cristiano'®, po-

18 Nella sua ispirata proposta, non a caso collocata nella liturgia introduttiva, Mons. FLA-
VIO ROBERTO CARRARO ha invitato le chiese convenute a Verona a riscoprire cost il va-
lore dell’elezione: “...Iniziata con Abramo, Ielezione trova compimento in Cristo e nei cri-
stiani di ogni tempo che sanno di essere “eletti”, dono grande di Dio che comporta una forte
“coscienza battesimale”: una chiara, nuova identita personale. Essa non dipende dal numero,
non dipende dai risultati, non dipende dai criteri sociali di appartenenza, nemmeno da un
comportamento retto, il quale potra, casomai, esserne un frutto. E Piniziativa del Cristo Ri-
sorto che attesta incessantemente questa nuova cittadinanza celeste: “voi siete concittadini dei
Santi” scrivera San Paolo. Mentre Abramo ha guardato il cielo dalla terra senza riuscire a con-
tare le stelle, Cristo ha guardato la terra dal Cielo toccando in modo indelebile il cuore di ogni
womo: Gesii & sceso, si & trasferito a Nazaret, e, senza fermarsi a Nazaret, ha camminato, si &
lasciato coinvolgere con la gente del suo tempo. Poi, ha conosciuto la passione, & risorto e sa-
lendo al Padre da uomo nuovo, ha portato con sé quella terra sulla quale ha peregrinato. Pos-
siamo affermare che anche la “terra”, cio¢ il mondo tutto con la sua storia, nella carne del Cri-
sto Risorto, trovano un posto nel banchetto trinitario. Abramo ci insegna ad alzare gli occhi
per scoprire che il Cielo & pit1 grande della terra e che l rerra senza il Cielo smette di essere bel-
la! Cristo ci insegna a prendere sul serio il mondo, Lui che sapeva parlare delle cose di Dio con il
linguaggio degli uomini, ci insegna come camminare su questa terra. In poche parole: Cristo
ci libera dalla “tentazione della disincarnazione”, una disincarnazione che, talvolta, si insinua
nei nostri percorsi spirituali, nei nostri progetti pastorali, nel nostro sguardo sull’'uomo, sulla
societd, e tinge di paure il nostro presente. Lelezione operata da Cristo ci libera dall'apparte-
nere a qualsiasi realta terrena che pretenda di essere eterna e nello stesso tempo ci spinge a non
temere di affrontare il nostro secolo, di sentirlo nostro, di rendere sistematico un dialogo ap-
passionato e creativo con esso, € di nutrire simpatia con tutto cio che sa di umano. Lelezione,
allora, non & una maledizione, non & un priyilegio escludente e nemmeno ha lo scopo di co-
struire muri di separazione tra il partito dei buoni e dei cattivi, facendo dei buoni gli eletti
e dei cattivi i maledetti. Lelezione, fratelli, comporta una nuova posizione sul mondo: sulle
cose, sugli affetti, sulla gestione del tempo, sul lavoro, sul disagio, sulla festa, sulle relazioni
sociali, sull’'impegno politico, sul corpo, sul male, sul bene comune, sulla storia e sul passa-
to, sui giovani, sulla famiglia, sull’anziano, sulla vita nascente, sul futuro, sulla morte, sul do-
po morte. Ogni dimensione della vita ha sete del Vangelo, lo reclama; nulla rimane inesplora-
to dalla Grazia! E la proposta martellante che proviene da tante voci di sbarazzarsi della fede,
di umiliare la Chiesa, & — ¢ lo si vede — solo preludio di morte. Ma la Lettera di Pietro ci con-

27



trebbe essere capace di affermare che “la terra senza il cielo smette di es-
sere bella” e che “il cielo smette di essere bello senza la terra”?

In secondo luogo, la scuola della vita c'insegna che & nelle difficolta,
cio¢ quando le nostre fragilith emergono in tutta evidenza, che, di solito,
i nodi vengono tutti al pettine. Nelle difficolta, 'acume e attenzione
vanno sviluppati e 'azione deve diventare seriamente efficace. Diventa
determinante la capacita di conoscere nella veritd quanto la vita ci pone
dinnanzi!?; la stessa coscienza viene stimolata — meglio, dovrebbe esserlo
— a far venire in luce la nostra vera identita (e cosi ci & dato di essere pilt
autentici); nel contempo, s'impone la capacita di non smarrire, anzi gua-
dagnare, cid che ne costituisce il senso e la prospettiva, ossia I'essenziale
(cosa sia I'essenziale, ognuno perd deve imparare a scoprirlo, imparando
— come ha detto don Andrea SANTORO — “ad amare Dio”).

E nelle difficolt3, infatti, che piti sentiamo Dio lontano, o ci chie-
diamo addirittura: dov’¢? Ma che fa? Eppure, ¢ proprio nelle difficolta
che ci dovremmo accorgere, in un certo senso pilt e meglio che altri-
menti, quanto Dio ci sia e voglia esserci vicino. E nel legame a Lui,
d’affetto e fiducia, diviene anche doveroso coltivare, con particolare se-
rietd, quello che Benedetto XVI chiama “Iesercizio cristiano della spe-
ranza”?0 nella via delle virti, e soprattutto ogni approdo non dovrebbe

forta. Infatti, non manca di esprimersi sulle diverse dimensioni della vita, evidenziando cosi la
forza «persuasiva e pervasiva» del Vangelo, gocciolante speranza. Esso ci coinvolge in tutto, ci
stravolge tutto: dopo aver incontrato Cristo non posso mantenere lo stesso «stile di vita» di pri-
ma!” (ER. CARRARO, Omelia, consultabile nel sito internet www.convegnoverona.it).

19 Si ponga mente, anche solo esemplificativamente, alla tragicita dell’esperienza delle plu-
rime forme della violenza pedofila.

20 Secondo I'assunto esplicito del Papa: “
reno profondamente bisognoso e al contempo molto favorevole per una tale testimonianza... 1l no-
stro atteggiamento non dovra mai essere, pertanto, quello di un rinunciatario ripiegamento su
noi stessi: occorre invece mantenere vivo e se possibile incrementare il nostro dinamismo, oc-
corre aprirsi con fiducia a nuovi rapporti, non trascurare alcuna delle energie che possono con-

... LTtalia di oggi si presenta a noi come un fer-

tribuire alla crescita culturale e morale dell'Italia. Tocca a noi, infatti, — non con le nostre po-
vere risorse, ma con la forza che viene dallo Spirito Santo — dare risposte positive e convincen-
ti alle attese e agli interrogativi della nostra gente... i compiti e le responsabilita che questo
Convegno ecclesiale pone in evidenza sono certamente grandi e molteplici. Siamo stimolati
percio a tenere sempre presente che non siamo soli nel portarne il peso: ci sosteniamo, infatti,
gli uni gli altri e soprattutto il Signore stesso guida e sostiene la fragile barca della Chiesa. Ri-
torniamo cosl al punto da cui siamo partiti: decisivo ¢ il nostro essere uniti a Lui, e quindi tra

28



essere di sconforto o rassegnazione, bensi di fiducioso riconoscimento
che ¢ il Signore che ci guida e che soltanto il restare “aggrappati” a Lui
ci permette lucidita e fecondita d’azione e testimonianza.

In questo diverso, piti eminente senso, dicevo che le fragilita diven-
gono qualcosa di pitt di una risorsa, e per vie in un certo senso miste-
riose agli uomini ma ben chiare nella pedagogia divina, e che in paradi-
so verranno certamente a piena luce, sono convinto che ad esse si puo e
si deve guardare nel loro atteggiarsi come una sorta di dono di Dio agli
uomini; una provvidenziale opportunita, piuttosto che soltanto un pro-
blema?!, per riconoscere in che risiede ai Suoi occhi la vera nostra gran-
dezza??: la capaciti cio¢ di accogliere e dare amore e di rendere questo
mondo pit-conforme al Suo disegno originario di bene per ogni uomo.

noi, lo stare con Lui per poter andare nel suo nome (cfr Mc 3,13-15). La nostra vera forza &
dunque nutrirci della sua parola e del suo corpo, unirci alla sua offerta per noi, come faremo
nella Celebrazione di questo pomeriggio, adorarlo presente nell’Eucaristia: prima di ogni atti-
vita e di ogni nostro programma, infarti, deve esserci 'adorazione, che ci rende davvero liberi
e ci di i criteri per il nostro agire. Nell’unione a Cristo ci precede e ci guida la Vergine Maria,
tanto amata ¢ venerara in ogni contrada d’Iralia. In Lei incontriamo, pura € non deformata, la
vera essenza della Chiesa e cosl, attraverso di Lei, impariamo a conoscere ¢ ad amare il miste-
1o della Chiesa che vive nella storia, ci sentiamo fino in fondo parte di essa, diventiamo a no-
stra volta “anime ecclesiali”, impariamo a resistere a quella “secolarizzazione interna” che insi-
dia la Chiesa nel nostro tempo, in conseguenza dei processi di secolarizzazione che hanno pro-
fondamente segnato la civilta europea... Un’educazione vera ha bisogno di risvegliare il corag-
gio delle decisioni definitive, che oggi vengono considerate un vincolo che mortifica la nostra
liberta, ma in realta sono indispensabili per crescere e raggiungere qualcosa di grande nella vi-
ta, in particolare per far maturare amore in tutta la sua bellezza: quindi per dare consistenza
e significato alla stessa libertd. Da questa sollecitudine per la persona umana e la sua formazio-
ne vengono i nostri “no” a forme deboli e deviate di amore e alle contraffazioni della liberta,
come anche alla riduzione della ragione soltanto a cid che & calcolabile e manipolabile. In ve-
ritd, questi “no” sono piuttosto dei “si” all'amore autentico, alla realta dell’'uomo come ¢ stato
creato da Dio...” (Cost BENEDETTO XVI, Discorso al 4° Convegno ecclesiale nazionale di Ve-
rona, consultabile nel medesimo sito inzernet prima citato).

21 Qui si coglie I'eco del famoso detto di madre Teresa di Calcutta: “non chiamateli pro-
blemi, chiamateli doni!”. )

22 Secondo Qohelet, 'uomo ¢ entita caratterizzato da finitezza, cioé creatura assai precaria
(il termine *hebel, che & traducibile con espressioni quali fumo, soffio, nuvola, caducitd, indi-
vidua un po’ tutto cid che reca in sé la connotazione del limite); eppure, recita il salmo 8, la
sua dimensione & quella di una creatura “speciale”, fatta da Dio “...poco meno degli angeli...”,
che & coronata “...di gloria e di onore, con potere su tutto il creato...”, cio¢ capace di assolu-
to0), e di cui Lui “... si ricorda...” e “...si prende cura...”, perché la ama (cosi D. SCAIOLA,
“Che cosa & lnomo?, in “Via, verit e vita — Comunicare la fede”, 2006, 2, 5-6).

29



Concepire pero I'accoglienza delle fragilita — a cominciare dalle pro-
prie — (nelle forme, entrambe essenziali, prima individuate, del loro ri-
conoscimento e della loro “purificazione”) come esercizio di autentica
umanita (o, in altri termini, di santita?3) e di ringraziamento (non co-
me equivoca via ascetica o penitenziale?4), ripeto ancora, non & certa-
mente agevole?’, neppure per un credente.

Esistono, infatti, forme di sofferenza che appaiono umanamente irrime-
diabili (cio¢ senza possibilita di riscatto), o pitt semplicemente prive di spe-

23 E stato esartamente detto che il carattere fondamentale della santith cristiana risiede nel-
I'amore per Dio, quale centro di gravita del cuore, dell'anima e della mente e che, seppure alcu-
ne tendenze appaiano pretendere di mettere al primo posto 'uomo, sia pure quello nel quale Dio
¢ presente in maniera piit vera e profonda (come nel povero, nell’'umiliato, nell’oppresso, nel sof-
ferente), la santita cristiana non & commisurabile dall'amore e dall'impegno che si porta all’uo-
mo: nel cristianesimo, 'amore del prossimo — anche se necessario, come segno e prova dell’amo-
re di Dio — & secondario rispetto all’'amore verso Dio, o, in altri termini, & da esso che deriva. Gli
¢ complementare, nel senso che, sebbene vi sia gerarchia, non v'¢ tra essi separazione, ma inclu-
sione reciproca: “...solo a partire dall’intimo incontro con Dio, un incontro che & divenuto co-
munione di volont? arrivando fino a toccare il sentimento... imparo a guardare quest’altra per-
sona non pilt soltanto con i miei occhi o con i miei sentimenti, ma secondo la prospettiva di Ge-
st Cristo. Il suo amico & mio amico...” (Deus caritas est, cit., 18). Ma la via della santita & aper-
ta anche (come I'insegnamento conciliare ha eloquentemente e commendevolmente ribadito), e
non va misconosciuta, per chi non ¢ cristiano, sicché, in un certo senso, si potrebbe osservare che
tra 'amore di Dio e I'amore del prossimo non vi & solo inclusione reciproca ma anche “circolari-
ta” (nel senso che 'amore del prossimo pud fiorire anche nel non cristiano, quale effetto della gra-
zia che il Signore nella creazione ha conferito ad ogni uomo rendendolo capace d’amore in quan-
to “a sua immagine e somiglianza”, e consentirgli di giungere a riconoscerla proprio in quel Dio
in cui non credeva o che soltanto intuiva o immaginava, magari distortamente).

Lo conferma la lezione di vita di tanti santi, soprattutto quelli della carita (tra cui S. Gio-
vanna ANTIDA THOURET, S. Vincenzo de’ PAOLI, S. Giuseppe Benedetto COTTOLEN-
GO, e, nel caso della Calabria, figure come S. Gaetano CATANOSO, o don MOTTOLA, suor
Elena AIELLO o madre Brigida POSTORINO), che ¢ stata quella di uomini e donne “prima”
di contemplazione e di preghiera e “poi” di slancio apostolico ed ardore di carita a favore di po-
veri e sofferenti, con opere giunte forse soltanto per questo ad approdi ben al di 1 delle pure
possibilita umane (cosi S. DONATO, Lz santiti oggi: S. Massimiliano Kolbe, meditazione del
14.8.2006 presso la Fraternita Maria SS. Immacolata di Pellegrina di Bagnara Calabra).

271, fragilitd non sono una pena, né di certo gli occhi di Dio restano imperturbabili ad esse.

25 . .Chi ¢ in condizione di aiutare riconosce che proprio in questo modo viene aiutato
anche lui; non & suo merito né titolo di vanto il fatto di poter aiutare. Questo compito & gra-
zia...” (Deus caritas est, cit. , 35, 80-81). Ed ancora: “... Uamore consiste appunto nel fatto
che io amo, in Dio e con Dio, anche la persona che non gradisco o neanche conosco...” (pas-
sim, 18).

30



ranza redentrice?%: di esse, nessuno direbbe di poter essere lieto o d’averne
bisogno. Eppure talvolta soltanto esperienze del genere permettono di sco-
prire il volto migliore di sé proprio nella massima fragilita (propria o altrui)!

Si tratta allora d’'ammettere che “abbiamo bisogno” di avere rimessa in dis-
cussione quotidianamente la nostra fede?’, e che misteriosamente grande & il
discernimento che il Signore, nei sentieri della vita, sa dare al riguardo?.

Esistono, in particolare, casi di persone latrici di fragilita inaudite, ca-
paci tuttavia ugualmente di cura di deboli; si tratta di persone che han-
no sperimentato — in esperienze di crescita o cammino non tanto “assi-
stiti”, quanto “condivisi” — forme di attenzione viva ed efficace che ne
hanno acuito la sensibilita, o semplicemente “risvegliato” potenzialita in
un primo momento neppure intuibili??, fino a gesti tanto concreti quan-
to semplici e genuini di vero amore, per i quali non si finirebbe di poter
dire: “Grazie!”, perché ci ricordano che “... [amore del prossimo non puo
essere soltanto un comandamento imposto, per cos dire, dall'esterno...”,
ma una ragione di vita, che si pud concretizzare in obiettivi da persegui-
re con determinazione, una passione che proviene dal riconoscimento
di essere stati creati per amore € per amare.

26 Alcune esperienze, per tutte. Il lutto dei familiari di una vittima di mafia (sia colpevole, sia
incolpevole) e la coscienza del male agito volontariamente o gratuitamente nel mafioso poi au-
tenticamente pentito; I'abuso sessuale intrafamiliare, nelle desolanti e desolate dimensioni — en-
trambe — dell’abusante e dell’abusaro; la solitudine dell’abbandono ed il paradosso della promi-
scuith forzata di una struttura d’accoglienza provvisoria (cosi per il minorenne, come per 'am-
malato psichico o, da molto tempo ormai, per I'anziano non autosufficiente o privo di affetti).

27 Come, con parole assai chiare, osservava don Giuseppe DOSSETTT nelle sue omelie per
le messe della notte e del giorno nel Natale del Signore del 1988 (in G. DOSSETTI, Omelie
del tempo di natale, Milano, 2004, 199-209).

28 Secondo il passo paolino di Rm 8, 18-26.

29 Qui molto potrebbe narrare chi tanto ha guadagnato dal conoscere numerosissimi esem-
pi di grandezza “luminosa” quanto “oscura” — perché rimasta ignota ai pilt — nell’accoglienza
di deboli e fragili d’ogni specie; eppure, & forse pil giusto continuare a tacerne, nella discre-
zione che s'addice a chi ha coltivato generosamente amore anche in pura perdita, o con gran-
de sacrificio di sé, nel silenzioso ma operoso quotidiano (salvo a ricordare chi & stato un esem-
pio contagioso di provvidenziale carisma, come don Ttalo CALABRO - gia vicario generale
dell’Arcidiocesi di Reggio Calabria-Bova).

30 Cosi si esprime BENEDETTO XVI nella Deus caritas est (cit., 3 1), ricordando — con la
consueta adamantina chiarezza — che, seppure la caritd cristiana sia in primo luogo semplice-
mente risposta ad una necessitd immediata, non si esaurisce nella capacita di professionalita o
efficienza tecnica, ma & qualcosa di ben altro: ¢ attenzione del cuore (71-73).

31



Tutto questo & difficile, sommamente difficile; non basta ricordarlo,
perché si realizzi. Neppure dirlo significa gia conoscere il “come”; e I'e-
sito — come la vita ben ci rammenta — ¢ aperto: la fede, molti, nelle pro-
ve della vita, la smarriscono.

Ma amare Dio non & mai solo un fatto istintivo. Tanto avevo in
mente, rileggendo appunto il duplice invito rivoltoci da Franco Mo-
SCONI: «...questa capacita di speranza & unarte...» € «...preparate la vo-
stra mente all azione. . .». '

<« 2 : 4 « e s .

‘Arte” qui equivale “esercizio”: faticoso, ma necessario, e perseve-
rante esercizio; e la preparazione della mente equivale “studio”, “ricer-
ca”: si tratta cosl, nel desiderio di amare Dio, d’imparare a fondare I'e-
sperienza della vita (ossia I'azione) su pilt solide basi.

2.3 Studio e ricerca come forme tipiche della vita intellettuale

Ora, se & vero che studio e ricerca sono due bisogni costitutivi della
mente e del cuore di ogni uomo e ne accompagnano l'intera biografia,
studio e ricerca sono perd anche le forme tipiche della vita intellettuale.

E qui ed oggi siamo nel contesto di due istituzioni superiori, en-
trambe di studio e di ricerca scientifica: luoghi di studio e ricerca, ri-
badisco i due termini, e di vita intellettuale (studio e ricerca addirittu-
ra teologici, dunque di vita intellettuale particolarmente “alta”); luoghi
che non sono perd soltanto istituzioni culturali, ma anche luoghi di
formazione integrale, di relazioni educative, d’incontri umani assai
densi (inclusivi di stabili rapporti anche tra consacrati e laici), e, spero,
anche luoghi di amicizia autentica nel Signore; luoghi che rappresenta-
no, mi pare di poter affermare, la sede eletta per la maturazione sempre
piis chiara e forte e nella verita della coscienza della Chiesa circa la sua
missione evangelizzatrice.

Gli interrogativi, i bisogni che 'oggi sta anche a voi rivolgendo, co-
me dunque assumerli e viverli?

Nella sua proposta d’aula a Verona, il prof. ORNAGHI (con riferi-
mento al proprium delle istituzioni culturali ed educative lato sensu inte-
se) ha formulato alcune osservazioni, in proposito, che, qualora volesse-
ro intendersi come “sentimento comunemente diffuso”, meriterebbero
un dibattito particolarmente approfondito; vi si consenta oppure no
(nel merito), ¢ comunque bene soffermarsi alquanto su di esse:

32



«... La nostra societ3, non diversamente da quelle del’Occidente avanzato, espri-
me una variegata pluralita di offerte culturali che si traducono in progetti di vita e
rivendicazioni di senso, sovente tra loro in competizione, talvolta in conflitto. La
pluralita di tali offerte non pud perd degenerare in un “pluralismo parossistico”.
Contro il rischio di questo parossismo, contro le sue nocive conseguenze nei con-
fronti soprattutto delle generazioni dei giovani, le istituzioni come la scuola e I'u-
niversitd, insieme con i mezzi di comunicazione, devono sforzarsi di essere sempre
pitt luoghi e strumenti d’esperienza educativa essenziale ed efficace, creduta, ac-

colta e sempre pili responsabilmente partecipata L

ed ancora:

«...Le nostre societa, perennemente in bilico e nell’attesa, aspettano quasi sopra
ogni altra cosa la felicitd. In mille modi la chiedono, la inseguono e continuano ad
attenderla, mentre va crescendo sempre pilt la percezione rattristante della man-
canza, la consapevolezza del vuoto di un’autentica felicita personale e sociale.

Di fronte alle tante, troppe proposte di felicitd banale e fuggevole, occorre torna-
re a educare i propri desideri affinché si rivolgano verso cid che davvero e dure-
volmente vale: il bene, il vero, il bello. Se la formula si intende bene, anche in que-
sto caso & necessario un “ritorno dei trascendentali” al vertice dei nostri desideri
pils sinceri e profondi ...

Luniversita e la scuola — luoghi specifici, originari, e che a buon diritto potremmo
considerare quasi luoghi “naturali” di elaborazione culturale e trasmissione del sa-
pere e dell’esperienza dell'uomo — se orientati in senso cristiano non potranno non
realizzare processi di educazione sempre pili attenta al presente, perché con lo
sguardo sul futuro, e sempre pill attiva e attrattiva perché libera nei confronti dei
tanti conformismi dominanti e troppo spesso, per tutti, frustranti.

Non ¢ un compito agevole e non ¢ una lieve responsabilitd, lo sappiamo. Ma sap-

31« . .La cultura, quando & viva e aperta, non pud che entrare in un fecondo rapporto con la
societd. Vi entra con tutte le sue istituzioni, che siamo soliti qualificare e raggruppare come, ap-
punto, culturali; vi entra estensivamente con i mezzi di comunicazione piti tradizionali e, ormai
quasi senza alcuna intermittenza temporale, con quelli pilt nuovi. Tale rapporto fecondo e co-
struttivo diventa pertanto ancor pill necessario, oggi, in quella sfera di produzione e trasmissione
della cultura stessa, che ¢ la sfera educativa e formativa. La cultura e la sua comunicazione, pro-
prio perché hanno il dovere di configurarsi come servizio reso ad una realta sociale la cui artico-
lazione & sempre pilt al plurale e in cui convivono differenti identitd, non possono sottrarsi al
compito non solo e non tanto di ribadire la centralitd della questione educativa, ma anche ¢ in
particolare di offrire risposte ragionate e ragionevoli alle domande che, proprio muovendo dalla
pluralita dell'articolazione sociale e dalla compresenza di identita diverse, chiedono che 'educa-
zione e la formazione abbiano sempre pit1 a cuore I'auspicabile e possibile configurazione futura
della societa italiana, oltre che quella dello stesso sistema politico-istituzionale della nostra demo-
crazia’ (L. ORNAGHY, La cultura come esercizio storico, in www.convegnoverona.it).

33



piamo anche che solo dall’educazione viene la bussola per potersi orientare — sen-
za troppe inquietudini, e senza dover patire eccessive insicurezze o fragilita — den-
tro il pluralismo parossistico della societd, dentro una condizione di relativismo
sociale e culturale che, moltiplicandone le parziali o ingannevoli risposte, non so-
lo rende sempre insoddisfatta, ma allontana nel tempo e alla fin fine tradisce o uc-
cide la naturale domanda, che & in ogni persona, di felicita. ..

Educazione e formazione, in un tale orizzonte, sono la risorsa pili grande di cui
disponiamo per bloccare e rovesciare quei processi, all'apparenza inarrestabili, di
scomposizione dell’esperienza umana e di contestuale, connessa pluralizzazione
parossistica delle convinzioni e convenzioni, delle mentalit e pitt conformistiche
rappresentazioni, dei comportamenti e degli stili di vita piti banali e superficiali
della societa.

Al tempo stesso, educazione ¢ formazione preparano e costruiscono quella cultu-
ra intrinsecamente sperante che — nei momenti straordinari e in quelli pitt ordina-
ri, nella manifestazione di una leadership o nell’elaborazione di nuove idee e ipo-
tesi scientifiche, cosi come nello svolgimento quotidiano del nostro lavoro e della
professione, nei gesti di solidarieta sociale, di consapevole partecipazione politica,
o di appartata e confidente accensione di una candela votiva — offre piena e pub-
blica testimonianza del nostro desiderio e della nostra capacita di convertirci e sa-
per convertire.... Forse ricomincia soprattutto da qui la nostra capacita di essere
“costruttori” di cultura viva ...

La testimonianza del credente, anche nella sua essenziale dimensione culturale,
non & un'ipotesi teorica, non & una figura astratta cui dare corpo in un futuro in-
determinato o determinabile solo come risultato conclusivo del verificarsi di un di-
verso contesto politico e sociale. La testimonianza del credente riguarda la realta
di oggi; tocca e trasforma il presente per costruire concretamente il domani.
Proprio per questo motivo, la cultura e il progetto cristianamente ispirati richie-
dono — adesso, come in altre fasi decisive della storia — un’antropologia che sia al-
l'altezza delle continue innovazioni della scienza; richiedono, contemporanea-
mente, riflessione critica e azione, discernimento e coraggio, orgoglio della propria
tradizione e determinazione di fronte al nuovo che continuamente incalza e ci sfi-
da. In una parola richiedono, di fronte a tutti e in ogni occasione, la testimonian-
za sicura della speranza cristiana ...»”~.

Ne condividiamo gli assunti?

Riflettiamoci, alquanto, ¢ necessario ed opportuno farlo. La discus-
sione al riguardo, spero si potra svolgere presto, comunque in altra oc-
casione.

32 «_..1l contriburo della cultura catrolica riuscira ad essere tanto piit decisivo anche in questo

servizio, quanto pil essa sara pienamente consapevole e orgogliosa della grande storia di liberta che
la caratterizza. E questa la strada dell’autentica mediazione culturale...” (L. ORNAGHI, cit.).

34



3. PROSPETTIVE DI SPERANZA TRA INTERROGATIVI E
BISOGNI DELLOGGI

3.1 Alcune urgenze

Tornando ora ai piu significativi interrogativi e bisogni dell’oggi, il
cardinale TETTAMANZI, nell’introdurre i lavori a Verona, ha sottolinea-
to alcune urgenze®3, direttamente pertinenti al tema di questo nostro
incontro, affermando che:

33 «...Lappello & a rivisitare alcuni cammini ecclesiali che stiamo facendo, a lasciarci in-
crociare dalle sfide di cui oggi sono segnati e a scioglierle con la forza della nostra testimonian-
za, con il nostro essere “testimoni di Gesti Risorto, speranza del mondo” ...E, da un lato, il
contesto del secolarismo, dell’indifferentismo religioso, della cultura estranea o contraria al
Vangelo quando non addirittura alla stessa razionalitd umana; e, dall’altro lato, ¢ il contesto di
ur’interruzione o di un rallentamento dei canali ecclesiali classici di trasmissione della fede, co-
me la famiglia, la scuola, la stessa comunit cristiana. Se ¢ cosi, non ¢ allora esageraro dire che
Ievangelizzazione e la fede si ripropongono oggi con singolare acutezza come il “caso serio” del-
la Chiesa. Di qui l'urgenza di tenere viva la preoccupazione per la “distanza” che esiste tra la fe-
de cristiana e la mentalita moderna e contemporanea. Senza dimenticare, peraltro, che una si-
mile distanza — sia pure in forme e gradi diversi — ha sempre segnato la vita della comuniti cri-
stiana, e ancor pill ha segnato e continua a segnare il cuore di ogni credente, che nella pro-
spettiva di san Giovanni & pur sempre un incrocio di fede e di incredulita, di sequela del Van-
gelo e di arroccamento su se stessi e sul proprio egoismo. Ma la grande sfida pastorale rimane
in tutta la sua gravita: come eliminare o attenuare questa “distanza”? Risponderei dicendo che
prioritario e decisivo oggi ¢ di tenere massimamente desta non tanto la preoccupazione per
la “distanza”, quanto la preoccupazione per la “differenza”, per la “Specificita” della fede cri-
stiana. Meglio e inserendoci nell’orizzonte del Convegno, diciamo: siamo chiamati a “custodi-
re”, ossia conservare, vivere e rilanciare /originaliti, di piti la novita — unica e universale — del-
la speranza cristiana, 7/ DNA cristiano della speranza presente e operante nella storia. Cappello
del Convegno ¢ di tornare e ritornare senza sosta, con lucidita e coraggio, a interrogarci —
per agire di conseguenza — su: chi ¢ la speranza cristiana? quali sono i suoi tratti qualificanti? co-
me essa incrocia ['uomo concreto d'oggi nei suoi problemi e nelle sue attese?... la testimonianza &
questione globale e unitaria di spiritualits, di pastorale e di cultura, perché per interiore esigenza
e di fatto essa scaturisce dalle radici vive e vivificanti di una intensa spiritualitd, si esprime nel-
I’agire pastorale — missionario della Chiesa e dei credenti e trova nella cultura lo strumento e
insieme la forza per “aprirsi” e “dialogare” con i linguaggi e le esperienze della vita dell'uomo
d’oggi. Ci troviamo dunque di fronte a tre realtd, pit tre dimensioni, che vanno profonda-
mente saldate insieme. In particolare, la cultura viene intesa “come capacita della Chiesa di of-
frire agli uomini e alle donne di oggi un orizzonte di senso, di essere con la stessa esistenza un
punto di riferimento credibile per chi cerca una risposta alle esigenze complesse e multiformi
che segnano la vita”. In questo senso il vissuto, come testimonianza, si conﬁgura come sintesi
finale di un processo di discernimento evangelico che si snoda attraverso le fasi del leggere e in-

35



— “...la scommessa pil forte, in un certo senso cruciale, consiste nel mettere
in luce — con la parola e con la vita - la fondamentale e ineliminabile di-

mensione escatologica della fede cristiana” 4;

« .

_ “...& anche necessario un rinnovato impegno... per sviluppare una piu
ampia e profonda opera formativa dei laici — singoli e aggregati — che as-
sicuri loro quell’animazione spirituale, quella passione pastorale e quello
slancio culturale che li rende pronti e decisi (e... competenti, dialoganti,
coerenti, operativi e coraggiosi) nella loro tipica testimonianza evangelica
e umana al servizio del bene comune, in specie nel campo familiare, so-
ciale, economico — finanziario, culturale, mediatico e politico, e tutto cid
nell’ambito del Paese, dell’Europa e del mondo.. >3 5;

— occorre poi saper accogliere “... nuove sfide, perché la testimonianza dei
cristiani si situa all'interno di un mondo e di una societa gravati da mol-

terpretare i segni di senso o di speranza, del decidersi con scelte libere e responsabili per offrire sen-
so e seminare speranza, dell’ impegnarsi in atteggiamenti e comportamenti concreti e, dunque, in
opere di speranza, giungendo sino a una specie di coraggiosa ‘organizzazione della speranza” an-
che sotto il profilo comunitario e strutturale. In questa linea la testimonianza, che passa attra-
verso il discernimento, presuppone un umile e forte esame di coscienza e diviene il frutto di una
vera e propria conversione: a Cristo e all'uomob (D. TETTAMANZI, Prolusione, id.).

34« E dunque la sua valenza o proiezione di fururo, ma di un futuro che si sta costruendo
nel presente, proprio dentro le tante e pit diverse “attese umane”; si apre oggi con pitt forza a tut-
ta la nostra Chiesa in Italia il compito di elzborare — con un’interpretazione che sappia intrecciare
fede e ragione, teoria e prassi, spiritualita ¢ pastoralita, identita e dialogo — una rinnovata figura an-
tropologica sotto il segno della speranza. Esiste, infatti, in sintonia con Vintellectus fidei, un intellec-
tus spei, un'intelligenza della speranza — una vera speranza ¢ realta che & nella storia e la costruisce,
e dunque non pud non vedere, non leggere, non interpretare, non decidere, non toccare il vissuto
concreto dell'uvomo — da cui deriva un sapere della speranza che si ripercuote sulla questione antro-
pologica. Non potrebbe incominciare da qui una specie di “Seconda fase” del progetto culturale in at-
to nella nostra Chiesa? una fase che rimetta a/ centro la persona umana e il suo bisogno vitale e in-
sopprimibile, appunto la speranza, come rilevava in modo incisivo sant’ Ambrogio dicendo che
«non pud essere vero uomo se non colui che spera in Dio» (De Isaac vel anima, 1,1)? Forse ¢ pos-
sibile un’analogia: come la Dottrina Sociale della Chiesa e la conseguente prassi hanno la persona
umana come principio fondativo e architettonico dei loro piit svariati contenuti, cosi I’azione spi-
rituale — pastorale — culturale della Chiesa potrebbe strutturarsi in riferimento alla centralita della
persona umana, nella sua dignita di immagine viva di Dio in Cristo e nella concretezza delle sue
situazioni e relazioni quotidiane...” (D. TETTAMANZI, Prolusione, id.).

35«1l Convegno ci offre una meta e un programma di grande respiro e insieme di singolare
concretezza quotidiana — e dunque di riferimento alle sacrosante richieste della gente, dei poveri
in particolare —, 12 dove ci apre alla riflessione ¢ all'impegno sulla vita affettiva, sul lavoro e la fe-
sta, sulla fragilitd umana, sulla trasmissione dei valori, sulla cittadinanza...” (D. TETTAMAN-
Z1, cit., idem).

36



teplici tensioni, contrapposizioni, divisioni, conflitti, solitudini immense
e angosce profonde, ecc.; ma anche all'interno, le stesse comunita e real-
ta ecclesiali, che non poche volte faticano o rinunciano a “camminare in-
sieme”, non conoscono la “sinodalitd”: non certo come parola, ma come
esperienza di vita e di partecipazione ecclesiale. Senza dire, in positivo,
che oggi si danno opportunith inedite e urgenze pili forti per vivere una
comunione ecclesiale pit ampia, pis intensa, pii responsabile e, proprio
per questo, piit missionaria...”.

Secondo poi l'indicazione formulata nell’intervento conclusivo3®

dal cardinale RUINI, in particolare, 'opera formativa (e soprattutto I'i-
niziazione cristiana), sebbene oggi debba ormai essere rivolta a tutti, ¢
opportuno che:

36 « . Ciascuno di noi constata ogni giorno quanti siano gli ostacoli che 'ambiente sociale e
culturale in cui viviamo frappone al cammino verso la santith. Tutto cid rende ancor pili neces-
saria e importante lopera formativa che le nostre comunita sono chiamate a compiere e che si ri-
volge, senza dualismi, alla persona concreta dell’'uomo e del cristiano, con I'intero complesso del-
le sue esperienze, situazioni e rapporti. .. Il nostro Convegno, con la sua articolazione in cinque
ambiti desercizio della testimonianza, ognuno dei quali assai rilevante nell’esperienza umana e
tutti insieme confluenti nell’unita della persona e della sua coscienza, ci ha offerto un’imposta-
zione della vita e della pastorale della Chiesa particolarmente favorevole al lavoro educativo e for-
mativo. Si tratta di un notevole passo in avanti rispetto all'impostazione prevalente ancora al Con-
vegno di Palermo, che a sua volta puntava sull'unita della pastorale, ma era meno in grado di ri-
condurla all’'unita della persona perché si concentrava solo sul legame, pur giusto e prezioso, tra
i tre compiti o uffici della Chiesa: 'annunzio e l'insegnamento della parola di Dio, la preghiera e
la liturgia, la testimonianza della carita... Anche di questi problemi e delle possibilita di rispon-
dervi il nostro Convegno si & occupato approfonditamente. In particolare I'iniziazione cristiana
si presenta oggi alle nostre Chiese come una sfida cruciale e come un grande cantiere aperto, do-
ve ¢’ bisogno di dedizione e passione formativa ed evangelizzatrice, di sicura fedelta e al con-
tempo del coraggio di affrontare creativamente le difficolta odierne. Di un’analoga passione edu-
cativa & forte necessita nelle scuole e specificamente nelle scuole cattoliche. E giusto ricordare
qui che la Chiesa italiana nel prossimo triennio realizzera un progetto denominato “Agora dei gio-
vani”, il cui primo e assai importante appuntamento sard l'incontro dei giovani italiani a Loreto
I'1 e il 2 settembre 2007, al quale abbiamo invitato il Santo Padre. Un aspetto sul quale occorre
insistere & quello dell’orientamento e della qualificazione missionaria che la formazione dei cri-
stiani deve avere, ad ogni livello. Non si tratta di aggiungere un elemento dall’esterno, ma di aiu-
tare a maturare la consapevolezza di cid che alla nostra fede ¢ pienamente intrinseco. Come ha
detto il Papa al Convegno della Diocesi di Roma il 5 giugno scorso, “Nella misura in cui ci nu-
triamo di Cristo e siamo innamorati di Lui, avvertiamo anche lo stimolo a portare altri verso di
Lui: la gioia della fede, infatti, non possiamo tenerla per noi, dobbiamo trasmetterla”. Questa ten-
sione missionaria rappresenta anche il principale criterio intorno al quale configurare e rinnova-
re progressivamente la vita delle nostre comunita...” (C. RUINI, Conclusione).

37



— «.. mantenga un orientamento e una rilevanza speciale per i bambini e i
ragazzi, gli adolescenti e i giovani, essendo le nuove generazioni le pitt
esposte al rischio di crescere in un contesto sociale e culturale nel quale la
tradizione cristiana sembra svanire e dissolversi e di pagare le conseguenze
del generale impoverimento dei fattori educativi nella nostra societa. . .»;

— sia caratterizzata da “...maggiore risolutezza...” nell'imboccare «...la
strada dell’attenzione alle persone e alle famiglie, dedicando tempo e
spazio all’ascolto e alle relazioni interpersonali, con particolare cura per
la confessione sacramentale e la direzione spirituale. In un contesto nuo-
vo e diverso ...per essere pienamente missionaria, quest’attenzione alle
persone e alle famiglie deve assumere perd un preciso orientamento dina-
mico: non basta cio¢ “attendere” la gente, ma occorre “andare” a loro e
soprattutto “entrare” nella loro vita concreta e quotidiana, comprese le
case in cui abitano, i luoghi in cui lavorano, i linguaggi che adoperano,
I'atmosfera culturale che respirano. E questo il senso e il nocciolo di quel-
la “conversione pastorale” di cui sentiamo cosi diffusa Lesigenza: essa ri-
guarda certamente le parrocchie, ma anche, in modo differenziato, le co-
munita di vita consacrata, le aggregazioni laicali, le strutture delle nostre
Diocesi, la formazione del clero nei seminari e nelle universita, la Confe-
renza Episcopale e gli altri organismi nazionali e regionali 3

3.2 Molteplici incertezze

Dai lavori e dibattiti preparatori del Convegno, erano gia state messe
in luce d’altra parte le limitate potenzialita attuali (verrebbe di dire, le
presenti “fragilita”) — sul piano formativo e culturale e su quello della pre-
senza sociale — delle chiese particolari in Italia, che si atteggiano oggi in
plurime incertezze su alcune delicate questioni, non tutte a valenza me-
ramente endo — ecclesiali, ampiamente emerse (e piti volte richiamate)
pure a Verona, cui & bene qui quanto meno accennare, perché siano og-
getto del vostro studio attento e del doveroso approfondimento, e che si
possono richiamare per grandi linee nei termini seguenti:

— il voler porre 'uomo, la persona al centro dell’azione della Chie-
38
-

37 Nellelencazione riprodotta supra (probabilmente non esaustiva, ma solo esplicativa),
non risultano citati i diaconi.

38 VIC, Sintesi ..., 16.

38



— la scelta della poverta come via elettad?;

— il ruolo e contenuto nell’approccio al futuro della carita spirituale
e culturale del cristiano, che dovrebbe essere vissuta come ministe-
ro di amicizia e di fraternita (principalmente con gli intellettuali
non credenti o credenti di altre religioni) per il dialogo nei “mo-
derni areopaghi”, per cui soprattutto colui che (per ministero o
competenza) ha responsabilita intellettuale, in quanto cristiano, a
me piacerebbe che fosse ... uno che ama incontrare, anche i non
credenti... che studia anche per me il tema della complessita...” e
desidera che l'unita culturale sia “... un fenomeno di amicizia...”;
uno che, ciod, mantenendo la vis dialettica e la vigilanza della ra-
gione, sappia operare la critica della societa dentro il pluralismo,
non per suscitare divisioni o con I'orgoglio del possesso della veri-
ta, anzi, con la paura di questo orgoglio (e con I'umilta della ricer-

ca autentica), ma in un clima di vicendevole stima e rispetto®’;

— gli orientamenti degli studi e della ricerca teologica (in particola-
re sulla questione escatologica);

39 <. Una Chiesa che sa ascoltare ¢ leggere la vita... cha sa intuire ¢ anticipare... che esprime
accoglienza gratuita e non si sostituisce. .. ma... accompagna... che promuove impegno sociale. ..
e apre alla trascendenza. .. & presente nei luoghi del dolore... vive normalmente relazioni fraterne
e accoglienti ¢ sa affrontare con carita e verita anche le proprie debolezze; che non si limita a do-
nare qualcosa ma ripensa se stessa a partire dagli ultimi; che porta a tutti rispetto... & chiamata a
scendere dai piedistalli su cui la pongono la tentazione del potere e della grandezza umana, per rac-
cogliere in sé ogni frammento di umanita e presentarlo a Dio come offerta viva... povera, capace
anche di scelte contro corrente... segno eloquente della speranza portata dal Signore risorto, che
ha rovesciato i potenti dai troni, ha innalzato gli umili...” (cost in VIC, Sintesi ..., 17).

40 Come bene ha detto L. SARTORI (in 2/ dito che annuncia il cielo. Una spiritualitis della speran-
za, cit., 102-104), aggiungendo che “... oggi... si intende il post moderno come la fine delle pre-
tese di creativith assoluta della modernitd, quasi come Dio. Ma il moderno continua, diventa so-
lo piit umile. .. siamo stanchi di distruggere e di disperdere. Si diffonde. .. il bisogno di unita e la
ricerca di altre vie di ricostruzione, di unificazione, di riconciliazione. .. non pil attraverso una ra-
gione puramente armonizzante, sintetica, bensi mediante la solidarieta... La nostra tendenza &
quella della rivincita: godere dello sfascio attuale, del bisogno di unita per dire: «Cavevamo detto!
Avete voluto andare da soli, fuori della fede, fuori dalla Chiesa; queste sono le conseguenze. Guai
se abbiamo questo senso della rivincita! Dobbiamo prendere sul serio questo bisogno di unita, ma
non potra mai pitt essere quella di prima, di una volea... in verticale, con I'autorita che unifica. Og-
gi bisogna aiutare I'unitd, ma in orizzontale, con la fraternita, cio¢ con la partecipazione di tutti. Non
per negare l'autorita, ma per recuperare un’altra forma. Questa & la solidarieta...”

39



— la “riqualificazione” della formazione culturale e I'impegno delle
istituzioni di ricerca (o d’altri “luoghi permanenti” di studio) per
il conseguimento di una visione pili organica dei problemi attuali
e per una pil efficace incidenza su di essil;

— il sostegno alla formazione delle vocazioni personali (con il ri-
schio, sempre latente, della riduzione a fatto d’organizzazione

della visibilita e dell’efficacia della Chiesa)*?;

— la desiderabile, ma ancora poco udibile, “sinfonia™#3 delle voci
cristiane tutte (non solo cattoliche) e dei ministeri (ordinato®® e

41 Cosi VIC, Sintesi..., 18, ed AA. VV., Azione Cattolica Italiana. Volti e segni di speranza,
Roma, 2006, 34-37.

42V, al riguardo U. NAPOLIONI, Una catechesi secondo il Magnificat, in “Via, verita e vi-
ta — Comunicare la fede”, cit. p. 15, che richiama con luciditd ed opportune puntualizzazioni
le quattro vie elette individuate dalla traccia Testimoni di Gesit risorto... rispettivamente, nei
paragrafi 5, 7, 8 ¢ 9: la logica dello Spirito (“...per cui ogni incontro pastorale deve essere real-
mente avvertito come esperienza spirituale...”); la logica del seme (“...donato con larghez-
za...”); la logica agonistica (“...che ...non fa sconti al diventare adulti nella fede... impe-
gnando ministri e animatori a prepararsi per rispondere a serie domande di formazione cri-
stiana...)”; la logica della cura ecclesiale (“...per aiutare a vivere la famiglia, la professione, il
servizio, le relazioni sociali, il tempo libero, la crescita culturale, I'attenzione al disagio come
luoghi in cui & possibile fare esperienza dell’incontro con il Risorto e della Sua presenza tra-
sformante intorno a noi...”). In particolare, per la formazione al presbiterato, si suggerisce 'an-
cora attuale contributo di D. COLETTI e S. PANIZZOLO, Elementi antropologici e strumen-
ti educativi per la formazione del presbitero, oggi, in AA. VV., Servire Ecclesiae (Miscellanea in
onore di Don Pino Scabini), Bologna, 1998, 579-602.

43 Lespressione ¢ di don Franco Giulio BRAMBILLA.

44 Si pensi in particolare alla diaconia, cui & stato trasmesso un mandato peculiare per i
tempi presenti (cosi rammentato da Benedetto XVI nell’udienza ai diaconi permanenti della
Diocesi di Roma del 18.2.2006, edito nel numero monografico della rivista 1/ diaconato in Ita-
lia dal titolo La diaconia della fragilita, 2006, n. 137, 32-33): “...in questi anni sono emerse
nuove forme di povertd: molte persone, infatti, hanno smarrito il senso della vita e non pos-
seggono una verit su cui costruire la propria esistenza; tanti giovani chiedono di incontrare
uomini che li sappiano ascoltare e consigliare nelle difficoltd della vita. A fianco della poverta
materiale, troviamo anche una poverta spirituale e culturale... Annunciando il Vangelo, po-
trete donare la Parola capace di illuminare e dare significato al lavoro dell’'uomo, alla sofferen-
za degli ammalati, e aiuterete le nuove generazioni a scoprire la bellezza della fede cristiana. ..
Non ¢ sufficiente perd annunciare la fede solo con le parole... & dunque necessario affianca-
re... la testimonianza concreta della carita... Molti sono i poveri... Accogliete questi fratelli
con grande cordialitd e disponibilita e cercate, per quanto possibile, di aiutarli nelle loro ne-
cessita... attraverso il vostro servizio anche i poveri percepiscono di far parte di quella grande
famiglia dei figli di Dio che ¢ la Chiesa...”. La comunita del diaconato in Italia, del resto, as-

40



laicale), nell’affrontamento della presente stagione come tempo
cosl ricco, insieme, di complessita e di grazia;

— lerilevanti difficolta del “bussare al cuore dei lontani™#> (dei qua-
li, assai probabilmente, tanti gia ci sopravanzano nel cammino
verso il Regno dei cieli), in tempi di sazietd materiale, diffusa in-
differenza spirituale e cospicuo pluralismo religioso;

— la questione del sostegno alla convivenza interetnica ed alla in-

terculturalita4;

— le serie problematiche (antiche e recenti) del rilievo che deve as-
sumere, per I'impegno politico dei laici in Italia, lo “stare al fian-
co e prendersi cura’.

A tali questioni mi ero permesso d’aggiungere, a Verona, anche il tema
(del tutto aperto) dell'incremento delle collaborazioni e delle relazioni stabi-
li tra le chiese sorelle in Italia e tra queste e quelle del Mediterraneo (in par-
ticolare quelle che vivono in territori in cui i cristiani sono minoranza e non

odono delle medesime opportunita di esercizio dei loro diritti fondamen-
tali*’) per fini di comune impegno formativo e pastorale e per l'instaurazio-
ne di solidi legami d’amicizia, all'insegna di vicendevole solidarieta.

sai avvedutamente, ha gia offerto interessanti spunti di riflessione sul nostro tema odierno nel
prima citato numero monografico, tra cui si segnalano quelli di: G. BELLIA, Fragiliti della
diaconia?, E. PETROLINO, Accogliere la fragilita. 1 diacono tra altare e vita; G. MEIATTINI,
Una fragile speranza per un tempo di fragiliza. Si v. inoltre ancora la ricca ed articolata proposta
d’interventi pastoralmente significativi avanzata da E. PETROLINO, 7 diaconi testimoni di Ge-
si risorto, (edito nel numero doppio della medesima rivista prima citara alla nota 3).

45 Titolo dell’assai stimolante ed ancora attuale saggio di A. MASTANTUONO, Bussare
al cuore dei lontani, in AA. VV., Servire Ecclesiae. .., cit., 515-540. Verrebbe da chiosare, al ri-
guardo, che qui la lontananza ¢ frutto non gia dell’altrui distanza, ma della nostra, di cui ben
ha consapevolezza VIC, Sintesi..., 19, nel richiamare forme gia immediatamente praticabili di
attenzione quali le cd. “reti di prossimita”.

46 i legge, in particolare, in VIC, Sintesi..., cit., 20: “...Nella Chiesa nessuno ¢ straniero...
non deve mai mancare l'inserimento degli immigrati cattolici nelle Chiese locali... occorre inol-
tre sostenere le comuniti etniche favorendo l’opéra dei sacerdoti stranieri; favorire 'incontro e 'a-
micizia tra le famiglie italiane e immigrate; dar vita nelle diocesi a specifiche éguipes che sappia-
no far fronte agli aspetti religiosi e culturali; formare a identita aperte e capaci di dialogo; risco-
prire i testimoni cristiani nel campo dell’emigrazione; denunciare ogni forma di ingiustizia e ado-
perarsi per politiche pitl attente ai diritti fondamentali di ogni persona.. s

47 Tra cui soprattutto quelle paoline e quelle delle due “terre sante” (nel Patriarcato Latino
di Gerusalemme e nelle chiese particolari in Anarolia e Turchia).

41



Ma ¢ giunto ora il momento di riproporre, pit dettagliatamente, gli
esiti dell’articolato percorso e del denso svolgimento della discussione
che ha avuto luogo nell’ambito dei gruppi impegnati nella ricognizio-
ne delle problematiche connesse all’area tematica delle fragilita umane.

4. ALCUNI ORIENTAMENTI PREFERENZIALI

Dalla lettura e rivisitazione dei testi delle singole sintesi di gruppo
(verso le quali era doverosa soprattutto I'estrema fedelta a quanto pro-
venuto dai delegati) ¢ derivata una grande difficolta: quella di riuscire,
senza penalizzare la vivezza degli stili espressivi dei loro redattori, a ren-
dere effettivamente accessibili a tutti i tratti unitari di riflessioni carat-
terizzate, oltre che da elevata passione, da rilevante varieta.

Ve li ripropongo anche oggi, come avvenuto a Verona, per quanto ne
sono stato capace, nella speranza di dare cosi autenticamente voce ai pit.

4.1 Considerazioni generali

Nella prima sessione, tutti i gruppi hanno riprodotto con cura me-
ticolosa (riflesso di attenzione e preoccupazione vive) I'amplissimo
spettro delle fragilita umane piti evidenti o emergenti sperimentate nei
singoli contesti territoriali italiani; ne hanno riconosciuto il valore di ri-
sorsa idonea per attingere il vero significato e valore della persona uma-
na; hanno ribadito e puntualizzato il bisogno che la Chiesa sia cid che
deve essere, ossia maestra d’'umanita autentica e piena.

Ricorrente ¢ stato 'operarne la rassegna in veri e propri elenchi (pe-
raltro, con convergenza quasi unanime). Nell’avvertita consapevolezza
delle diffuse e rilevanti insufficienze attuali delle nostre chiese partico-
lari (a fronte delle pili acute urgenze della presente stagione epocale), si
¢ sottolineata I'importanza di questo loro riconoscimento, come meto-
do (piti che occasione) di maturazione e crescita.

Si ¢ quindi fatto invito a coltivare I'esperienza della personale e co-
munitaria condivisione della vita soprattutto con i pit poveri (di po-
verta vecchie e nuove), nella riconoscenza di quanto tale scelta offre,
per far crescere la sensibilitd anche collettiva nelle comuniti ecclesiali;

42



ma anche, ed assai insistita, & stata la perorazione a cercare luoghi e
tempi per far confrontare, collegare, promuovere e sostenere esperien-
ze e carismi molteplici, che meritano di non rimanere frammentari (o
circoscritti agli specialisti delegati), bensi d’insegnare ed apprendere in-
sieme la virtl della corresponsabilita e della condivisione.

4.2 Riflessioni sull'esperienza

Nella seconda sessione, parte dei gruppi ha sottolineato alcuni atteg-
giamenti, o stili, ritenuti indispensabili per “relazionarsi” con le persone
fragili e per farsi, per cosi dire, illuminare dall’alta dignita di ognuna:

— la vicinanza (che accomuna e “converte”);

_ limpeeno particolare nell’attenzione e nella cura personali (il sa-
peg P
per “stare in compagnia’);

— la ricerca della verit, della riconciliazione e del perdono;

— un servizio generoso, amorevole, umile ma competente, appassiona-
to, nel vicendevole sostegno alla scuola della vita;

_ la sobrieth e I’essenzialith, anche nell’'uso della ricchezza (segnata-
mente da parte di presbiteri e vescovi);

_ Tassunzione da parte delle comunita ecclesiali, in quanto tali, e
non da singoli loro settori, dell’ascolto come naturale habitus per
la vera condivisione nel quotidiano.

Sono state poi evidenziate alcune specifiche necessita, chiarendo co-
me all’ascolto ed all’accoglienza (anche operosa e “combattiva”) delle
attuali forme ed espressioni delle fragilita ci si possa e ci si debba “edu-
care” e quali risorse in particolare siano essenziali, per irrobustire e ren-
dere maggiormente credibile la testimonianza della Chiesa, come ma-
dre e compagna; testimonianza (si & rilevato con sofferenza) ancora so-
vente oscurata da esperienze di rifiuto, indisponibilita o limitata sensi-
bilita, che ne inficiano la coerenza, ed originano dal sapere ancora trop-
po poco cos’e e dov'¢ fragilitd o da limiti personali (diffusi sia tra i lai-
ci sia tra i consacrati) che funzionano da sgradevoli “controtestimo-
nianze”.

43



Sono stati, in particolari, auspicati:

— la riaffermazione della specificitd della missionarieta della Chiesa,
che porta I'amore di Cristo Risorto quale speranza per il mondo;

— il ripensamento dei percorsi educativi e catechetici;
— la “comunicazione” dell’antropologia cristiana e dei suoi fondamenti;

— la valorizzazione del servizio dell’approfondimento teologico, an-
che per la formazione personale integrale ed alla “carita” (soprat-
tutto dei presbiteri e dei consacrati);

— il potenziamento dei luoghi di studio delle presenti questioni an-
tropologiche e sociali, come momento propedeutico sia all’o-
rientamento vocazionale e motivazionale che all’intervento so-
ciale ed all’esercizio responsabile della cittadinanza civile;

— la vigile attenzione alle forme ed ai contenuti della comunicazio-
ne di massa, per educare al suo corretto ed avveduto impiego;

— lo stimolo a relazioni di comunicazione e stabile cooperazione,
sia intra che extra ecclesiali (con coloro che pit hanno a cuore la
promozione della vita umana);

— il maturo riconoscimento dei limiti della supplenza (pur lodevo-
le) nei confronti delle istituzioni pubbliche in materia di politi-
che sociali ma anche dell’'indefettibile valore di profezia del vo-
lontariato autentico.

A quest’ultimo proposito, mi sia permesso di affermare che, sebbe-
ne non direttamente enunciata nei testi delle sintesi provenienti dai sin-
goli gruppi, mi & parsa latente nei pili I'esigenza (intuibile sia nell’invi-
to alla sobrieta nell’'uso delle risorse economiche prima richiamato, sia
in quello alla maggiore purezza ed essenzialita di vita dei cristiani tutti,
non solo dei consacrati) di una esemplarita piu esplicita circa i fini e le
concrete modalita delle correnti relazioni che hanno luogo a vario li-
vello non soltanto con i poteri pubblici (soprattutto quelli del governo
amministrativo delle comunita locali), ma anche con i poteri “privati”
(economici e dei gruppi professionali in primo luogo) cd. “forti”, qua-
le segno di effettiva autenticita di testimonianza.

44



4.3 Specifiche proposte

Nella terza sessione, infine, con dovizia assai gradita, i gruppi han-
no suggerito I'assunzione di alcune specifiche linee — guida, ma pure di
concrete proposte, di “ministero di umanita di condivisione”.

Tra queste:

il recupero, nella prassi ordinaria (non solo comunitaria), del pri-
mato dell’ascolto della Parola di Dio, della preghiera, della comu-
nione alla mensa eucaristica, della spiritualita alimentata dallo stu-
dio, dalla vita sacramentale, dal discernimento comunitario;

il riconoscimento del valore e dello straordinario rilievo attuale,
tra i ministeri, del Diaconato, “per il” e “nel” servizio alle perso-
ne fragili, con invito al suo pieno impiego;

il porre “segni visibili” della particolare sollecitudine della Chie-
sa verso i fragili, non solo nello spazio ecclesiale;

il superamento della pastorale “per settori” (o per specializzazioni);
p p p

il sostegno e la valorizzazione capillari delle forme e strutture di
promozione della vita dal concepimento al suo termine naturale,
in particolare verso le eta piti vulnerabili;

il sostegno massimo alle famiglie ed alle reti di famiglie, in luo-
ghi e prassi che ne accompagnino non solo il sorgere, ma anche
lalimentarsi e rinnovarsi quotidiano;

la diffusione e promozione della cultura dell’accoglienza, nelle
specifiche forme dell’affidamento eterofamiliare (e del sostegno
stabile alle famiglie accoglienti) e di “scuole di caritd” (per asso-
ciazioni, gruppi e movimenti, oltre che di operatori della cd pa-
storale “della strada e del marciapiede”);

la previsione di percorsi di accoglienza, sostegno e compagnia ai
separati e divorziati, e di cammini penitenziali (anche per la loro
eventuale riammissione ai sacramenti ed all’Eucaristia);

il rinnovato impegno per la cura educativa alla responsabilita, al
senso del sacrificio ed alla santita nelle generazioni dei preadole-
scenti ed adolescenti;

il sostegno (e la costituzione) di osservatori sociali idonei alla mi-
glior conoscenza del territorio di riferimento;

45



— l'assunzione del ministero della rilevazione e denuncia delle for-
me di peccato ed ingiustizia sociale che esigono vera giustizia e
della relativa ortoprassi;

— P'elaborazione ed avvio di profetici “cammini di perdono” nei
confronti della malavita, in particolare quella dedita al crimine
organizzato;

— la formazione e valorizzazione di un volontariato competente,
particolarmente motivato, gia nella dimensione parrocchiale, ne-
gli ambiti piti urgenti (come quello sanitario, dell’accoglienza
agli immigrati, del recupero e reinserimento sociale degli ex de-
tenuti);

— Tattribuzione alle “Caritas” della sola promozione culturale, con
la progressiva responsabilizzazione nell’assunzione della gestione
delle opere da parte delle realth laicali territorialmente piu signi-
ficative;

— la redazione di un documento sulla pastorale carceraria e la crea-
zione di una Consulta ad hoc (e, in sede diocesana, di una com-
missione permanente per il “mondo penale”);

— listituzione, in dimensione anche interdiocesana (o regionale), di
un coordinamento delle strutture di servizio e promozione uma-
na e I'incentivazione di strutture di rete per la cooperazione an-
che con soggetti non d’ispirazione ecclesiale o cristiana verso le
situazioni di maggior disagio sociale;

— Tl'invito alle scuole cattoliche all’accoglienza dei pil svantaggiati.
5. CONCLUSIONE
E stato assai acutamente osservato®® che “...viviamo in un’epoca di

progetti (a breve, medio e lungo termine) che si fanno in ogni campo,
civile e anche religioso. Sembra quasi un compito naturale progettare e

48 Cosi ER. CARRARO, Presentazione, in M. GADILL San Giovanni Calabria — Biogra-
fia ufficiale, Cinisello Balsamo, 1999, 5.

46



pianificare pure la santitd, nostra e degli altri. Ed & qui che sta la radi-
ce della difficolta di farsi santi... Dautoprogettazione & antisantita. Co-
sta lasciare a Dio I'incarico di fissare il progetto di vita per noi e far ir-
rompere la sua volonta nella nostra vita, affidarsi «all'imprevisto evan-
gelico». Siamo sinceri: abbiamo paura che se lasciamo a Lui libera ini-
ziativa, Egli finira per mandare all’aria tutti i progetti che accarezzia-
mo... I santi se li forma Dio nel suo Cristo parola — evento. Se li for-
ma uno per uno, a dimensione comunitaria, trinitaria e mariana. E Dio
non ha schemi...”.

Devo ora concludere questo mio sforzo, nella speranza di non aver-
ne tradito le motivazioni (o troppo deluso le aspettative), e desidero far-
lo con una citazione? da un amico sacerdote carissimo a tanti (che il
Signore, pochi anni fa, ha chiamato a sé), don Domenico Farias.

«... “Non abbiamo qui una citti permanente, ma cerchiamo una futura”. Leg-

gendo queste parole (...) il pensiero va ovviamente al Paradiso, alla Gerusa-

lemme celeste. Verso di essa siamo esortati a proiettarci... Riusciremo in que-

sta contingenza a non dimenticare le pagine piti semplici del Vangelo che tan-

te volte proprio di questo parlano e ci istruiscono? O saremo cos sciocchi da

pensare che ci sia qualche potere umano cosl forte da poterci togliere il futu-

ro? Ricordiamolo: il futuro & di Dio e Lui & la nostra speranza, cio¢ un futu-

ro sempre aperton.

Su quanto sin qui esposto, vi ¢ dunque ancora molto da riflettere,
pregare e meditare, come & agevole intendere, ma soprattutto vivendo
“con pienezza e gioia”, rinnovandoci I'invito che Geslt ha rivolto a tut-
ti i fragili che ha risanato, dicendo loro: “Vaill, e, con I'adagio di S. Pao-
lo, anche l'auspicio: “... e sii riconoscente!”.

49 Tracea da D. FARIAS, 1/ futuro della cirti terrena e il futuro della persona, in “LAvvenire
di Calabria”, Reggio Calabria, 29.6.2002 (si tratta dell’ultimo articolo dall’Autore pubblicato
nel settimanale diocesano, nel corso di una breve ma sofferta agonia, culminata appena una set-
timana dopo nel suo decesso).

47






