YANNIS SPITERIS

Salvezza e grazia come divinizzazione
in Oriente e Occidente

Fin dall’inizio nei nostri simposi abbiamo voluto evitare punti
controversi di teologia. Abbiamo preferito invece trattare temi di spi-
ritualita presenti nelle tradizioni e culture proprie della chiesa orien-
tale e occidentale. Dopo le prime incertezze, con nostra grande sor-
presa, ci siamo accorti che le nostre.due tradizioni possiedono una ric-
chezza di spiritualitd in comune che, nonostante i secoli di separa-
zione, manifesta in maniera inequivocabile le nostre comuni radici.

Tuttavia parecchi di noi si accorgevano che nonostante i punti in
comune, presso i nostri colleghi ortodossi esisteva talvolta un males-
sere di fondo. Per alcuni di loro parlare di santita, di contemplazione,
di ecclesialita... presupponeva che le due tradizioni possedessero
almeno una dottrina comune intorno alla grazia attraverso la quale
I'uomo pud unirsi a Dio, quindi santificarsi, contemplare Dio, quindi
averne 'esperienza, viverne la dimensione ecclesiale e cosi via. Essi
perd sapevano che cosi non era. I nostri colleghi ortodossi sanno che
la tradizione occidentale invece di parlare di divinizzazione parla di
grazia creata, invece di parlare di energie increate parla di un habitus
inerente all’anima. '

Dr’altra parte la grazia costituisce la salvezza in atto; ragione per
cui la dottrina sulla grazia ¢ direttamente legata anche alla conce-
zione soteriologica che professa ciascuna tradizione. Ora si sa che,
almeno nel campo dell’insegnamento scolastico, esistono delle diffe-
renze tra l'oriente e I'occidente, differenze che influiscono anche sul
modo di vivere in pratica I'ideale cristiano. ‘

A ben considerare le cose, tuttavia, nonostante la drammatizza-
zione e l'ingigantimento di queste differenze da parte di alcuni teo-
logi, nei mistici cristiani le differenze non sono alla fine cosi nette.

Certo l'intento di questo simposio non & di risolvere questi pro-
blemi, un proposito simile sarebbe presuntuoso ed utopico. Se si

7



pensa che, finora, non c’® mai stato un serio tentativo di discutere
insieme la dottrina palamita delle energie increate e che I'imperatore
Giovanni VIII Paleologo, durante il Concilio dj Firenze, prevedendo
l'impossibilita di risolvere questo problema, aveva proibito di discu-
terlo sebbene alcuni vescovi greci I'avessero richiesto!, & fuori luogo
pensare che noi in questo simposio vogliamo affrontare e risolvere
questo problema.

I nostri sforzi pil realisticamente sono indirizzati a presentare
all’altro con onesta le proprie posizioni ma lontani da polemiche e da
pregiudizi.

Tenendo presente questi presupposti, l'intento di questa nostra
introduzione & di sottolineare fin dall'inizio che le differenze sulla
grazia e la salvezza nelle due grandi tradizioni cristiane vanno situate
soprattutto sul piano dell'insegnamento astratto e non tanto nella
grande esperienza degli autentici mistici dell'uno e dell’altro mondo
cristiano.

A questo proposito presenteremo prima uno status quaestionis dello
sviluppo dottrinale della grazia intesa come comunione con Dio iden-
tificabile con la salvezza stessa. In seguito descriveremo brevemente
I'esperienza mistica di questa unione con Dio che ne fa Palamas da
una parte e alcuni mistici latini suoi contemporanei dall’altra, per

concludere che questa esperienza & quasi identica in tutti

questi
autori.

Dalla «divinizzazione» alla «grazia creata»

Il problema che ha sempre occupato i credenti in Dio & di sapere
che rapporto esistesse tra le creature e il loro Creatore. Questo rap-
porto determina anche la szlvezza dell’domo. La natura del rapporto
Dio-uomo dipende dall’idea che una comunit o un singolo si fa di
Dio e dell'vomo stesso, ciod dipende dalla risposta che di alle
domande fondamentali, chi & Dio e chi & I'uvomo.

I cristiani posseggono una rivelazione sulla natura di Dio e del-
'nvomo in comune. Essi basano la loro relazione con Dio e quindi la
loro salvezza sulla rivelazione che Gesti Cristo ha fatto di Dio. Il Dio
della salvezza rivelatoci da Gesit Cristo ¢ il Dio Trinitario la cuj
essenza intima & la comunione amorosa delle tre Persone e la salvezza,

ICf. Mémoires du grand ecclésiarque Syvestre Syropoulos, ed. V. Laurent, Roma 1971, 293,

8



come & contenuta nel Nuovo Testamento, & collegata con la stessa
vita trinitaria, & la comunione con Dio Trinita fonte della Vita.

Per indicare questo concetto di salvezza esisteva una parola classica
nella patristica greca: «deificazione» (thegpoiésis) che aveva insito il
senso passivo di ricevere come dono la natura di Dio. Gregorio
Nazianzeno rende comune un altro termine, che fino a quel momento
era raro: «divinizzazione» (thedsis). Questo secondo termine sottolinea
di pil1 il concetto ontologico dell’essere immagine di Dio. Attraverso
lo Pseudo Dionigi e Massimo il Confessore 'espressione «divinizza-
zione» entrera nella spiritualitd e nella teologia bizantina e postbi-
zantina costituendone una delle sue assi portanti.

Per il Papa Giovanni Paolo II la divinizzazione & una delle carat-
teristiche della Chiesa d'Oriente: «Linsegnamento dei Padri
Cappadoci sulla divinizzazione & passato nella tradizione di tutte le
Chiese orientali e costituisce parte del loro patrimonio comune. Cid
si pud riassumere nell’espressione di sant’Ireneo della fine del II
secolo: Dio si 2 fatto figlio dell’ uomo, affinché I'uomo potesse divenire figlio
di Dio>. Questa teologia della divinizzazione rimane una delle acqui-
sizioni particolarmente care al pensiero cristiano orientale»s.

La divinizzazione non va considerata come una delle veritd cri-
stiane, anche se importante, ma il nucleo centrale del progetto sote-
riologico di Dio Trinitario, la veritd fondamentale dell’economia
della salvezza.

Infatti, poiché la Trinitd Santissima & mistero di comunione, il
Padre vuole, nella sua benevolenza, irrorare per Dpartecipazione anche ad
altri essere creati questa vita di comunione che & la sua. Questa sua
volonta divina, eterna, prima di tuti i secoli, & chiamato da S. Paolo pro-
gesto o piano divino (Ef. 1, 3-12). La salvezza consiste proprio in que-
sta partecipazione alla vita trinitaria attraverso I'economia dell’incar-
nazione (Dio si fa uomo affinché I'nvomo diventi Dio) nella potenza
dello Spirito. Il Padre vuole sa/vare 'uomo dal non essere comunican-
dogli la sua vita divina, per questo lo crea e fin dal principio riempie
dal di dentro il vuoto ontologico della creatura umana costituendo
I'vomo come sua immagine e somiglianza. Questa vita ci viene
donata attraverso Gesl Cristo nello Spirito Santo.

In occidente I'espressione «divinizzazione» & usata meno frequen-

2Ady. haer. 111, 10, 2.
30rientale lumen, 6.



temente ma cio ¢ dovuto al fatto che si preferisce usare espressioni
equivalenti come «filiazione divina», «inabitazione della Trinith
nelle anime», «inabitazione dello Spirito Santo»«. Sant’Agostino &
uno dei Padri latini che pili spesso fa uso della parola «divinizza-
zione» e ne influenzerd anche la teologia latina posteriores.

Gli storici del dogma non hanno difficolta a concludere che la dot-
trina della divinizzazione o dell’inabitazione della Trinita nei giusti
sia una verita che accomuna il cristianesimo orientale e occidentale.

Il problema si pose pill tardi quando si trattd di specificare la
natura di questa divinizzazione in rapporto alla grazia santificante. Si
voleva da una parte salvare la trascendenza assoluta di Dio, dall’altra
la vera salvezza dell'uomo, che consiste nella comunione con Dio
stesso. Evidentemente il problema era antropologico e teologico
insieme.

Loriente possiede una visione pilt ontologica del rapporto Dio-
uomo, questo rapporto tocca l'essere stesso dell'uomo; l'occidente,
invece, per cultura e tradizione, ha una visione pitt funzionale di que-
sto rapporto, tocca soprattutto l'agire dell'uomo.

Per l'oriente la divinizzazione tocca lo stesso essere dell'uomo gia
fin dalla creazione (I'uvomo & creato a immagine di Dio, egli non ba
I'immagine di Dio, ma ¢ immagine di Dio). La tradizione greca faceva
uso del concetto platonico di partecipazione per evitare il panteismo.
Sara pin tardi Palamas ad affrontare in modo pit: sistematico questo
problema con la dottrina delle energie increate distinte dalla sostanza
di Dio.

Per loriente, quindi, la divinizzazione & la stessa grazia la quale
per conseguenza non puo essere che increata.

Nella scolastica latina veniva fatta una distinzione: Dio inabitante
nell’anima non pud che costituire la grazia increata, ma questa inabi-
tazione viene fatta attraverso la grazia creata (espressione usata per la
prima volta nel 1245), la quale come un habitus o qualita innalza

4E’ sintomatico che nel nuovo Dizionario di Mistica a cura di L. BORRIELLO - E. CARUANA -
M.R. DEL GENIO - N. Surrl, Cittd del Vaticano 1988, non troviamo la voce «divinizza-
zione», ma «inabitazione».

°Cf. a proposito A. TURRADO, «Eres tempio de Dios (La inhabitation de la Sma Trinidad en
los justos seglin S. Agustin)», in Revista Augustinia de Espiritualidad, 7 (1966) 21-56; 203-
231; 331-281; 8 (1967) 153-190, 363406; 9 (1968) 173-199; 10 (1969) 367-392; V.
CAPANAGA, «La deificacion en la soteriologia augustiniana», in Axgustinus Magister, 11, Paris
1955, 745-754; V. CARBONE, L‘inabitazione dello Spirito Santo nelle anime dei giusti secondo san

Agostino, Roma 1961; A. TRAPE, San Agostino: introduzione alla dottrina della grazia, 1, Natura
¢ Grazia, Roma 1987, 21 9-250.

10



l'uvomo al di sopra della sua natura facendolo agire soprannatural-
mente. Lespressione habitus, di origine aristotelica, significa qui una
qualita costante e stabile che petfeziona la natura umana e le sue facolta
portandole ad agire secondo i dettami del Vangelo.

San Tommaso nella Summa theologica (1 Pars, quaest. 43, art. 3)
parla della grazia increata che & lo Spirito Santo che abita personal-
mente nei giusti e solo i suoi doni sono chiamati «grazia creata». Per
lui «la divinizzazione pud essere solo una trasformazione e un perfe-
zionamento a livello accidentale: essa sard una gualitas, un habitus
entitativo»s. In altri termini per ’Aquinate «la grazia in quanto pat-
tecipazione alla natura divina & una perfezione piu alta della natura
umana, ma essendo un accidens ha un modo di essere accidentale e non
sostanziale. Cio tuttavia € la conseguenza necessaria del fatto che solo
in Dio la sua natura si identifica con il suo essere, solo in lui la divi-
nita ¢ sostanza... La divinizzazione dell'nvomo implica due livelli fon-
damentali: quello della natura, trasformata dalla grazia gratum faciens
e quello dell'intelligenza e della volonta, potenziate dall’habitus della
fede, della speranza e della carita»’.

La teologia dell’Aquinate sulla grazia divinizzante non vuole mor-
tificare la portata della nostra partecipazione alla natura divina, ma
vuole evitare il panteismo e offre una spiegazione dentro il sistema
filosofico aristotelico da lui adottato. Questa preoccupazione ben pre-
sto stara al centro della sensibilita dei teologi successivi a tal punto
che quello che conta non & pili il fatto che il cristiano attraverso Gesit
Cristo nella potenza dello Spirito diventa Dio per grazia, ma il come
«difendere Dio» dalle pretese di chi osa affermare che con la grazia
«diventa Dio».

Tuttavia questa dottrina scolastica latina sulla grazia creata rimarra,
si pud dire, a livello scolastico e non diverra realta vissuta nell’espe-
rienza dei Santi e dei mistici occidentali. Il dramma sara costituito dal
fatto che gli inquisitori che dovevano giudicare dell’ortodossia di que-
sti mistici, avevano come punto di riferimento solo la dottrina della
«grazia creata» nella sua espressione pitt gretta e piu lontana dagli
insegnamenti patristici e da quelli stessi dei grandi dottori scolastici
come San Tommaso, San Bonaventura e il Beato Duns Scoto.

I grandi mistici della chiesa cattolica si muovono dentro un’espe-

6G. MANCA, La grazia. Dialogo di comunione, San Paolo, Cinisello Balsamo 1997, 86.
TMANCA, La grazia, 87. Per la numerosa bibliografia intorno a S. Tommaso e la grazia creata
cf. lo stesso MANCA, Lz grazia, 308-3 15. )

11



rienza totalmente differente da quella dei maestri delle scuole. Basti
pensare alla teologia e alla spiritualita di Guglielmo di Saint-Thierry
(1085-1148) basata tutta sulla divinizzazione dell’'uomo derivante
dall’intima unione con la Trinitd Santissimas.

Ma ¢ nella mistica del XIV secolo e specialmente in quella renana
(sviluppata nella vallata del Reno), nel secolo ciot di Gregorio
Palamas, che la dottrina della divinizzazione riprende il suo posto in
occidente anche se con grande fatica e con incomprensioni da parte
della chiesa ufficiale e specialmente dell'inquisizione. T grandi nomi
di questo periodo sono:

Margherita Porete (1250/ 1260-1310), il Maestro (Meister)
Eckhart (1260-1327), Enrico Suso (1295-1366), Giovanni Taulero
(Johannes Tauler) (1300-1361).

Poiché Suso e Taulero ricalcano da vicino la dottrina di Eckhart
sulla divinizzazione, per non ripeterci, dopo aver accennato alla dot-
trina della divinizzazione di Palamas, accenneremo al pensiero di
Eckhart e della mistica francese.

LA DIVINIZZAZIONE IN PALAMAS E IN ALCUNI MISTICI LATINI
SUOI CONTEMPORANEI

Gregorio Palamas

E interessante innanzitutto ricordarci che gli avversari di Gregorio
Palamas (1296-1359) a cominciare da Barlaam (1290-1350), nato a
Seminara in Calabria non lontano dal luogo dove stiamo tenendo il
nostro simposio, erano tutti di origine greca e di confessione orto-
dossa.

Palamas giustamente & considerato dai teologi come il dottore
della divinizzazione e rappresenta per la chiesa ortodossa quello che
san Tommaso & stato considerato per molto tempo per la chiesa cat-
tolica, non per nulla nella nuova cappella del Papa «Redemptoris
Mater» lo si & voluto raffigurare accanto all’Aquinate.

A Palamas premeva da una parte affermare la vera divinizzazione

8Cf. P. VERDEYEN, «Teologie mystique de Guillaume de Sait-Tierry», in Ons Geestelijk Erf, 52
(1979) 128-219.

°Le opere critiche di Palamas sono pubblicate a Salonicco sotto la direzione di P. Christou
con il titolo Gregorion tou Palama Suggrammata (Scritti di Gregorio Palamas) (d’ora in poi
Suggrammata). Fino ad ora sono usciti cinque volumi: Salonicco 1962, 1966, 1970, 1988,
1992. Per la bibliografia e uno studio sul dottore esicasta cf. Y. SPITERIS, Palamas: La grazia
¢ Vesperienza. Gregorio Palamas nella discussione teologica, ed. Li pa, Roma 1996.

12



dell’'uomo e dall’altra salvaguardare I’assoluta ineffabilita e incomuni-
cabilita della natura di Dio posseduta solo dalle tre Persone divine.
Riprende percio un insegnamento che troviamo, almeno nel linguag-
gio, in alcuni Padri greci e sviluppa la dottrina delle cosiddette ener-
gie increate che sarebbero distinte dalla natura di Dio. Attraverso
queste energie I'uomo viene realmente divinizzato. Questa dottrina &
stata motivo di interminabili polemiche sia ai tempi stessi di Palamas
sia ai tempi nostri. Si credeva, infatti, che con questa dottrina venisse
minacciata la semplicita di Dio.

Il vescovo ortodosso, di origine anglicana, Callisto Timoteo Ware
spiega nella maniera seguente le energie divine: «Lapofatismo pos-
siede un aspetto negativo ed uno positivo. Da una parte sottolinea la
trascendenza e I'incomprensibilitd di Dio che “nessun uomo ha mai
visto, né pud vedere”, dall’altra parte proclama la possibilita di un
incontro faccia a faccia con questo Dio inconoscibile, di una unione
diretta con I'Inaccessibile. Per esprimere questa duplice verita che
Dio & contemporaneamente nascosto e rivelato, trascendente e imma-
nente, la teologia ortodossa opera una distinzione tra l'essenzz divina e
le energie divine. Lessenza (ousiz) vuol dire Dio come Egli ¢ in se
stesso, le energie (energeiai) significano Dio in azione; Dio in quanto
rivela se stesso. Lessenza resta per sempre al di la di ogni partecipa-
zione e conoscenza in questo secolo come in quello futuro; essa non
puo essere compresa né dagli uomini, né dagli angeli, ma unicamente
dalle stesse tre divine Persone. Ma le energie divine, che sono Dio stesso,
riempiono tutto l'universo e tutti possono parteciparvi per grazia.
Cosi Dio “essenzialmente” incomprensibile & rivelato “esistenzial-
mente” attraverso le sue “energie”. Tale dottrina delle energie imma-
nenti implica una visione intensamente dinamica delle relazioni tra
Dio e il mondo. Il cosmo intero & un vasto roveto ardente compene-
trato ma non consumato dal fuoco increato delle energie divine.
Queste energie sono “Dio in noi”»1o.

Margherita Porete

Nel 1310 Palamas aveva 14 anni quando la Beghina Margherita
Porete a Parigi veniva arsa sul rogo come eretica per aver voluto
difendere fino all'ultimo la sua opera intitolata Lo specchio delle anime

10K. WARE, «Dieu cache et revélé. La voie apophatique et la distinction essence.energie», in

MEPR 23 (1975) 49.

13



semplici in cui descriveva la propria esperienza mistica incentrata sulla
divinizzazione dell’anima. Si tratta di uno dei pilt grandi capolavori
della mistica mondiale.

La Porete fu bruciata viva a Parigi il 1° giugno del 1310 giudicata
eretica dagli inquisitori basandosi solo su alcune frasi isolate dal loro
contesto. Il suo linguaggio & certamente diverso da quello usato da
Palamas e dalla tradizione orientale, ma la realta che quel linguaggio
vuole esprimere & identico alla teologia palamita.

I passi del suo libro che parlano della divinizzazione in termini
quasi palamiti sono numerosi. Non troviamo nella nostra mistica le
parole «divinizzazione» o «deificazione», ma incontriamo, espressa
con altre parole, la realta significata da questi vocaboli. Gia il lin-
guaggio da lei usato per indicare I'unione con la Trinita & una chiara
affermazione della realtd chiamata divinizzazione. Non si tratta di
una affermazione di ordine morale o simbolico, ma di un esplicito
realismo riguardante la dottrina della deificazione. Troviamo tuttavia
alcune espressioni ancora pitl esplicite e ancora piu ardite; il cap. 51°
de Lo Specchio & quello che piti di tutti contiene la dottrina della divi-
nizzazione in termini espliciti.

«Bisogna veramente, dice Amore, che quest’Anima sia simile alla
Divinita, poiché & trasformata in Dio, dice Amore, e da cid ha otte-
nuta la sua vera forma; la quale le & stata concessa e donata, senza
cominciamento, da uno solo, che I'ha sempre amata»12,

In queste parole troviamo concentrata tutta la dottrina della deifi-
cazione dell’anima. Innanzitutto & messo in evidenza ancora una volta
che l'essere simili a Dio & una grazia, essa & stata «concessa e donata»,
si tratta quindi di una «partecipazione» alla Divinita. Questo stato
costituisce la «vera forma» dell'uomo, ciog il suo vero essere cosi
come ¢ stato voluto da Dio da tutta I'eternita. Il non essere diviniz-
zati («trasformati in Dio») & un venire meno al progetto eterno di
Dio. Il vero uomo, quindi, & solo quello divinizzato.

UC.f. MARGHERITE PORETE, Lo specchio delle anime semplici. Prima versione italiana commen-
tata con il testo francese medioevale a fronte, tr. Di G. Fozzer, prefazione storica di R.
Guarnieri, Commento di Marco Vannini, San Paolo, Cinisello Balsamo 1994 (d’ora in poi
citato Lo Specchio). Nelle pagine 110-115 si pud trovare una nutrita bibliografia riguardante
questa mistica francese. Vedi anche C. BERUBE, L‘amour de Dieu selon Duns Scot, Poréte,
Eckhart, Benoit de Canfield et les Capucins, Istituto Storico dei Cappuccini, Roma 1997,15-
53; O. VAN ASSELDONK, «La gloria di Dio nell’amore beato e beatificante in cielo e in terra»,
Layerentianum 40 (1999) 327-351." '

12Ivi, LI, 3-7, p. 265.

14



Lesperienza della divinizzazione in Margherita Porete, nella sua
essenza, & identica a quella della tradizione greca e a quella che tro-
viamo negli scritti di Gregorio Palamas.

Innanzitutto 'uomo & veramente divinizzato. Questa affermazione
non & di ordine morale né di ordine solo operativo, ma di ordine onzo-
logico. Si tratta di una vera e propria trasformazione dell’essere umano
in Dio e dalla trasformazione dell’essere deriva anche la trasforma-
zione dell” operare umano.

Palamas evita il panteismo con la dottrina delle energie increate e
della loro distinzione dalla natura stessa di Dio. Questa dottrina € una
spiegazione teologica della divinizzazione e non la divinizzazione
stessa. La Porete non possiede il bagaglio teologico del dottore greco,
ma afferma parimenti a lui che solo Dio & «Dio per natura», mentre
I'uomo & Dio per grazia; 'essere creaturale dell'uomo viene costante-
mente riempito, per partecipazione dall'unico Essere di Dio: «Io
sono, dice '’Anima, quello che sono per grazia: Dunque altro non
sono se non quello che Dio & in me... per questo io non trovo altro che
Dio, da qualunque parte mi venga; poiché non c’2 niente al di fuori
di lui»1.

Queste parole ci fanno comprendere che per la Porete come per
Palamas la divinizzazione, in fondo, non & diversa dalla partecipa-
zione ontologica all’essere divino. LEssere qui non & quello dei filo-
sofi che comunica con gli esseri per analogia, ma & I'Essere tripersonale
della SS. Trinita, & 'Essere del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo
in quanto comunicato al nulla della creatura, & la Vita incorruttibile
di Dio donata alla creatura che per natura & corruttibile. Il mistico &
colui che fa una duplice esperienza: quella del proprio nulla e quella
della pienezza di Vita-Essere di Dio che nella sua liberta agapica e
kenotica si comunica al proprio-essere-nulla umano. L'anima sente
allora il brivido di questo Essere-Amore che dialetticamente, come
afferma di frequente la Porete, & Colui che si presenta come il
«Lontanovicino» (Loinprés)4, Colui che & allo stesso tempo trascen-
dente e immanente. I antinomia di Colui che contemporaneamente &
Lontanovicino, non potrebbe forse farci pensare all’antinomia di
Palamas per il quale Dio pur essendo incomunicabile nella sua
essenza (il «Lontano») si comunica alle creature nelle sue energie

13Lo Specchio, LXX, 5-1 0, p. 307.
14 Cf. per es. LVIL, 25, p. 283 : «Questo Lontanovicino, che noi chiamiamo lampo, come un
aprirsi e un subito richiudersi».

15



increate (il «Vicino»)?

Possiamo fare piii facilmente questo accostamento se teniamo pre-
sente una spiegazione che la Porete da al termine Lontanovicino: «Vi
ho mandato questo pegno tramite il mio Lontanovicino, ma nessuno
mi domandi chi sia questo Lontanovicino, né le opere che fa ed opera
quando mostra la gloria dell’Anima. Infatti non si pud dirne niente,
se non che il Lontanovicino & la Triniti stessa, e che dona all’anima
quella manifestazione di sé che chiamiamo “movimento”: non perché
si muova I’Anima, o la Trinitd, ma & la Trinitd che opera per
quest’Anima la dimostrazione della propria glotia»'s. Per Margherita,
quindi, il mistero della Trinita rimane infinitamente lontano dalla
Creatura; perd, attraverso un «movimento» ineffabile, la Trinita,
senza cessare di essere per natura lontana (I’ «essenza impartecipabile»
di Dio nel palamismo), diventa immanente nell’uomo manifestando
cosi la propria Gloria (Doxa), (Energie increate partecipabili come
manifestazione della gloria di Dio nel palamismo)zs. _

Daltra parte, come nell'insegnamento palamita, per la mistica
francese la Trinitd & un mistero Lontanovicino perché il Padre rimane
I'ineffabilmente, il totalmente altro, ma nel suo Figlio incarnato ci
raggiunge trasformandoci in lui attraverso ’azione dello Spirito che &
il Dio-in-noi, il Dio-Donato.

Margherita Porete @ e rimane una martire dell’amore deificante.
Questa sua preghiera costituisce il nucleo centrale della sua espe-
rienza mistica e ne determina anche la sua ortodossia:

«Oh, dolcissimo puro divino Amore, dice quest’Anima, quale
dolce trasformazione & essere trasformata nella cosa che amo pit di
me stessa. E tanto trasformata, che per amore ho perduto il mio
nome, io che so cosi poco amare: questo avviene per amore, poiché io
non amo che I’Amore»1.

Il Maestro Eckbart

Scrive uno studioso: «Il messaggio dei mistici renani & in un certo
senso lo stesso, visto che proclamano tutti un’unica tesi, fissata in

15Lo Specchio, LXI, 24-31, p. 291.

16Da notare che pit volte Palamas chiama la deificazione « gloria», cf. Y. SPITERIS, Palamas:
La grazia e Uesperienza. Gregorio Palamas nella discussione teologica, ed. Lipa, Roma 1996,74,
91...

Vlyi, XXVIII, 15-19,213.

16



sentenza: “Dio si & fatto uomo perché 'nomo sia fatto Dio”: & 'unita
profonda e misteriosa di due grazie, la grazia dell'Incarnazione e la
- grazia della Inabitazione. Questo messaggio, giova sottolinearlo, &
profondamente ortodosso. Ed & stato professato dai primi Padri della
Chiesa: Ireneo di Lione, Clemente Alessandrino, Atanasio, lo stesso
Agostino. Il motivo primario e ultimo dell’Incarnazione & la deifica-
zione dell'vomo... Per “deificazione” o “giustificazione”, i mistici
renani intendono I'inabitazione della Trinita tutt’intera nell’ “anima
del giusto”, che viene pure chiamata “grazia increata”»1s,

Questa dottrina & stata presentata dal pili grande di questi mistici,
dal Maestro Eckhart in termini quasi «palamiti».

Anche il Maestro (Meister) Eckhart ripete nei suoi Scritti che la
salvezza dell'uomo consiste nel «diventare per grazia cid che Dio &
per natura»v. La deificazione, che per lui s’identifica con la grazia
stessa, designa 'unione dell’anima con Dio grazie all’amore di carita
identificato con lo Spirito Santo. Il Maestro Eckhart, ad imitazione di
Massimo il Confessore, presenta la deificazione in un duplice movi-
mento: da una parte I'abbassamento del Verbo divino e dall’altra I'e-
levazione della natura umana nel mistero dell’Incarnazione alla quale
si aggiunge per grazia ogni anima salvata2:.

Anche per lui, come per molti Padri greci, I'essere creati ad imma-
gine di Dio costituisce gia il fondamento soteriologico e divinizzante
fin dalla creazione stessa. In questo modo egli non pensa ad una gra-
zia aggiunta alla «natura pura»: «Allora Dio - afferma il Maestro
Domenicano - disse: “Vogliamo fare un’immagine”. Creare & cosa
semplice: lo si fa quando e come si vuole. Ma quel che io faccio, lo
faccio io stesso e con me stesso ed in me stesso, e 1a imprimo comple-
tamente la mia immagine. “Noi vogliamo fare un’immagine”: “non
tu, Padre, neppure tu, Figlio, e neppure tu, Spirito santo, ma 7o;,
nella decisione della santa Trinitd, vogliamo farci un’immagine”.
Quando Dio fece I'uomo, operd nell’anima I'opera identica a se stesso,
la sua opera operante, la sua opera sempiterna»22.

Sebbene Dio sia presente in tutte le sue creature, tuttavia con
I'vomo ha una relazione realmente divina tale da rendere divino

18A. DE LIBERA. Eckart, Suso e Taulero o lz divinizzazione dell’ uomo, Borla, Roma 1999, 25.
9Per un’analisi di questo testo cf. E. ENDERS, «Une interprétation du traité eckhartien du
détachement», in Revue des sciences religienses, 70/1 (1996) 7-17.

20Cf. Ad Thal., 22, PG 90,317 B - 320 C. )

21Tutro il Trattato sz/ distacco sviluppa questa dottrina.

22§ermoni Tedeschi, «Nolite timere», a cura di M. Vannini, Adelphi, Milano 1997, 77-78.

17



anche 'uvomo. Come per lo Pseudo-Macario? anche per lui 'anima
dell'uomo, dal momento che ¢ divinizzata, costituisce il riposo di
Dio: «Se in tutte le creature c’@ qualcosa di Dio, nell’anima Dio &
divino, perché I'anima & il suo luogo di riposo»2i.

La divinizzazione & presentata anche come nascita del Verbo nel-
I'anima. Dio, identificandosi con la Paternita stessa, come nell’eter-
nita genera il Figlio cosi nel tempo genera il Figlio nell’anima dei
credenti, anzi addirittura di continuamente la caccia all'uomo affin-
ché suo Figlio nasca in lui: «Il Padre ci preme e ci da la caccia, per-
ché nasciamo nel Figlio e diventiamo cio che il Figlio &. Il Padre
genera il Figlio suo e, in questa generazione, raccoglie tanta quiete e
tanta gioia da consumarvi 'intera sua natura. Infatti tutto cio che & in
Dio lo spinge a generare: si, & nel suo fondo, per la sua stessa natura,
per suo stesso essere, che il Padre € spinto a generare»?. In altri ter-
mini per Eckhart la grazia della divinizzazione prolunga quella della
incarnazione.

11 Maestro Domenicano, come Palamas, & condotto a vedere in Dio
una certa distinzione per indicare da una parte ’assoluta trascendenza
di Dio, e dall’altra la vera comunione dell’'uomo con Lui: «Vi dird
qualcosa, afferma Eckhart, che non ho mai detto: Dio e la Divinita
sono separati l'un l'altra cosi ampiamente come il cielo lo & dalla
terra»26, La Divinita & la natura di Dio incomunicabile di Palamas,
mentre Dio rappresenta il dono che egli fa agli uomini paragonabile
alle energie divine del sistema palamita. La «Divinita» & I'assoluto
mistero di Dio, mentre «Dio» & la «persona» che opera nell'uomo e
nella creazione : «Dio opera, la divinita non opera, non ha niente da
operare, in lei non & alcuna opera; mai ha guardato ad un’opera. Dio
e la Divinita sono separati dall’agire e dal non agire»2

Anche per lui la conoscenza di Dio non pud essere che conoscenza
esperienziale: 'uvomo conosce Dio nella misura in cui comunica con

2Cf. S. Macario, Omelia 49, 5, PG 34,816 A.

24Sermone 73 su Siracide 45,1: «Di colui che & amato da Dio e dagli womini». Cf. J.
ANCHELET-HUSTACHE (a cura), Maitre Eckhart. Sermons (60-36) Seuil, Paris 1976, 91.
258ermone 39 su Sapienza 5,19: «Il giusto vive nell’eternita» , ANCHELET-HUSTACHE, Sermons (31-
5), Seuil, Paris 1978, 56-59. Il tema della nascita di Dio nell’anima, insieme a quello della
filiazione divina e del matrimonio mistico, & dei pitt comuni nei Padri e negli Scrittori spi-
tuali sia in oriente che in occidente. Cf. a proposito P. MIQUEL, «La naissance de Dieu dans
l'ame», Revue des Sciences Religieuses, 35 (1961) 378-406.

26Sermoni Tedeschi, «Nolite timeres, a cura di M. Vannini,. 78-79.

27]vi, 80.

18



Lui. Al pari di Palamas, anche per Eckhart conoscenza di Dio, divi-
nizzazione e salvezza coincidono: «Si deve sapere che conoscere Dio
ed essere conosciuti da Dio, vedere ed essere visti da Dio, sono una
sola cosa in realtd. Mentre noi conosciamo e vediamo Dio, cono-
sciamo e vediamo che egli ci fa conoscere e vedere»,

Conclusione

In questa breve presentazione della divinizzazione considerata
come salvezza nel disegno di Dio abbiamo constatato una grande
coincidenza tra 'esperienza dei mistici greci e latini, soffermandoci
solo nel secolo XIV. Non ci siamo occupati della salvezza intesa come
redenzione dal peccato dove le differenze sono maggiori. Altri relatori
affronteranno questa tematica. Resta tuttavia valida la constatazione
che I'esperienza di fondo delle due grandi tradizioni del cristianesimo
€ quasi identica. Cio ci porta a concludere che quando si & immersi
veramente in Dio non si pud avere che la stessa esperienza. Anche per
quanto riguarda la salvezza dal peccato si potrebbero vedere le stesse
coincidenze nei mistici cristiani sia dell’oriente, che dell’occidente
nonostante il prevalere del Cur Deus homo di Anselmo di Aosta in
Occidente.

Resta fermo che per i santi dell’oriente e dell’occidente il peccato
€ inteso come rifiuto di comunione con Dio. Questa rottura crea nel-
I'uvomo una situazione di svuotamento di essere. Cristo con la sua
Incarnazione ridona all’essere umano la comunione con Dio e con la
sua passione, morte e risurrezione riporta 1'uomo, che «fuggiva dalla -
vera Vita», verso la riscoperta del volto paterno di Dio. L
Incarnazione e la passione di Cristo sono la rivelazione suprema della
«passione dell’amore» di Dio. Di fronte alla croce non abbiamo pitt
ragione di dubitare del suo amore e possiamo corrispondervi e ricon-
ciliarci con lui. La croce & veramente il «luogo» ove I’ uomo incontra
Dio come Padre, «riconosce» il suo amore per noi e vi fa ritorno come
il tigliol prodigo: Il Padre aspetta il figlio fuggito lontano da lui nella
croce di Cristo. La salvezza consiste proprio in questo ritorno tra le
braccia di Dio Padre, nel passaggio dal terrore verso Dio all’amore
filiale verso il Padre. Solo la Croce, in quanto esperienza suprema della
natura di Dio Amore, pud indurci ad aderire con amore filiale al

28Sermoni Tedeschi, «Videte, qualem caritatem», Ivi, 223.

19



Padre ed, aderendo a lui, riavere la vita e ridiventare figli nel Figlio.
Cristo non muore in croce per soddisfare la giustizia di Dio offesa dal
peccato, ma per riportarci in seno al Padre che con trepidazione ci
aspetta per colmarci della sua Vita.

E in ultima analisi Cristo ¢ la sua opera salvifica & la rivelazione piena
¢ definitiva dell’amore compassionevole di Dio per nos.

20



