ROSANNA FIORE
L’arte come strumento di catechesi

Da tempo nella mia ricerca mi propongo 'obiettivo di appro-
fondire lo stretto legame esistente nella vita della Chiesa tra arte e
catechesi.

Lanalisi storica ci permette, infatti, di scoprire le origini lonta-
ne e il fondamento teorico di un uso che oggi trova molte applica-
zioni.

Le tante iniziative esistenti si arricchiscono anche dell’apporto
proveniente dai Musei d’Arte Sacral,

che offrono dei servizi, anzi dei veri e propri itinerari con piste
differenti o per tematica o per fascia d’eta. Naturalmente quanto si
fa per i bambini e gli adolescenti potrebbe anche essere proposto
agli adulti. E un vero e proprio metodo di catechesi. Un metodo
di cui devono essere indagate le motivazioni, approfonditi i pre-
supposti teorici e le linee fondanti, individuati i vari momenti che
lo caratterizzano.

Il primo interrogativo che occorre porsi ¢ il seguente: quanto
I’'uso dell’arte come strumento di catechesi & entrato effettivamen-
te nella prassi pastorale?

Certo i catechismi della CEI sono stati degli apripista, perché
hanno un ricco apparato iconografico, cosi i testi di mediazione di
alcune associazioni ecclesiali; molte esperienze appaiono special-
mente sulla stampa di ordini religiosi e numerose sono anche le
mostre in occasione di eventi e convegni ecclesiali. L'impressione
che se ne ricava comunque & che il materiale in circolazione sia tan-

L1l presente lavoro & stato redatto in occasione del convegno organizzato dal Museo
Diocesano “A. Sorrentino” il 14/02/2013 per la presentazione delle proprie proposte di-
dattiche.

183



184

to, ma che si & ancora abituati a considerare I'immagine e 'opera
come un di pili, un accessorio, di cui servirsi 0 non servirsi, un’ap-
pendice della nostra catechesi “parlata”.

In realta la storia testimonia che non & sempre stato cosi; infat-
ti, la presenza di tante opere d’arte nelle nostre chiese, 'importan-
za della committenza artistica nella vita della Chiesa e il suo essere
radicata nella funzione pastorale ed evangelizzatrice? sono tutti fat-
tori che ci spingono a rivalutare 'argomento, a riconsiderare il no-
stro rapporto con l’arte.

In primo luogo & importante definire i presupposti teorici.

Nel 2004 il Direttorio CEI sulle comunicazioni sociali “Comu-
nicazione e Missione” al n. 58 defini I'arte un patrimonio per la
catechesi.

«Il nostro Paese ha il privilegio di possedere una straordinaria ricchezza
di opere d’arte, per lo pill a contenuto religioso. La catechesi & occasio-
ne per attingere al patrimonio culturale, storico e artistico, proponendo
percorsi di scoperta delle tradizioni e delle espressioni religiose nelle
Chiese locali e pellegrinaggi, con itinerari che attingano alle fonti della
spiritualita e della cultura religiosa. La valorizzazione del patrimonio ar-
tistico & anche educazione alla bellezza, che “¢ cifra del mistero e richia-
mo al trascendente. E invito a gustare la vita e a sognare il futuro. Per
questo la bellezza delle cose create non pud appagare, e suscita quell’ar-
cana nostalgia di Dio”»*.

Le motivazioni vere che spingono in tal senso non sono tuttavia
di tipo quantitativo, determinate dal numero di opere con cui ve-
niamo a contatto, ma appartengono a vari ordini di ragioni. Ne in-
dico prima due di carattere pedagogico, per andare poi alla ricer-
ca di un significato piti profondo, che ci interpella pit direttamen-
te come cristiani. Le prime due ragioni sono:

2 T. VERDON, Arte e catechesi. La valorizzazione dei beni culturali in senso cristiano,
EDB - Societa Editrice Fiorentina, Bologna-Firenze 2002, p. 7.

3 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Comunicazione e Missione. Direttorio sulle co-
municazioni sociali nella missione della Chiesa, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vati-
cano 2004, p. 49.

4 GIOVANNI PAOLO 11, Lettera agli artisti, (4 aprile 1999), in AAS 91 (1999), [pp.
1155-1172], n. 16.



— l'uso dilagante ma spesso anche distorto delle immagini nella so-
cieta odierna esige una rieducazione dello sguardo;

— la capacita dell’arte di aprire alla conoscenza del mistero attraver-
so il coinvolgimento della mente e dei sensi per una via, quindi,
non solo conoscitiva ma anche contemplativa e affettiva, in quan-
to la sensorialita dell’approccio e della visione rimanda al cuore e
allo spirito.

Sul primo punto si pud certamente affermare che nessuno me-
glio dei catechisti e degli educatori, che operano direttamente con
i bambini e gli adolescenti, pud sapere quanto gli strumenti della
tecnologia moderna e la multimedialita aiutino moltissimo da una
parte, ma dall’altra limitino la capacita di osservare, di approfon-
dire cid che passa davanti ai nostri occhi. Un altro aspetto difficile
oggi & la scelta delle immagini, la distinzione tra cid che puo esse-
re considerato bello e cid che & di cattivo gusto, horribile visu, di-
rebbero i Latini.

Certo occorre anche fare i conti con una crescente difficolta a
interpretare i codici comunicativi dell’arte cristiana a causa della
perdita di memoria e della disaffezione rispetto all’arte da parte
non solo delle giovani generazioni ma anche degli adulti e soprat-
tutto dei piccoli e degli adolescenti, avvezzi ad un uso inflazionato
e fuorviante delle immagini. Ma la visione va valorizzata, perché,
come ha spiegato Emilio Rocchi nel 2009

«...oggi che la comunicazione di massa passa quasi esclusivamente attra-
verso 'immagine e molto meno efficacemente attraverso la parola, anche
la conoscenza e la testimonianza comunitaria e personale del Signore Ge-
st, cui noi siamo chiamati, non possono prescindere dal come Egli ¢ sta-
to compreso e rappresentato dai cristiani del passato. Ancora oggi le im-
magini sacre conservano inalterata ed immediata la loro funzione cate-
chetica»’.

- Sul secondo punto, cioé sulle capacita dell’arte di coinvolgere il
cuore e la mente & opportuno citare il papa Adriano I (VIII sec.),

5 E. RoccHy, Introduzione, in «www.bologna.chiesacattolica.it/ufficio...,2009», (12/02/2013),
p. L.

185



186

il quale in una lettera inviata nel 786 all'imperatore di Bisanzio Co-
stantino e a sua madre Irene precisava che lo scopo dell’arte deve
essere quello di demonstrare invisibilia per visibilia (spiegare le co-
se invisibili attraverso quelle visibili) affinché «la nostra mente si
appropri delle virta spirituali a causa della contemplazione delle
immagini»®.

E nella natura stessa dell’immagine la capacita di colpire i sen-
si, di coinvolgere emotivamente e cid ha avuto sempre un’efficacia
spirituale, soprattutto in alcuni periodi della storia della Chiesa,
basti pensare al Seicento e alla poetica della meraviglia, alla Rifor-
ma Cattolica. A riguardo, mi piace sempre citare S. Ignazio di Lo-
yola che nei suoi Esercizi spirituals’ afferma che «il pittore ....deve
essere capace in breve di accendere la fantasia» e insiste sull’im-
portanza della visualizzazione del soggetto nella meditazione; il
pittore deve fare in modo che lo spettatore, dopo avere osservato
I'opera, continui a lavorare d’immaginazione fino ad immedesi-
marsi con il suo contenuto. Vi & qui il riconoscimento degli effetti
che I'osservazione dell’opera produce in noi, attirandoci al suo in-
terno, sollecitando non solo i sensi ma anche la nostra mente e il
nostro cuore, trasmettendoci il suo messaggio e, quindi, permet-
tendoci di comprenderne il contenuto non solo per via razionale,
ma anche emotiva®. Naturalmente nel caso della catechesi questo
processo va guidato, non pud essere istintivo e vedremo in seguito
come.

In realta 'immagine & connaturata alla trasmissione della fede
fin dalle origini del cristianesimo e accompagna la sua nascita, pur

6 La lettera papale, che fu letta nella seconda sessione del Concilio di Nicea, tradot-
ta in greco e inserita negli atti del secondo concilio niceno, riveste una particolare im-
portanza dottrinale nella disputa sull’'uso delle immagini. Essa & riportata in J.D. MANSI,
Sacrorum Conciliorum nova amplissima collectio, XII, 1055. Cfr. M. AMERISE, I/ battesino
di Costantino il Grande. Storia di una scomoda ereditd, Franz Steiner Verlag, Miinchen
2005, p. 116. Sul concilio niceno cfr. GIOVANNI PaoLO 11, Lettera Apostolica Duodeci-
mum saeculum, (4 dicembre 1987) in AAS 80 (1988) n. 2.

7 IGNAZIO D1 LOYOLA, Esercizi spirituali. Ricerca sulle fonti. Con testo originale a fron-
te, (Schiavone ed.), Ediz. San Paolo, Cinisello Balsamo 1995, p. 3.

8 R. FIORE, Mattia Preti e la riforma cattolica, in «Calabria Sconosciutas, 83, XXII, ot-
tobre (1999), p. 11.



con molte difficolta, che diedero origine alla cosiddetta polemica
aniconica’. Le immagini del cristianesimo primitivo erano sempli-
ci e vivaci, fatte per una comprensione immediata, anche da parte
di chi non era in grado né di leggere né di scrivere e costituivano
una sorta di Biblia pauperum. Gregorio di Nissa, nel IV secolo, di-
ceva che «I’artista fa vedere con I’arte dei colori, come in un libro
che avesse una lingua. Poiché il disegno muto sa parlare sui muri
ove si distende e rende i pit grandi servigi»1. E nel VI secolo il Pa-
pa Gregorio Magno scriveva che «cid che offre a coloro che san-
no leggere, la pittura I'offre agli ignoranti perché leggano ci6 che
non sono capaci di decifrare sui codici»!!.

La genesi di questa nuova iconografia risale a prima del II seco-
lo, perché le primitive comunita cristiane dovettero innanzitutto
approfondire la specificita della propria fede, rispetto alle comuni
radici ebraiche, e difendersi dalle persecuzioni. Bisogna tenere
presente, infatti, in primo luogo il divieto veterotestamentario di
rappresentare immagini della divinita cui inizialmente si attenne-
ro anche i cristiani. Il timore di cadere in un culto idolatrico aveva
dettato in un primo momento una contrapposizione, in particola-
re di alcuni Apologisti, come Tertulliano nel De idolatria e Minu-
cio Felice nell’Octavius, rispetto alla cultura figurativa greco-ro-
mana!2, Prevalse, infine, I'urgenza di comunicare la nuova speran-
za offerta a tutti dal messaggio evangelico. Prevalse, ciog, la posi-
zione di chi, come Clemente Alessandrino prima e San Gregorio
Magno e Giovanni Damasceno in seguito, comprese che I'immagi-
ne aveva un valore complementare a quello della parola e poteva
assolvere, innanzitutto, una funzione didascalica e pedagogica: fu
cosi che in Occidente si superd la polemica aniconica e 'arte di-

? Per lo sviluppo, le motivazioni e le cause della polemica aniconica si rimanda ad al-
tro studio: cfr. R. FIORE, I simboli nell’arte dei primi secoli del Cristianesimo. La nascita
dell’iconografia cristiana, in «La Chiesa nel tempo», 1, XXVI, (2010), p. 27- 46.

10 G, D1 Nissa, Elogio del martire Teodoro, Patrologiae Graecae, cursus completus, ].P.
Migne (Ed.), Paris 1857-1886, 46, 757.

11 GREGORIO MAGNO, Epistulae, XI, ep. 13Ad Serenum Massiliensem Episcopum in
PL 77, col. 1198.

12 Cfr. R. FIORE, [ simboli nell’arte..., op. cit., p. 29.

187



188

ventd uno straordinario strumento di diffusione della nuova fede.

Levento fondamentale, che fissd per sempre la liceita dell'uso
delle immagini e il loro uso raccomandabile nelle chiese cristiane,
fu il IT Concilio di Nicea del 78713, anzi a Nicea si disse qualcosa
di pid, si mise I'immagine sullo stesso piano della Parola, tanto che
nella tradizione orientale le icone sono considerate “scritte” dagli
iconografi, piti che dipinte.

E il Catechismo della Chiesa cattolica, infatti, afferma: «Lico-
nografia cristiana trascrive attraverso l'immagine, il messaggio
evangelico che la Sacra Scrittura trasmette attraverso la Parola. Im-
magine e Parola si illuminano a vicenda»!4.

Le espressioni piu chiare ed esplicative a riguardo sono quelle
di San Giovanni Damasceno: «Nei tempi antichi Dio, incorporeo
e senza forma, non poteva essere raffigurato sotto nessun aspetto;
ma ora, poiché Dio & stato visto mediante la carne ed ¢ vissuto in
comunanza di vita con gli uomini, io raffiguro cio che di Dio & sta-
to visto...».

E, dunque, I'Incarnazione, I'evento che rende possibile e giusti-
fica teologicamente 1’uso delle immagini, anzi lo postula, lo rende
quasl necessario.

Dalle parole di Giovanni Damasceno, prima citate, ricaviamo la
ripetizione del verbo “vedere”: Cristo & vero Dio e vero uomo, ed
& stato possibile attraverso Lui vedere il Padre.

Forse questo verbo per noi ha perso oggi il suo vero significato:
guardiamo frettolosamente, le immagini scorrono davanti ai nostri
occhi, ma non lasciamo che I’esperienza del vedere, penetri nella
nostra mentel®. Nel linguaggio biblico conosciamo 'importanza
del verbo vedere, basta ricordare vari testi di Giovanni: «si fece

13 Cfr. EAD, Dipingere al cospetto di Dio, in «La Chiesa nel tempo», XIII, nn. 1-2,
(1997), pp. 235-244.

14 CATECHISMO DELLA CHIESA CATTOLICA, LEV, Citta del Vaticano (Roma) 1992, n.
1160.

15 G. DAMASCENO, De sacris imaginibus orationes, 1, 16 in PG 96, 1245A.

16 Cfr. T. VERDON, Attraverso il velo. Come leggere un’immagine sacra, Ancora Edi-
trice, Milano 2005, pp. 5 ss.



carne e venne ad abitare in mezzo a noi» cosi che «noi vedemmo
la sua gloria» (Gv 1,4) e in un altro testo si dice che la vita eterna
in Cristo «si ¢ fatta visibile, noi ’'abbiamo veduta e di cid rendia-
mo testimonianza» (1Gv 1, 2) e in una lettera paolina Cristo &
chiamato sixav, immagine del Dio invisibile (Co/ 1,15).

Fin dai primi secoli, infatti, la difficolta di accedere alle Scrittu-
re ha indotto i cristiani a comunicare la loro fede nel modo pit
semplice, cioé attraverso simboli e immagini.

Il centro della catechesi & stato sempre il Cristo, che & “imma-
gine del Dio invisibile” e per questo fin dalle origini sono stati as-
sunti i simboli dal mondo pagano, (come nel caso del Buon Pasto-
re che ha ripreso dalla statuaria greca e trasformato I'immagine del
Moscoforo, portatore di vitello)!” o ne sono stati creati di nuovi (il
monogramma di Cristo, il pesce, I'ancora, la barca).

Un filo conduttore, questo, che lega attraverso i secoli le opere
di arte cristiana, come sottolinea Rocchi:

«I grandi cicli di affreschi nelle basiliche medioevali sono stati eseguiti
principalmente per la catechesi al popolo, che per diversi secoli ancora
non avrebbe avuto accesso alla Parola di Dio.

Anche nel Rinascimento la committenza artistica principale (ecclesiasti-
ca) ha perfezionato, attraverso il simbolismo del tempo (ancora piu er-
metico all'uomo d’oggi) il significato teologico delle immagini sacre»!8.

Dopo excursus storico, che ci ha condotto a scoprire le origini
dell’arte cristiana, & opportuno soffermarsi ancora sulla motivazio-
ne teologica che ne ¢é il fondamento.

Giovanni Paolo II nella Lettera Apostolica Duodecimum saecu-
lum, citando san Giovanni Damasceno, scriveva: «L'arte della Chiesa
deve mirare a parlare il linguaggio dell'Incarnazione ed esprimere
con gli elementi della materia, Colui che “si & degnato di abitare nel-
la materia e di operare la nostra salvezza attraverso la materia”»!°.

17 Cfr. FIORE, I simboli nell’arte..., op. cit., p. 32.

18 RoccHr, Introduzione, in «www.bologna.chiesacattolica.it/ufficio..., 2009», (12/02/2013),
pil.
19 G1ovANNI PAOLO 11, Lettera Apostolica Duodecimum saeculum, (4 dicembre 1987) in
AAS 80 (1988) n. 11; G. DAMASCENO, Sermzo de imaginibus, 1, 16 in PG 94, 1246A.

189



190

Le giustificazioni teoriche date dal Concilio di Nicea, infatti, so-
no ancora oggi alla base del metodo di catechesi di cui si sta trat-
tando. Il Documento di base sul rinnovamento della catechesi al n.
57 sottolinea che

«il centro vivo della fede & Gest Cristo. Solo per mezzo di Lui gli uomi-
ni possono salvarsi; da Lui ricevono il fondamento e la sintesi di ogni ve-
rita; in Lui trovano “la chiave, il centro e il fine dell'uomo nonché di tut-
ta la storia umana”. Cristiano & chi ha scelto Cristo e lo segue. In questa
decisione fondamentale per Gesti Cristo, & contenuta e compiuta ogni al-
tra esigenza di conoscenza e di azione della fede. La Chiesa, quindi, de-
ve predicare a tutti Gesu Cristo e fare in modo che ogni cristiano aderi-
sca alla sua divina persona e al suo insegnamento, sino a conoscere e vi-
vere tutto il suo “mistero”. Come appare chiaramente dal libro degli At-
ti, dalle tradizioni evangeliche, dalle lettere di san Paolo e di san Gio-
vanni, il lieto annuncio di ogni catechesi & Gesu»2’.

Sul piano dei contenuti della fede, il Documento di base ci ha
insegnato che il centro vivo della catechesi & la persona di Gesti ed
ha aiutato a veicolare una visione rinnovata della fede, per cui la
catechesi ha la finalita non solo di trasmettere i contenuti della fe-
de, ma di educare la mentalita di fede di ciascuno.

Si attua cosi una straordinaria sintonia con le caratteristiche del-
Iarte cristiana, anzi con quello che appare un motivo costante, un
nucleo centrale che caratterizza I'arte cristiana di tutti i tempi e di
tutti i luoghi: avere al centro sempre il Cristo.

Sottolinea giustamente mons. Verdon che 'arte cristiana, anche
quando non ha espressamente come soggetto Gesu Cristo, anche
quando rappresenta la Vergine Maria o episodi della vita del Santi,
lo fa sempre in chiave cristologica?!. I’ambito in cui si muove l’arte
cristiana ¢ cristologico, dunque, & semplice il passaggio. Come in
una proprieta transitiva, se la catechesi & incentrata sul Cristo e ’ar-
te sacra ha lo stesso centro, dovrebbe essere naturale servirsi dell’ar-
te nella catechesi. Viene in mente a riguardo, I'immagine del Criszo

20 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, I/ rinnovamento della catechesi, Roma 1970, n. 57.
2L Cfr. T. VERDON, Attraverso il velo..., op. cit., p. 18.



docente del periodo paleocristiano, ricordata da Giovanni Paolo II,
che nell’Esortazione Apostolica Catechesi tradendae colloca I'inizio
della catechesi cristiana nella persona e nell’'opera del Cristo do-
cente, maestro, e ne rievoca la traduzione iconografica:

«Questa immagine del Cristo docente, maestosa insieme e familiare, im-
pressionante e rassicurante, immagine disegnata dalla penna degli evan-
gelisti e spesso evocata in seguito dall'iconografia sin dall’eta paleocri-
stiana — tanto & seducente — amo evocarla a mia volta, all'inizio di queste

considerazioni intorno alla catechesi nel mondo contemporaneo»?2.

Gia Giovanni Damasceno nell’VIII secolo scriveva: «Se un pa-
gano viene e ti dice: “Mostrami la tua fede!” [...] tu portalo in chie-
sa e mostra a lui la decorazione di cui & ornata e spiegagli la serie
dei sacri quadri»?®.

Da questo testo ricaviamo la pregnanza di due verbi, spiegare e
mostrare, un itinerario dello sguardo che puo condurre alla com-
prensione del mistero. La finalita dell’arte &, infatti, quella di rende-
re visibile I'invisibile, e, come affermava Paolo VI nel 1964, affidan-
do tale missione agli artisti, di «carpire dal cielo dello spirito i suoi
tesori e rivestirli di parola, di colori, di forme, di accessibilita»?*.

Se — come si & ribadito — a partire dal mistero dell'Incarnazione
(IT Concilio di Nicea) ¢& stata data giustificazione all’'uso delle im-
magini, e se fin dalle origini & chiara la vocazione didattica e cate-
chetica dell’arte occidentale, e quella prevalentemente liturgica e
di culto dell’arte orientale, resta comunque da chiedersi, quanto
I'uso delle immagini nella trasmissione della fede e, soprattutto,
negli itinerari dell’iniziazione cristiana sia realmente entrato nel-
I’attivita pastorale.

Naturalmente, per passare dalla teoria alla prassi occorre in pri-
mo luogo approfondire il metodo, e comprendere come occorre
muoversi nell'immensita del patrimonio dell’arte cristiana.

22 GrovanNNI PaoLo 11, Esortazione Apostolica Catechesi Tradendae, (16 ottobre
1979) in AAS 71 (1979), pp.

1277-1340, n. 8.

23 (GIOVANNI DAMASCENO, De sacris..., op. cit., in Patrologia Graeca, XCV, 325.

24 Paor0 VI, Omelia per la Messa degli Artisti nella Cappella Sistina, (7 maggio 1964),
in AAS 56 (1964), p. 439.

191



192

Preferisco usare la definizione “arte cristiana” perché & oppor-
tuno fare anche su questo piano delle precisazioni; spesso ci im-
battiamo, infatti, in questi termini, e al termine “arte” vengono ac-
costati gli aggettivi qualificativi “sacra”, “religiosa”, “cristiana”,
spesso usandoli come sinonimi, ma in realta non lo sono®. Si par-
la, infatti, di arte religiosa riferendosi a quella produzione che ha a
che fare con il divino, ma non entra nell’azione liturgica: il suo fi-
ne non & cultuale ma devozionale, nasce dalla fede di un singolo e
riguarda un rapporto privato con il divino.

Invece I’arte & definita sacra quando & destinata al culto, espri-
me con le immagini quello che le Sacre Scritture e i testi liturgici
annunciano con le parole, nasce quindi dalla vita della Chiesa ed &
strettamente legata all’azione sacramentale della Chiesa stessa.
Pensiamo ad esempio al Crocifisso, che & sempre presente nell’a-
zione liturgica, e nel mondo orientale alle icone. Naturalmente sia
il Crocifisso sia 'icona possono essere usati anche fuori dal conte-
sto liturgico, e in questo caso hanno una valenza didascalica®®.

Larte si definisce cristiana quando fa riferimento a Cristo e alle
verita di fede del cristianesimo: poiché ci riferiamo, dunque, a un
contesto cristologico, definito dalle argomentazioni prima esposte,
¢ preferibile parlare di “un’arte religiosa cristiana” e di “un’arte sa-
cra cristiana”?’.

Naturalmente le immagini del cristianesimo primitivo, delle ca-
tacombe e della scultura paleocristiana sono semplici e di imme-
diata comprensione, perché lo scopo era proprio questo, richia-
mare subito alla mente I'episodio del Vecchio o del Nuovo Testa-
mento, oppure suggerire attraverso 'uso del simbolo il significato
e la verita di fede che si voleva far conoscere, per questo il simbo-
lo era tratto quasi sempre dalla vita quotidiana (pesce, colomba,
ancora, nave, corona, il gallo ecc.) e doveva essere immediatamen-

25 Cfr. M.L. MAZZARELLO — M.E. TRICARICO, Cormzunicare la religione con larte. Orien-
tamenti per 'azione didattica, in «www.chiesacattolica.it», (06/07/2011), p. 3.

26 Cfr. M.L. MAZZARELLO — MLE. TRICARICO, Dentro e oltre l'immagine. Quando ar-
te contemporanea svela il trascendente, Editrice Elledici, 2007, p. 6.

27 Tvi, p. 3.



te comprensibile?8, In seguito, 'espressione artistica divenne piti
complessa, mediata dalla cultura dell’artista, si carico di significati
e particolarmente a partire dal Rinascimento occorre a volte cono-
scere la filosofia e la teologia per interpretare correttamente un’im-
magine?’,

C’& perd un dato di fondo: poiché pone le sue radici nella Rive-
lazione, larte cristiana non & mai arte per I'arte, non & mai mossa
cioé solo da una finalita estetica o decorativa, non deve essere “bel-
la”, ma esprimere il bello, anzi — come affermava 'allora cardinale
Ratzinger nell'introduzione al Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica — offre ai fedeli «i fatti salienti del mistero della
salvezza, presentandoli nello splendore del colore e nella perfezio-
ne della bellezza»*°.

A tal scopo & bene liberare il campo da alcuni pregiudizi /o errori:

_ il bello che esprime e raggiunge il mistero, non coincide con il nostro
gusto personale e non & nemmeno cid che & accademicamente bello;

— Topera non & un’idea illustrata da spiegare, ma parla essa stessa a chi
la osserva;

— prima di utilizzare un’opera bisogna che il catechista la conosca e la

interiorizzi.
In un percorso di trasmissione della fede I'opera deve essere:

. letta e spiegata nelle sue componenti formali e simboliche;

2. decodificata con riferimento alle sue fonti (Sacra Scrittura, testi
patristici, liturgici ecc.);

3. interpretata correttamente, senza alterare il messaggio che I'ar-
tista ha inteso esprimere e senza piegarla a cid che noi vogliamo
dimostrare.

Nella metodologia di interpretazione di un’opera, si parla di li-
velli di lettura e di una progressione di significato che aiuta a en-

p—

28 Cfr, FIORE, I simboli nellarte..., op. cit., p. 30.

29 Cfr. RoccHl, Introduzione, in «www.bologna.chiesacattolica.it/ufficio..., 2009»,
(12/02/2013), p. 1.

30 T, RATZINGER, Introduzione al Catechismo della Chiesa cattolica, Compendio, Libre-
ria Editrice Vaticana, 2005, n.5.

193



194

trare dentro 'opera senza alterarne il vero contenuto e senza so-
vrapporre le nostre idee, i nostri pensieri a quelli dell’artista’!.

Poiché 'opera ¢ espressione dell’ineffabile e dell’invisibile®?, es-
sa mostra frammenti e bagliori della bellezza divina®? e introduce
all’esperienza del bello e alla sintesi tra I’esperienza estetica e I'e-
sperienza conoscitiva. Il linguaggio delle immagini, ma anche quel-
lo degli spazi e dei luoghi liturgici, & coinvolgente e universale, e
pud essere utilizzato per le catechesi con i bambini, i ragazzi, i gio-
vani, gli adulti, ma anche per incontri tematici in specifici cammi-
ni di preparazione ai Sacramenti o nei momenti forti dell’anno li-
turgico; un campo vastissimo ¢&, inoltre, quello del turismo religio-
so e dei pellegrinaggi®*.

L'opera & un testo che va decodificato e spiegato leggendo i segni
che lo compongono: ecco perché riescono bene le esperienze fatte
con i bambini e i ragazzi, come dimostra anche il successo delle pro-
poste didattiche del Museo Diocesano anche nell’anno passato. 1
bambini e i ragazzi, se guidati, leggono i segni disseminati in un’o-
pera, sia scultorea, bronzea o pittorica e li ricompongono.

Lopera d’arte &, dunque, un sistema segnico, anzi un comples-
so di strutture segniche, che vanno lette, comprese e interpretate.
Anche gli edifici liturgici, che sono lo spazio del divino, hanno un
linguaggio fatto di elementi, di strutture dal preciso significato che,
spiegate e interpretate, aiutano a comprendere meglio ’azione li-
turgica stessa e il mistero che in essa avviene. Diceva papa Monti-
ni, quando era arcivescovo di Milano, che la cattedrale non é solo
un interessante monumento di architettura, ma una casa viva, do-
ve la liturgia fa parlare le pietre, «& la liturgia che svela e realizza il
segreto della cattedrale»®.

31 B, PANOFSKY, I/ significato delle arti visive, Einaudi, Torino 1962, pp. 43s.

32 Cfr. CATECHISMO DELLA CHIESA CATTOLICA, LEV, Citta del Vaticano (Roma) 1992,
nn. 2500-2503.

3 Cfr. M.G. RwA, Frammenti di Bellezza, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi),
2006, p. 9.

34 Cfr. T. VERDON, Arte e catechesi.., op. cit., pp. 15s; CONFERENZA EPISCOPALE TO-
SCANA, La vita si é fatta visibile. La comunicazione della fede attraverso l'arte, Cooperati-
va Firenze 2000, Firenze 1997, p. 36.

3> G.B. MONTINI, I/ segreto della Cattedrale, in «Fede e arte», 7 (1959), pp. 246s.



La “via della bellezza” richiede tuttavia una metodologia preci-
sa e fondata scientificamente, una dinamica che comprenda vari
passaggi’®:

— vedere, anzi direi meglio “osservare” (cio che i partecipanti ve-
dono con gli occhi: & quello che gli storici dell’arte chiamano
“analisi formale”); & il momento che chiamiamo fwello preicono-
grafico, in cui si osserva 'opera e si identificano gli elementi che
compongono la scena, persone, paesaggi, alberi, animali ecc., e le
relazioni tra di essi, le posture, i gesti, i colori.

Spesso subito dopo pud esserci il momento del sentire (cio che ho
percepito con la mia sensibilita), occorre perd evitare di cadere
nell’emotivita e in una lettura del tutto soggettiva’’.

Ecco perché & opportuno che segua I’analisi iconografica:

— capire (si ricostruisce il retroterra dell'immagine/opera attraverso
un’analisi iconografica e iconologica).

Nel Livello iconografico l'immagine viene studiata in riferimento al-

le sue fonti, soprattutto alla Sacra Scrittura e alle fonti letterarie
(Padri della Chiesa, scritti teologici, liturgici, del Magistero, vite
di Santi, testi letterari, storici ecc).
Nel lvello iconologico si interpreta il significato pitt profondo, si
analizzano i simboli, le allegorie, per andare al di 1a di cio che si
vede e cogliere anche I'influsso della cultura dell’epoca, delle vi-
cende biografiche dell’artista.
Naturalmente, 'approfondimento della lettura potrebbe conti-
nuare con successivi livelli pit specifici (sociologico, visivo-strut-
turale, tecnico-strutturale, extratestuale), ma i livelli utili alla cate-
chesi sono i tre gid menzionati, che naturalmente a volte interagi-
scono tra loro, per potere arrivare poi ad una percezione piu
personale, 'ultima tappa:

— meditare/reagire (le implicazioni per la vita di ciascuno)’®.

36 Cfr. A. SCATTOLINL, Una fede a colori. Intervista a don Antonio Scattolini, in
«www.diocesipadova.it», (11/07/2011), p. 1.

37 Cfr. M.L. MAZZARELLO — M.F. TRICARICO, Donne della Bibbia narrate dall’Arte, El-
ledici, Torino 2010, p. 11.

38 Cfr. A. SCATTOLINI, Una fede a colori. Intervista a don Antonio Scattolini, in
«www.diocesipadova.it», (11/07/2011), p. 1: nel breve testo I'autore sottolinea, inoltre,

195



196

Per affrontare tale itinerario, come afferma mons. Scattolini
«un’opera d’arte pud davvero condurre a una comprensione
straordinariamente viva del messaggio di fede in essa racchiuso.
Certo, per attuare una catechesi biblico-artistica & necessario ac-
quisire un minimo di competenze di carattere biblico, artistico e
comunicativo»*?. I segni-simboli dell’arte, dunque, diventano chia-
ramente espressione del Credo cristiano e introducono all’espe-
rienza del bello.

Il soggetto della catechesi, ragazzo, giovane o adulto che sia, vi-
vra cosi tanto ’esperienza estetica quanto quella conoscitiva. Na-
turalmente, occorre anche evitare il rischio di usare I'opera solo
nella sua funzione didascalica puntando solo alla spiegazione, o
peggio, sovrapponendo le nostre idee a quello che l'opera real-
mente esprime, e trascurando la sua conoscenza, che puo avvenire
solo attraverso la via dei sensi e delle emozioni*C.

A questo riguardo diventa molto importante I'incontro con le ope-
re presenti sul territorio, nella propria parrocchia, nella Cattedrale,
nel Museo, dove ¢é testimoniata la fede degli uomini che hanno vissu-
to in passato in quel luogo, dove la fede si ¢ manifestata in scelte, in
vicende storiche, in figure che hanno lasciato traccia di sé, grazie agli
artisti che hanno espresso con la loro creativita i racconti biblici, la
tradizione della Chiesa, le tradizioni locali e la pieta popolare.

Il metodo fin qui esposto e la cui applicazione si sollecita nella
prassi pastorale, pone al centro della catechesi il ragazzo, il giova-
ne, 'adulto che visivamente coinvolto, e attraverso una partecipa-
zione attiva, si porra in ascolto dell’opera d’arte, sara protagonista
della lettura e si attivera in un ascolto non fine a se stesso, ma
orientato alla conoscenza del messaggio della Rivelazione e della
storia della salvezza e alla percezione personale del mistero, in de-
finitiva all’incontro con Colui che salva.

almeno tre motivazioni pastorali che sollecitano I'attenzione verso I’arte, una ragione cul-
turale, una legata all'annuncio del messaggio, infine, una ragione ecumenica.
Cfr. anche SCATTOLINIL, Arte e catechesi: qualche elemento di riflessione a partire dall’e-
sperienza, in «www.diocesi.genova.it» (15/06/2011), pp. 1-8.

391p., Una fede a coloi..., op. cit., p. 3.

401Ip., Arte e catechesi..., op. cit., p. 5.



