E fortemente auspicabile che I'«Istituto Giovanni Battista
Scalabrini per lo studio della mobilita», dopo la lunga fase di proget-
tazione, venga finalmente eretto. Un tale Istituto colmerebbe un
grande vuoto non solo per gli operatori pastorali in Italia ma
potrebbe anche essere — cosi noi auguriamo — occasione di sana emu-
lazione per altre Chiese e Congregazioni religiose sensibili ed impe-
gnate direttamente nel mondo delle migrazioni.

Letteratura minima su
«Formazione operatori pastorali d'emigrazione»

— Exsul Familia (EF): Costituzione apostolica sulla cura spirituale
degli emigrati (10 agosto 1962).

— Pastoralis Migratorum Cura (PMC): Lettera Apostolica in forma
di «Motu Proprio» di S.S. Paolo VI (15 agosto 1969).

— De Pastorali Migratorum Cura (DPMC): Istruzione della Sacra
Congregazione dei Vescovi sulla pastorale dei migranti (22 agosto
1969), nella relazione viene chiamata per praticita «Istruzione».

— Chiesa e Mobilita Umana (CMU): Lettera alle Conferenze Episcopali
(4 maggio 1978). Per praticita nella relazione viene chiamata «Lettera
ai Vescovi».

— «... und der Fremdling, der in deinen Tor ist. .. » — Dichiarazione comune
del Consiglio della Chiesa evangelica in Germania e della Conferenza epi-
scopale tedesca, in collegamento con le altre Chiese membre ed ospiti
dell’ Associazione delle Chiese cristiane in Germania (1997).

— La Chiesa di fronte al problema delle migrazion: di Eugenio Corecco
(supplemento redazionale di «Servizio Migranti» nr. 2/95).

— On the move nr. 7 (ottobre 1973) Convegno europeo sulla pasto-
rale dell’emigrazione.

— On the move nr. 26 e 27 (giugno 1979) Atti I Congresso Mondiale
Pastorale per le Migrazioni.

— On the move nr. 39 (settembre 1983) Diritto canonico e mobilita
umana.

101



P. JEAN-FRANCOIS BERJONNEAU*

La comunita parrocchiale
Dall’accoglienza all’evangelizzazione

Ogni persona impegnata nella pastorale dei migranti ¢ portata a
riflettere sul posto degli stranieri nelle comunita parrocchiali. La
pastorale dei migranti & un servizio che mira a mantenere la vigilanza
di tutta la Chiesa nella sua vocazione all’ospitalita e alla cattolicita. Le
istituzioni caritative specializzate nella solidarieta con gli stranieri
non bastano.

Perché la cattolicita, ciog la vocazione di tutta la Chiesa ad aprirsi
alla diversita delle culture e a testimoniare l'universalita del progetto
di Dio, riguarda ogni comunita cristiana.

Le comunita parrocchiali che riuniscono il Popolo di Dio in un
determinato spazio, devono interrogarsi continuamente riguardo alla
loro capacita di accogliere lo straniero e sulla testimonianza di comu-
nione che danno riunendo cristiani di culture diverse.

Ora il contesto nel quale si situano queste comunita, soprattutto
nelle societd occidentali, non rende sempre facile questa testimo-
nianza.

Oggi queste societa sono spesso agitate da aspri dibattiti sulla pos-
sibilita e le condizioni dell’accoglienza degli stranieri e sui problemi
di integrazione di persone di origini culturali diverse.

Le parrocchie, come altri gruppi sociali, sono coinvolte in questi
dibattiti. Pud essere necessario, per iniziare questa esposizione carat-
terizzare in alcuni tratti la congiuntura nella quale si situa la mis-
sione delle comunita parrocchiali nella loro relazione ai migranti.

Mi sembra che questa situazione sia oggetto di un certo paradosso:
da una parte le inquietudini si fanno pit vive quanto alla presenza
degli stranieri in questa societa.

D’altra parte le nuove mobilita internazionali e il pluralismo cul-
turale che comportano, impongono la certezza che vivere insieme &
ineluttabile.

* Gia Direttore Nazionale del Comitato Episcopale dei Migranti - Francia.

102



1) Le inquietudini di cui tenere conto. Le inquietudini espresse da set-
tori non trascurabili di queste societa di fronte alla immigrazione
attraversano anche le comunita parrocchiali. Il contesto sociale ed
economico non favorisce un avvicinamento sereno ai problemi legati
all’accoglienza dello straniero.

Anziturto la disoccupazione persistente comporta presso molte per-
sone il sentimento di una grande fragilita. In questa congiuntura la
presenza degli stranieri appare come concorrente sul mercato del lavoro
e gli argomenti della preferenza nazionale sono avanzati qui e la.

Ma l'inquietudine espressa ha radici pit profonde. Essa & legata a
una profonda crisi di identita. Un mondo antico sembra cancellarsi e
un altro mondo emerge senza che esista un modello prestabilito per la
sua costruzione.

In effetti la mondializzazione sembra rimettere in causa delle
identita culturali o nazionali che si credevano forti.

Gli equilibri tradizionali che avevano fatto la loro prova nel passato,
riguardo la vita politica e il legame sociale, sono messi in discussione.

La tentazione ¢ allora grande di ripiegarsi su delle identitz immo-
bili e difensive. E «l’altro», lo straniero, appare come un fattore sup-
plementare di inquietudine se non di destabilizzazione.

Questa inquietudine & tanto pitt grande quando i nuovi migranti
manifestano una differenza culturale piti accentuata.

Si sente talvolta mormorare: «Noi non ci sentiamo pili come a casa
nostra!». Questa affermazione assume un doppio senso dove si
aggiungono le paure! Paura di un troppo grande numero di stranieri
nel vicinato... ma anche sentimento crudele di un esilio in rapporto
alle referenze del passato.

Quando inoltre questa pluriculturalita € vissuta in un contesto di
poverta, di degrado dell’habitar collettivo, di promiscuita, il con-
fronto & difficile da vivere. La differenza culturale diventa una prova
supplementare in un quotidiano gia pesante da sopportare.

Le parrocchie, luogo tradizionale di sicurezza e di comunione,
sono anch’esse agitate da queste questioni. L'accoglienza dello stra-
niero & resa piu difficile.

I pastori e gli animatori pastorali devono essere attenti a queste
inquietudini espresse. Perché per essere capaci di entrare in relazione
con persone di origine straniera & necessaria un’identita assegnata da
riscontri morali stabili.

Per incontrare l'altro bisogna sapere chi sia. La fede in Cristo con-

103



tribuisce alla costruzione di questa identita.

Le parrocchie possono essere delle assemblee dove, mediante I'ac-
coglienza della parola di Dio e la celebrazione dei sacramenti, ogni
membro cresce nella convinzione che ogni identita si sviluppi solo in
una relazione di alterita con «gli altri» e con Dio.

2) Un vivere-insieme ineluttabile. Nello stesso tempo, un po’ dapper-
tutto, nel mondo, le societd sono provocate a imparare una maniera di
vivere insieme nell’accoglienza delle differenze.

Infatti la mobilita si amplifica in modo spettacolare. Sotto I'ef-
fetto della liberalizzazione degli scambi economici, commerciali,
turistici, un numero sempre maggiore di persone sono portate a
oltrepassare le frontiere e a entrare in comunicazione con gli altri.

D’altronde il numero di persone obbligate a lasciare il loro paese -
per tentare di trovare altrove sussistenza e sicurezza € in aumento
costante.

Nel quadro della Chiesa, le Giornate Mondiali della Gioventl
e il Giubileo che si prepara permettono di riunire milioni di gio-
vani o di adulti, venuti da tutto il mondo, felici di incontrarsi per
celebrare nella stessa fede in Cristo risuscitato, la fraternita uni-
versale.

Incontrare l'altro, colui che viene dal di fuori, e che & diverso, per
la cultura e la lingua, entrare in scambio con lui, diventa poco a poco
il confronto quotidiano di persone sempre piti numerose.

Questo incontro pud costituire uno scambio quando questa diffe-
renza & accolta come un dono e regolata secondo norme etiche, per-
mette a persone di culture diverse di entrare in dialogo e di crescere
insieme in umanita.

Ma puo costituire anche un rischio, quando questa unione di
popolazione si fa in modo non controllato, e I'incontro diventa con-
fronto e questo pud provocare paura o ferite che spingono le persone
a ripiegarsi su se stesse.

Questa situazione paradossale interroga profondamente le parroc-
chie. Perché sempre pil le parrocchie si devono confrontare con la
presenza piu o meno durevole di popolazioni di culture diverse chia-
mate a confessare e esprimere la loro fede in Gesu Cristo. Spesso
anche le parrocchie sono gli ultimi rifugi per stranieri sradicati e in
grande miseria che vengono a bussare alle istituzioni di accoglienza
quando tutte le altre porte si sono chiuse.

104



Pertanto si pone il quesito: le comunita parrocchiali hanno una
missione particolare, un segno originale da dare in una situazione
sociale spesso tesa e segnata dal pluralismo culturale?

I1 tema di questo intervento parla da se stesso: da/l accoglienza all’e-
vangelizzazione.

Perché non si tratta solo di ospitalita. La questione piti profonda & il
segno del Vangelo, la Buona Notizia che le parrocchie possono por-
tare in queste unioni e tensioni interculturali.

Le questioni che dovremo affrontare sono quindi le seguenti.

Come si approfondisce la comunione ricevuta dal Cristo nell’acco-
glienza di persone di origini culturali diverse?

Che cosa permette che in seno ad una parrocchia, persone venute
dall’Europa, dall’Africa o dall’ Asia entrino stabilmente in un vero rap-
porto di fraternita?

E finalmente, come le comunita parrocchiali possono essere nel-
l'oggi delle societa in via di pluralismo culturale, a servizio della
mediazione del Cristo «Venuto a riunive nell’'unita i figli di Dio
dispersi»? (Gv 11,53).

La risposta a queste domande non & solamente pastorale. Essa &
anche di ordine teologico. Non si tratta soltanto di sistemazione fun-
zionale delle parrocchie o di adattamento pastorale a situazioni nuove
legate alla nascita di stranieri pilt numerosi.

Questa congiuntura chiama ad una riflessione approfondita sul
mistero che costituisce la Chiesa e sul servizio della mediazione del
Cristo che essa deve assumere. Dopo di che potremo tentare di discer-
nere gli appelli pastorali rivolti alle parrocchie al fine di rendere leg-
gibile nel cuore delle nostre citta, il Disegno di Dio di riunire gli
uomini nella loro diversita.

'
Questa riflessione sulle comunita parrocchiali procedera dunque
in tre tappe.
1) La sacramentalita della Chiesa come segno e mezzo, nella persona
del Cristo, dell'unione intima con Dio e dell’'unita del genere umano.
2) La comunita parrocchiale, come luogo essenziale di Cattolicita.
3) In questo contesto di pluralismo culturale e di tensioni identi-
tarie gli appelli nuovi rivolti alla parrocchia: luogo di accoglienza e
segno di fraternita evangelica.

105



I - LA SACRAMENTALITA DELLA CHIESA

Nel cuore delle realta sociali delle citt3, segnate da nuove mobilita
e da nuove unioni interculturali, i cristiani sono presenti. Per mezzo
delle comunita che li riuniscono, essi assicurano la presenza della
Chiesa. Permettono, per il modo in cui essi vivono insieme, per il
modo in cui accolgono la grazia di Cristo, di percepire meglio lo spe-
cifico della missione della Chiesa, secondo il Concilio Vaticano II.

Presentando la Chiesa, come quella che & «nel Cristo, in qualche
modo il sacramento, cioé nello stesso tempo il segno e il mezzo del-
J'unione intima con Dio e dell'unita del genere umano», la Costituzione
Lumen Gentium colloca la missione della Chiesa alla sua vera sorgente:
La Vita Trinitaria.

1) La vita Trinitaria, fonte della missione della Chiesa. «Di natura sua
la Chiesa & missionaria, poiché deriva la sua origine dalla missione del
Figlio e dalla missione dello Spirito Santo secondo il disegno di Dio
Padre». (Ad Gentes n. 2).

Il punto di partenza della missione della Chiesa, che chiama gli
uomini a riunirsi gli uni con gli altri nel riconoscimento delle loro
differenze e a crescere insieme in una umanita fraterna, & da cercare
nella vita Trinitaria stessa e in particolare nella maniera in cui il
Cristo ha manifestato, nello Spirito Santo, 'ampiezza e 'universalita
dell’amore del Padre per tutti gli uomini.

La missione della Chiesa non nasce da una constatazione di frat-
tura dell’'umanita né dal bisogno degli uomini che dovrebbero
essere salvati. Nasce da questo movimento interiore di Dio stesso
che & nell’ordine dell’amore e che & stato manifestato dalla prossi-
mita del Figlio vicino a tutti gli uomini e in particolare ai pili
poveri e ai pill «stranieri». La missione della Chiesa non & princi-
palmente un’opera umanitaria.

Quando i cristiani, nelle loro comunita, s'inpegnano affinché gli
stranieri siano accolti e le persone di culture diverse vivano insieme in
una fraternita nuova, essi trovano la loro fonte nella contemplazione
dell’amore del Padre, nell’accoglienza del dono della vita del Cristo,
nella dinamica dello Spirito Santo.

Non c’¢ dunque separazione tra vita di comunione fraterna dei
battezzati nella comunita e I’azione che & impegnata affinché gli stra-

106



nieri godano l'ospitalita e i loro diritti siano riconosciuti. Ogni impe-
gno a servizio del vivere insieme ha una dimensione teologale e mis-
sionaria.

Tocca ai battezzati dire in nome di chi essi agiscono e si impegnano.
Tocca loro rendere conto della speranza che li anima quando agiscono
affinché la loro societa sia piti aperta e fraterna, di fronte a coloro che
vengono da altre parti. Bisogna osare dir loro chiaramente come la loro
fede in Cristo li renda servi dell'incontro tra uomini di culture diffe-
renti, nel cuore delle tensioni, delle ostilita storiche, dei ripiegamenti
identitari che si manifestano nel seno stesso della societd in cui vivono.

2) La missione Trinitaria aspira a riunire tutti gli womini in un solo Popolo.
Lamore del Padre che anima il Cristo nello Spirito I'ha portato verso gli
uomini divisi e dispersi per introdurli in una nuova comunione.

Nel suo passaggio dalla morte alla risurrezione, Gesii chiama gli
uomini lontani gli uni dagli altri a entrare in una fraternita in lui,
«Per me, quando sarb stato elevaro da terra, attirerd a me tutti gli nomini»
(Gv 12,33).

La comunicazione che Dio realizza del suo amore nel dono della
vita del Cristo, mira a costituire gli uomini di tutti i paesi e di tutte
le culture in un solo popolo. B questa unita non disprezza le diversita
culturali, poiché alla Pentecoste, ogni popolo intende «nella sua pro-
pria lingua» le meraviglie di Dio che annunciano gli apostoli nel sof-
fio dello Spirito Santo.

Per la mediazione del Cristo, il muro dell’odio & caduto. La ricon-
ciliazione tra tutti gli uomini e i popoli & acquisita. Ed & cid che
annuncia con forza S. Paolo nell’epistola agli Efesini: «Adesso, in Gesa
Cristo, voi che eravate lontani, siete stati vesi vicini grazie al sangue di Cristo.
E Lui in offerti che & la nostra Dpace.

Da cio che era diviso, egli ha fatto una unita. Nella sua carne ha distrutto
il muro della separazione: lodio... Egli ha voluto cosi, a partive dall’ebreo e
dal pagano, creare in lui un solo nomo nuovo, stabilendo la Dpace, ¢ riconci-
liarli tutti e due in un solo corpo per mezzo della Croce.

Ed ¢ grazie a lui che gli uni e gli altri, in un solo Spirito, abbiamo accesso
al Padre. Cosi voi non siete pisl stranieri né immigrati. Voi siete concittadini
dei santi. Voi siete della famiglia di Dio» (Ef 2,13-19).

E l'oggetto stesso della missione della Chiesa, che significa nel-

T'oggi della storia degli uomini la missione di unione e di riconcilia-
zione del Cristo.

107



3) Chiesa: segno sacramentale della proposia di Dio. Dio agisce come
vuole intende nell’esistenza di ogni uomo. Ma egli ha voluto che in
ogni legame un segno sacramentale di questa proposta sia posto: & il
segno della Chiesa.

La Chiesa & cosi chiamata a diventare in ogni luogo di umanita lo
spazio nel quale gli uomini possono accogliere il dono che Dio fa
della sua vita e del suo nome in Gesu Cristo e rispondervi attraverso
un nuovo rapporto di fraternita con I'«altro», colui al quale potra essere
detto: «Tu non sei pin uno straniero né un emigrato poiché siamo membri
della famiglia di Dio» (cf. Ef 2,19).

E necessario allora che in ogni popolo, in ogni cultura, ma anche
in tutti questi luoghi dove regna la pluralita delle culture siano
impiantate delle comunita ecclesiali che manifestino e mettano in
opera il progetto della salvezza del Padre che mira a introdurre ogni
uomo nella comunione del suo amore.

IT - COMUNITA PARROCCHIALE: UN LUOGO DI CATTOLICITA

Tutta la Chiesa nella diversita delle sue comunita e dei suoi ser-
vizi ¢ sacramento della presenza e dell’azione del Cristo nel mondo.
Ma la parrocchia mediante la teologia che la fonda e la sua storia &
posta in una responsabilita particolare di fronte all’accoglienza dello
straniero.

Lobiettivo di questa riflessione mira a ricordare alcune caratteri-
stiche essenziali della parrocchia e a mostrare la responsabilita parti-
colare che incombe in ogni comunita parrocchiale nell’accoglienza
dello straniero e il segno di comunione fraterna da portare nel cuore
di una societa segnata dalla mobilita e pluralita delle culture.

1) La parrocchia: una Chiesa aperta a tutti,nella diversita delle culture.

«La parrocchia offre un esempio notevole di apostolato comunitario, perché
riunisce nell’ unita tutto quello che si trova in essa di diversita umane e le inse-
risce nell’ universalita della Chiesa» (Decreto sull’ Apostolato dei laici).

La parrocchia & in un dato luogo, l'unione di uomini e donne
diversi per condizioni sociali, per eta, per origine culturale e che tra-

ducono nell'unita, qui e ora, il progetto dell’alleanza al quale Dio
chiama tutta 'umanita.

108



In quanto realizzazione della Chiesa in un dato luogo la parrocchia,
come la diocesi, non ha altro scopo che unire tutta 'umanita all’al-
leanza divina e la fraternita alla quale sono chiamati tutti gli uomini
sin dalla loro origine comune, al momento della creazione.

La parrocchia risponde dunque a un obiettivo essenziale di riu-
nione nella diversita.

Nel cuore delle realta umane, segnate spesso dalla paura dell’altro
e dalla tentazione di ripiegamenti identitari, la parrocchia vuole ren-
dere visibile e sociologicamente reperibile il progetto di Dio di con-
vocare tutti gli esseri umani senza eccezione e senza esclusiva, all’al-
leanza nuova suggellata nella persona di Gest Cristo.

Come la Chiesa diocesana, essa merita la denominazione di chiesa
locale, perché realizza in un luogo la Chiesa di Dio, riunita nello
Spirito Santo attraverso il Vangelo e i sacramenti, grazie al ministero
sacerdotale del prete, in comunione col vescovo del luogo.

Per questo fatto la parrocchia deve realizzare pienamente, nel luogo
dove essa si trova, la cattolicita del segno ecclesiale. Ora la Cattolicita
e l'integrazione delle diversita umane nell’unita alla quale chiama I’a-
more universale di Dio.

A differenza delle comunita di tipo associativo, che risiedono sul-
I'adesione volontaria dei loro membri, le parrocchie esistono per «i
passanti». Esse sono disposte all’ospitalita di coloro che si presentano
ad essa. «Nella Chiesa, nessuno & straniero!»

La funzione di riunione della parrocchia diventa pienamente signi-
ficante quando questa accoglie, unisce in una stessa fede, persone
diverse per origine culturale o funzione sociale.

Questo sottolinea I'importanza che riveste per la missione affidata
a ogni comunita parrocchiale e per il segno che essa deve portare nel
cuore della societa, I’accoglienza dello straniero e I'integrazione nella
comunione di battezzati di culture diverse e il dialogo con i credenti
di altre religioni.

Non si tratta per la comunita parrocchiale di una missione facol-
tativa di ordine caritativo, che sarebbe da assumere in certe circo-
stanze dove gli immigrati sono pilt numerosi o quando le tensioni
interculturali sono piu vive.

E l'identita stessa della parrocchia, in quanto sacramento dell’n-
nita ricevuta nella comunita in Cristo, che & in causa.

La sua cattolicita si esprime in modo -veramente significante
quando la parrocchia accoglie nel suo seno la diversita delle culture

109



ed essa diventa il luogo dove i battezzati di origini culturali o lingui-
stiche diverse imparano a comunicare, a entrare in reciprocita e ad
amarsi come fratelli.

Ma la catrolicita non si manifesta solamente nella comunita fra-
terna dei battezzati. Essa & anche resa visibile quando una comunita
parrocchiale si rivela capace di assicurare 1'ospitalita dello straniero,
qualunque sia la sua appartenenza religiosa, di lottare contro ogni
esclusione o discriminazione razziale, di riconoscere in ogni essere
umano la dignita di persona creata ad immagine di Dio, e di pro-
muovere i diritti essenziali che la caratterizzano.

2) La parrocchia: una Chiesa che & convocata da un Altro: il Cristo. Fare
esistere la Chiesa, nella pluralita delle culture, 12 dove persone di ori-
gine straniera sono numerose, richiede da parte dei presbiteri e degli
operatori pastorali molte capacita di inventiva, di pazienza, di senso
del dialogo, di coraggio. Ma bisogna ricordare che prima di tutto, la
Chiesa & un dono che si accoglie dal Cristo stesso. E nella celebrazione
dei sacramenti e in particolare nell’Eucaristia celebrata dal presbitero
che il dono della vita del Cristo si realizza e che insieme i battezzati di
una stessa comunita parrocchiale diventano la Chiesa del Cristo inviata
agli uvomini.

La fonte della comunione che rende fratelli i membri di una stessa
parrocchia, al di 1a delle loro diversita, & I’Eucarestia.

La Parola del Cristo prende corpo indissociabilmente nell’Eucarestia
e nella comunita dei discepoli.

In ogni Eucaristia, ci sono due invocazioni allo Spirito, I'una sul
pane e sul vino, I'altra sull’assemblea dei cristiani riuniti. Nello stesso
tempo che il pane diventa il corpo del Cristo, I’assemblea diventa essa
stessa segno vivente dell’azione del Cristo nel cuore del mondo.

Cid che ¢ reso presente nell’Eucaristia, & I'atto per mezzo del quale

il Cristo si da al Padre e a tutti gli uomini. Le parole della consacra-

zione sono esplicite: «Questo & il mio sangue, il sangue dell’Alleanza nuova
ed eterna che sara versato per voi e per la moltitudines.

Questa presenza del Cristo non riguarda dunque i soli fedeli riu-
niti nella parrocchia. Essa oltrepassa la comuniti e mira alla moltitu-
dine. Pone nella comunita parrocchiale il desiderio di incontrare I’al-
tro, nella responsabilita della «moltitudine» nella sua diversita.

Il Cristo si da nell'Eucaristia affinché #u#ti abbiano la Vita, e I'ab-
biano in abbondanza.

110



Nello stesso tempo egli invita i fedeli ad entrare essi stessi nel
dono della loro vita, a diventare segno di una vita offerta a tutti. Lo
Spirito, nella celebrazione dell’Eucaristia, trascina i membri della
comunita a dare il segno di una fraternita senza limiti che passa da
una reale rinuncia a se stesso.

Ricevere il corpo del Cristo & consentire a lasciarsi trascinare nel
movimento stesso del Cristo che si svuota di se stesso per darsi al
Padre e ai suoi fratelli, senza alcuna esclusione riguardo la lingua e la
cultura.

La celebrazione dell’Eucaristia & in qualche modo la fonte della vita
parrocchiale.

La comunita che si riunisce attorno al presbitero, ministro dei sacra-
menti, si ricorda che il Cristo ha istituito 'Eucaristia prima «di entrare
liberamente nella sua passione». Essa sa dunque, che oggi ancora, non
c’¢ incontro dell’altro e comunione fraterna nel Cristo senza un dono
reale di se stesso. Aprirsi allo straniero nella logica del Cristo & entrare
nel cammino delle Beatitudini e diventare povero di cuore. E rompere
definitivamente con la logica di ciascuno per sé, della preferenza etnica
o nazionale... e anche dello «spirito di campanilismo» che resta tal-
volta una tentazione per ogni parrocchia.

La comunita parrocchiale dunque & chiamata a diventare questo
luogo di apertura e di conversione per ogni battezzato, nella sua instan-
cabile ricerca di comunione fraterna, & chiamata a camminare sempre
pit col Cristo che va a dare la sua vita affinché la moltitudine abbia
la Vita.

In questo senso la parrocchia € il luogo in cui, alla luce della morte
e della resurrezione del Cristo, nessuna separazione, nessuna discrimi-
nazione, nessun disprezzo dell’altro dovra esistere.

Piu che altre comunita, la parrocchia deve essere, nel soffio dello
Spirito e nel movimento stesso del Cristo, un luogo di conversione
dove si apprende ad aprirsi all’altro, ad accoglierlo, a entrare in reci-
procita con lui, ed accettare tutta la parte di rinuncia all’amore pro-
prio che un tale incontro esige.

Cio & vero per ogni relazione di alterita. Ma lo & a pilu forte
ragione per ogni incontro con lo straniero, per ogni solidarieta con
colui che & fatto oggetto di rigetto e di disprezzo. E 14 forse 'origi-
nalita del segno che i discepoli del Cristo debbono portare nei dibat-
titi che agitano le nostre societa per quanto riguarda l’accoglienza
dei migranti.

111



3) La parrocchia: una Chiesa dove ogni battezzato diviene partner attivo
della missione. 1 battezzati, membri, nella loro diversitd, di una comu-
nita parrocchia non sono semplici beneficiari di un servizio pubblico.

Essi devono, con la grazia del loro battesimo e secondo il loro cari-
sma proprio, contribuire alla missione della Chiesa di cui sono mem-
bri. I consigli pastorali parrocchiali sono i luoghi dove si esercita que-
sta responsabilita.

Con la loro adesione credente, con la celebrazione dei sacramenti,
con la testimonianza che essi portano, al cuore della societa, della
Buona Notizia dell’amore di Dio e con la loro partecipazione a queste
strutture di corresponsabilita i fedeli, qualunque sia la loro origine,
sono chiamati a diventare insieme dei collaboratori attivi della realiz-
zazione della Chiesa nella sua missione.

Questo & vero per i fedeli presenti da molto tempo nella parroc-
chia. Ma ¢ anche vero per coloro che, per il fatto di una migrazione
recente, si trovano come gli operai dell’'ultima ora, anche loro, man-
dati nella Vigna. Ognuno @ trattato su un piede di uguaglianza.

«Comune ¢ la dignita dei membri nel fatto della loro rigenerazione
nel Cristo; comune la grazia di adozione filiale; comune la vocazione alla
perfezione... Non c’¢ dunque nel Cristo e nella Chiesa alcuna inegua-
glianza che verrebbe dalla razza o dalla nazione, dalla condizione sociale
o dal sesso poiché “non '@ né ebreo, né greco, né schiavo, né uomo libero. .. Voi
non siete che uno nel Cristo Gesit”» (Gal. 3,28) - (Lumen Gentium n. 32).

Ogni comunita parrocchiale deve dunque porsi la domanda: «Come
i cristiani venuti dall'immigrazione possono diventare membri attivi
della Chiesa che li accoglie, corresponsabili della missione, collabora-
tori nel segno che ogni comunita cristiana deve dare?». Come possono
diventare missionari per la loro propria comunita di origine?

Come la pluralita delle culture & assicurata ed assunta in seno ai
consigli pastorali?

Quali responsabilita precise sono affidate nelle parrocchie a dei
cristiani venuti dall’immigrazione?

Prendere parte alla missione della Chiesa in virti del proprio bat-
tesimo e in funzione dei propri carismi, cid si impara... soprattutto
quando si viene da una cultura diversa da quella che & praticata nelle
parrocchie in cui ci si trova. Cid richiede una formazione che tenga
conto della cultura di origine.

Per i cristiani di origine immigrata, la parrocchia pud diventare il
luogo di una vera partecipazione ecclesiale. E questa pratica & porta-

112



trice di una grande feconditi.

Da una parte essa permette ai battezzati venuti dall'immigrazione
di passare dallo szatus di persona accolta a una presa in carico perso-
nale attiva e responsabile in seno alla comuniti. Essa contribuisce a

che i laici immigrati abbiano fiducia in se stessj e progrediscano sul

cammino della loro integrazione sociale. Coloro che hanno vissuto da
molto tempo la migrazione possono di piti partecipare all’accoglienza
dei nuovi venuti.

Draltra parte, essa arricchisce la comuniti parrocchiale e pud per-
mettere di approfondire la coscienza della propria cattolicita. Questa
apertura della parrocchia alla diversita delle culture e al dialogo inter-
culturale & sempre per una Chiesa locale, una fonte di vitalita missio-
naria perché comprende dall’interno della propria comunione 1’esi-
genza dell’ospitalita.

4) La parrocchia: nella sua etimologia: una realta legata alle migra-
zioni. Il termine «parrocchia» viene dal greco Paroikia. Oikia designa
«la casa», il luogo dove si abita. Il prefisso «para» indica un certo allon-
tanamento in rapporto a «questa casa» propria. Significa «intorno»,
«VICINO...».

La parola parrocchia designa dunque il fatto di soggiornare, di abi-
tare... ma come un ospite, come uno straniero domiciliato.

Non si tratta di una semplice abitazione su un dato spazio, ma di una
forma di soggiorno originale: un modo di dimorare che unisce nello stesso
tempo la stabilita della «casa propria» e il movimento del migrato, del
viaggiatore. Questo termine suggerisce che si & [3... ma che non ci sj
impone perché si & accolti. Il Papa Giovanni Paolo II, nel suo messaggio
per la giornata dei migranti nel 1997 ha spiegato questa etimologia
della parola «Paroikia» con la storia dei primi cristiani che si sono fatti
migranti per annunciare la Buona Notizia al di 13 delle frontiere: «I/
compito di annunciare la Parola di Dio, affidata alla Chiesa da Gesit ¢ stata
legata sin dall’inizio con la stovia della migrazione dei cristiani,

Nell'enciclica Redemptoris Missio, 70 ho ricordato che nei primi secols,
il cristianesimo s5i ¢ soprattutto diffuso perché i cristiani che viaggiavano o che
51 fissavano nelle regioni in cui il Cristo non era stato ancora annunciato,
testimoniavano con coraggio la lovo fede e vi fondavano le prime comunit.

E ugualmente cio che ¢ accaduto in epoca recente. .. Numerosi popoli hanno

conoscinto Cristo attraverso i migranti provenienti da terre di antica evange-
lizzazione» .

113



Cosi la realta delle parrocchie evoca questi primi tempi della
Chiesa quando i cristiani hanno attraversato le frontiere e, facendosi
accogliere nelle citta, sono stati testimoni delle Buona Notizia del
Cristo (cf. Mt 10,11-14). Grazie all’ospitalita ricevuta e agli scambi
che ne sono seguiti con gli ospiti, la migrazione & diventata occasione
di evangelizzazione.

Oggi le parrocchie sono anzitutto sinonimo di radicamento e di
stabilitd. .. ancorché certe fra di loro, nelle periferie delle grandi citta,
sono composte da una maggioranza di migranti (venuti dall’Africa,
dall’Asia, o dall'Europa del Sud) che sono i primi testimoni del Vangelo
in queste realta urbane complesse segnate dalla precarieta.

Forse bisognerebbe svegliare nel cuore delle parrocchie che sono
indifferenti o sfiduciate di fronte ad ogni appello ad accogliere lo
straniero, questa «memoria immigrata». E cosi che anche il Libro del
Levitico invita gli abitanti d’Israele ad accogliere lo straniero e ad
amarlo come se stesso, in ricordo dell’esilio vissuto in Egitto.

«Lo straniero che risiede con voi, sara per voi come un compatriota. Tu l'a-
merai come te stesso, perché voi siete stati stranieri nel paese d'Egitto. o sono
Jahvé, il vostro Dio» (Lev. 19,33-34).

Sull’esempio dei membri del Popolo d’Israele, i fedeli delle parroc-
chie, soprattutto coloro che vengono dalle migrazioni piti antiche,
dovranno ricordarsi che ogni mobilita sociale chiama a dare la testi-
monianza dell’ospitalita e che questa ospitalita fa parte della missione.

Le parrocchie che, nei primi tempi della Chiesa, sono state accolte nei
paesi stranieri, devono oggi, a loro volta, farsi accoglienti affinché, attra-
verso questa ospitalita talvolta in rottura con la mentalita dell’am-
biente fatta di sfiducia di fronte allo straniero, il Vangelo del Cristo
brilli agli occhi di coloro che non lo conoscono.

«In questo modo, la Chiesa agisce nello Spirito del Cristo, e ne segue le
tracce, che annunciano nello stesso tempo la Buona Notizia e la solidarieta verso

il prossimo, elementi esattamente legati nell’opera della Chiesa» (Messaggio
del Papa 1997).

III - LA PARROCCHIA: DALL’ACCOGLIENZA ALL’EVANGELIZZAZIONE
ALCUNE PROPOSTE PASTORALI PER I NOSTRI GIORNI

Nel 1997, il Papa Giovanni Paolo II scriveva in occasione della
giornata mondiale dei migranti:

114



«L'impegno della Chiesa a favore dei migranti e dei rifugiati non pud
ridursi ad organizzare semplicemente stutture d'accoglienza e di solidarieta.
Questa attitudine diminuivebbe le ricchezze della vocazione ecclesiale, chia-
mata i1n primo luogo a trasmettere la fede che si afferma quando la si dona.
Per il cristiano, ogni attivita trova la sua origine e il suo compimento in
Cristo. ’

1] battezzato agisce spinto dal suo amore per lui e sa che dalla sua appar-
tenenza al Cristo ne deriva efficacia stessa delle sue azioni “Al di Suori di
me, voi non potete fare niente” (Gv 15,5).

Sull’esempio di Gesit e degli Apostoli che alla predicazione del Rgno,
uniscono i segni concreti della realizzazione (At 1,1; Mc 6,30) 7/ cristiano
evangelizza attraverso la parola e gli atti, tutti ¢ due frutti nella fede nel
Cristo.

Nello stesso modo, non ¢'¢ evangelizzazione senza azione caritativa ¢ non
c'8 vera e propria carita senza lo Spirito del Vangelo».

Cid che ¢ detto per ogni cristiano lo & a piu forte ragione per ogni
‘comunit parrocchiale. Oggi che almeno per quanto riguarda le
societa occidentali, il pluralismo culturale diviene piu evidente e la
stiducia verso agli stranieri pud oltremodo estendersi, le comunita par-
rocchiali devono interrogarsi in modo nuovo sulla missione loro affi-
data in un tale contesto.

Vorrei evocare, in quest’ultima parte, alcuni segni essenziali per i

quali le parrocchie possono proseguire la loro missione di evangeliz-
zazione in relazione ai migranti.

a) Una pedagogia attiva della cattolicita.

b) L'ospitalita data ai piti poveri della migrazione.

¢) L'inserimento delle parrocchie sui luoghi di frattura sociale.

d) Il dialogo interreligioso.

e) La responsabilita pastorale del prete nell’accoglienza dello straniero.

a) In seno alle parrocchie: una pedagogia della cattolicits

Nel 1985, nel suo discorso al secondo congresso della Pastorale ai
Migranti, il Papa Giovanni Paolo II tracciava cosi le grandi linee della
missione della Chiesa di fronte alla realta della migrazione:

«La Chiesa ha un ruolo educativo capitale da esercitare presso il popolo, i

vesponsabili e le istanze della societa per illuminare Iopinione pubblica e sti-
molare le coscienze. :

115



Ma essa deve anche testimoniare la qualita dell’integrazione che pratica nel
suo seno. Non ¢ in essa il “sacramento dell’unita”, accogliente nell’unita la diver-
sita cattolica, che testimonia la riconciliazione che Cristo ha ottenuto con la sua
Croce?

Le comunita cristiane dovrebbero vivere, meglio di altri gruppi sociali que-
sta dinamica dell’unita fraterna e del rispetto delle diversita».

Il primo segno che ogni comunita parrocchiale deve portare nel
cuore della societa, & il modo in cui vive la comunione fraterna e in
cui rispetta la diversita delle culture.

Pertanto noi prendiamo coscienza che oltrepassare la semplice coa-
bitazione o la tolleranza reciproca per entrare in contatto e in reci-
procita non & cosa facile. La messa in opera della cattolicita suppone
per ogni comunita parrocchiale un lungo cammino da percorrere, una
vera e propria pedagogia.

Bisogna arrendersi all’evidenza, anche in una parrocchia, I'incon-
tro di culture diverse puo costituire una prova. Ed & cosi che cristiani
venuti dall’Africa e presenti nelle parrocchie di paesi europei pos-
sono sentirsi male accolti. Esistono cosi parrocchie che vivono una
indifferenza profonda in rapporto alla storia e alla cultura di cristiani
venuti dall’immigrazione.

E dunque importante darsi alcuni punti di partenza per imparare

a vivere insieme questa cattolicita. La lettera di Paolo VI, De Pastorali
Migratorum Cura pud aiutarci.

1) La pedagogia della cattolicita passa per il viconoscimento delle culture
di origine straniera e della loro specificita. Non si diventa d’un solo colpo
pienamente membri di una Chiesa in cui si & stranieri a causa della
lingua, della storia e della cultura.

In questo processo, le comunita cattoliche di origine straniera o
«missioni etniche» occupano un posto importante in relazione alla
Chiesa locale. In questo senso puo essere importante che questi pre-
sbiteri di origine straniera abbiano una doppia responsabilita pasto-
rale di fronte alla loro comunita linguistica e di fronte alle comu-
nita locali.

Queste comunita raggruppano persone che condividono la stessa
lingua materna, unite dalla stessa cultura. Esse sono spesso accompa-
gnate da presbiteri della stessa origine che, facendo parte del presbi-
terio diocesano, hanno la preoccupazione della riconoscenza di queste
specifiche culture, riguardo alla Chiesa locale.

116



2) Queste comunita di origine straniera somo «a geometria variabile».
Esse hanno un ruolo importante nei primi tempi della migrazione,
quando i migranti sono colti dallo choc del confronto con una cultura
straniera.

Esse sono allora luoghi di sicurezza dove i migranti possono tro-
vare non soltanto un sostegno pastorale e spirituale ma anche un rico-
noscimento sociale. Queste comunita forniscono dunque un appoggio
considerevole all'inizio del progresso di integrazione. In un paese
come la Francia che privilegia i percorsi individuali di integrazione
nel quadro della laicita, queste comunita costituiscono poli dove si

puo negoziare il passaggio dalla cultura di origine a quella del paese
di accoglienza.

3) Queste comunita di origine straniera sono elemento di collegamento per
le parrocchie locali. Si considera come ricchezza per la comunione di
ogni parrocchia la permanenza di comunita che esprimano la loro
fede e la loro fedelta in Cristo nella loro propria cultura.

Ma I'identita di queste comunita particolari deve essere sempre
considerata come una identita di relazione. Non pud mai trattarsi di
comunita ripiegate, che coltivino i valori idealizzati del paese di ori-
gine, e senza legami sostanziali con la Chiesa che li accoglie. La respon-
sabilita degli animatori pastorali & di aiutare i fedeli di origine stra-
niera a prendere il loro posto nella Chiesa locale.

Ogni comunita ¢ ordinata alla crescita del Corpo di Cristo, che si
sviluppa nello scambio e nella reciprocita.

Lorizzonte di ogni comunita & di accogliere con gli altri la comu-
nione data in Gesu Cristo.

4) La parrocchia deve essere lnogo dove i cristiani di ovigine straniera
entrano in reciprocita con i cristiani del paese, al fine di approfondire insieme il
senso dell’universalita della Chiesa. Esprimendo apertamente la loro fede
nella liturgia, con la loro cultura, la loro musica e i loro ritmi, i cristiani
di origine straniera obbligano la comunita parrocchiale che li accoglie
a non rinchiudersi nella propria relazione col Cristo in una cultura nata.
Il Dio che convoca e invia ogni comunita cristiana resta sempre inaffer-
rabile e non pud essere ridotto a una sola espressione culturale.

5) Nella parrocchia, la cattolicita & messa in atto come un movimento di
scambio. Da una parte la comunita che accoglie deve aprirsi alla

117



realta di una cultura di questi cristiani venuti di altri paesi, deve
imparare e a conoscerla.

Draltra parte i battezzati di origine straniera hanno da vivere questa
migrazione pastorale spirituale prendendo il loro posto nella Chiesa
che li accoglie.

Al servizio di questi incontri, di questo scambio, di questa recipro-
cita, i presbiteri pastori delle loro parrocchie e coloro che li assistono
devono esercitare un vero e proprio carisma della mediazione tra gli
uni e gli aleri. Essi hanno sempre da vigilare, affinché, la comunica-
zione si sviluppi, affinché le traduzioni necessarie si stabiliscano, ed
eventualmente quando c’& conflitto o tensione, affinché procedure di
riconciliazione si mettano in opera.

Possono essere aiutati in cio dal servizio diocesano della Pastorale
dei Migranti che pud fornire i mezzi dell’informazione necessari affin-
ché cristiani autoctoni e cristiani di origine straniera crescano insieme
nella comprensione del carattere universale della Chiesa.

Un grande cammino missionario si apre per ogni comunita parroc-
chiale: quello di scoprire la sfida che rappresenta la presenza dei cri-
stiani di origine straniera per la sacramentalita della Chiesa.

" b) 11 segno dell’ospitalita

Come sacramento dell’unita del genere umano, in Cristo, una comu-
nita parrocchiale puo essere condotta a dare in seno ad un quartiere od
una citta dove regnino la precarieta e le esclusioni, un segno visibile
di ospitalita.

Questa ospitalita pud essere offerta a certe categorle di migranti
che soffrono particolarmente la marginalita: stranieri senza docu-
menti o senza status giuridico non aventi alcun diritto a far valere in
seno ad una societa che li rigetti, migranti vittime della xenofobia a
causa delle loro origini culturali, giovani provenienti dalla migra-
zione che hanno difficolta a integrarsi nella societa, abbandonati alla
pigrizia o alla delinquenza.

In un citta, in un quartiere la comunita parrocchiale non pud
rimanere nell’indifferenza di fronte a tali situazioni.

«La Chiesa considera il problema dei migranti in situazione irregolare,
nella prospettiva del Cristo che & morto per riunive nell’unita i figli di Dio
dispersi, per accogliere gli esclusi e avvicinare coloro che sono allonmmztz»

(Messaggio del Papa nel 1996).

118



Certamente la parrocchia non si deve sostituire alle istituzioni
sociali o civili che hanno la responsabilita di assumere la funzione di
integrazione nella societa secondo i criteri riconosciuti da tutti.

Ma pud capitare che, mediante 'asilo che essa accorda per un
tempo limitato e secondo criteri precisi, la Chiesa richiami l’atten-
zione dell’opinione pubblica e dei poteri civili sulla debolezza parti-
colare di tale o tal’altra categoria di persone straniere.

In Europa parecchie comunita parrocchiali hanno accolto nei loro
locali coloro che si chiamano i «senza documenti» affinché la loro
dignita di persona umana sia riconosciuta e una soluzione sia trovata
alle loro sofferenze, nel senso della solidarieta.

Una tale ospitalita per quanto sia significante per I'insieme dell’o-
pinione pubblica deve rispondere a un certo criterio: accordo dell’in-
sieme della comunita parrocchiale, assenza di perturbazione per I'e-
sercizio del culto, spiegazioni sulle ragioni morali e teologali di un
tale impegno, messa in opera di istanze di mediazioni con i responsa-
bili politici, vigilanza in rapporto ad ogni tipo di manipolazione.

Quando questa accoglienza ¢ stata vissuta nella chiarezza sugli
obiettivi, nel dialogo e nella stima reciproca, ci sono state trasforma-
zioni profonde, sia presso gli stranieri accolti (anche se erano di tradi-
zioni religiosi differenti) che presso i parrocchiani che hanno prati-
cato questa accoglienza.

Gli uni hanno scoperto dall’interno la vita di una comunita par-
rocchiale, il modo di mettere in atto la propria fede in Cristo, la qua-
lita della sua preghiera e della sua carita. Gli altri si sono aperti com-
pletamente alla debolezza di questi stranieri in situazioni irregolari.
Hanno riconosciuto in loro persone umane «che possiedono diritti
inalienabili e che non possono essere né violati, né ignorati». Essi
hanno approfondito la loro relazione con Cristo presente sacramental-
mente nell’Eucarestia ma anche in questi stranieri «nei quali Egli
chiede di essere riconosciuto».

Al di la delle tensioni e delle resistenze che un tale impegno abbia
potuto suscitare, le comunita parrocchiali hanno saputo rendersi conto
dei fondamenti evangelici della loro solidarieta e porre la questione
dell’avvenire e della dignita di queste persone in situazione illegale.

¢) L'inserimento delle parrocchie sui luoghi di frattura sociale

Nella logica dellincarnazione del Cristo che ricongiunge i pin

119



poveri, ¢ significativo che dei cristiani riuniti nelle comunita parroc-
chiali siano presenti sui luoghi di frattura sociale, in questi quartieri
dove vivere insieme & pili difficile a causa della disoccupazione, della
coabitazione e degli alloggi rumorosi e degradati, dell’insicurezza.

Le parrocchie di questi quartieri, che sono spesso dei crocicchi di
popolazioni venute da diverse nazioni, portano il segno della frater-
nita in queste realta sociali, dove le tensioni sono forti e dove la vio-
lenza pud sempre scoppiare. Esse costituiscono dei luoghi visibili. I
cristiani di origine immigrata sono spesso pili numerosi che i cri-
stiani autoctoni. Esse sono luoghi di riunioni dove il riferimento
alla Parola di Dio ed alla stessa tradizione, la celebrazione delle
stesse liturgie, la convergenza alle stesse feste che segnano 1’anno,
permettono a ciascuno di sentirsi poco a poco membri di uno stesso
popolo.

Le liturgie sono spesso vive, animate, gioiose.

Questo popolo dai molteplici colori si forgia nell'accoglienza dei
diversi linguaggi, dei ritmi e delle musiche di ogni cultura rappre-
sentata.

Di fronte all’'anonimato dei quartieri e alla crisi del legame sociale,
queste parrocchie sono luoghi di convivialita e di riconoscimento delle
persone. Di fronte alle insicurezze esse offrono uno spazio di fiducia
dove si impara a superare le proprie paure. :

Di fronte alla difficolta di trovare dei punti di partenza necessari
per imparare a vivere insieme, essi presentano, a partire dal Vangelo
di Cristo, un cammino di fraternita e di riconciliazione. ‘

Queste parrocchie possono divenire, nel cuore di una realta segnata
dalla precarieta, un vero e proprio segno di speranza. Esse sono dei
luoghi in cui si trasforma lo sguardo sul quartiere. Vi si passa da una
visione fatalistica e di miseria a un richiamo positivo a impegnarsi
attivamente per cambiare le condizioni di vivere insieme.

Numerosi cristiani di queste parrocchie sono, d’altronde, attivi
nelle associazioni che hanno per obiettivo di tessere il legame sociale,
di rilevare le sfide umane e sociali di questi quartieri. Essi sono in
queste associazioni compagni di umanita, partners di altri membri
musulmani o di tradizione laica.

Attraverso questi impegni associativi manifestano il volto di una
Chiesa aperta alla collaborazione, impegnata nel dialogo, attenta alla

realta sociale e a tutto quello che permette alla persona umana di
affermare la propria dignita.

120



Essi testimoniano una fede in Cristo impegnata al servizio di tutti
gli uomini, appassionata per la ricerca di nuovi cammini di fraternita.

d) Dialogo inter-religioso

Nel cuore dei processi che mirano all’integrazione delle popola-
zioni di origine straniera nei paesi di accoglienza, il dialogo inter-reli-
gioso ha un posto importante.

In effetti sembra che presso molti cittadini dei paesi occidentali si
operi, inconsciamente, una selezione nello sguardo portato sull’atteg-
giamento dei migranti ad integrarsi. Molte persone pensano che que-
sta integrazione sia pitt facile presso migranti cristiani che presso i
musulmani. In Francia, per esempio, i dibattiti appassionati che si
sono sviluppati intorno all’affare del velo portato da certe liceali
hanno manifestato una grande sfiducia di fronte ai comportamenti
dei musulmani e anche una certa paura.

Daltronde bisogna riconoscere che comuniti musulmane confron-
tate con una societa laica moderna secolarizzata non sono sempre a
proprio agio. Un Islam che in un contesto di laicita non puod situarsi
pienamente in pubblico in un contesto di laicitd non & un Islam
mutilato?

Le nostre societa occidentali sono dunque agitate da aspri dibattiti
sulla capacitd dei musulmani a integrarsi. E questi dibattiti non evi-
tano talvolta la trappola e gli amalgami pericolosi per esempio tra
Islam e islamismo. Il rischio della paura dell’altro e della violenza puo
allora amplificarsi.

In questo contesto talvolta teso, i dialoghi che possono instaurarsi
nel concreto della vita quotidiana assumano un grande valore. Poiché
essi danno il primato alla vita, alla fiducia, alla stima reciproca e alla
solidarieta. A partire dai problemi comuni che non si possono non
trattare insieme (coabitazione negli immobili, sostegno scolastico per
i figli, delinquenza dei giovani...) veri e propri legami d’amicizia si
allacciano.

In queste relazioni concrete, la questione delle differenze religiose
¢ posta. Capita in effetti che in occasione delle feste religiose, musul-
mani e cristiani si scambino degli inviti reciproci. Cosi l'attacca-
mento alla tradizione religiosa, I'osservazione dei riti, il modo di
vivere la preghiera sono altrettante occasioni per credenti di religioni
diverse di interrogarsi reciprocamente.

121



La parrocchia, in un quartiere in cui i musulmani sono numerosi,
non pud rimanere indifferente a una tale situazione. Attenta agli
scambi che possono instaurarsi tra i propri membri e gli altri cre-
denti, essa pud diventare un luogo di tirocinio dell’incontro dell’altro
e di verifica di questo dialogo alla luce dell'insegnamento della
Chiesa.

Cosi pud portare un contributo non trascurabile alla convivialita
nello spazio in cui essa & impiantata. Insegnando agli uni e agli altri
a superare le paure, prendendo come base di questi scambi le regole
che la societa si & data per organizzare il vivere insieme, per permet-
tere una migliore conoscenza delle tradizioni religiose degli uni e
degli altri nel rispetto della loro liberta, la comunita parrocchiale pud
diventare un luogo di integrazione importante per un quartiere. Ed &
14 che i cristiani attingono la loro ispirazione per entrare in convivia-
lita con credenti di altre religioni.

Lungi dal restare nel compiacimento o in un vago sincretismo, i
cristiani impegnati in questi scambi sono chiamati nella parrocchia e
grazie ad essa a verificare la messa in opera del dialogo e approfondire
l'originalita della loro fede in Gesu Cristo «solo mediatore tra Dio e
gli uomini». Essi scoprono a poco a poco come questa vicinanza con
il dialogo, nella dolcezza, la chiarezza e la stima reciproca, faccia parte
integrante della missione della Chiesa alla quale essi appartengono.
«La Chiesa & chiamata a stabilire un dialogo intenso con gli uomini,
non soltanto per trasmettere loro i valori autentici, ma soprattutto
per svelare il mistero del Cristo, perché & solo in lui che la persona
raggiunge la sua dimensione pili autentica. “Ed io, una volta elevato
da terra, attirerd tutti a me” (Gv 12,32). Questa attrazione (di tutti
gli uomini) ci introduce nella comunita della carita, rendendoci
capaci del perdono e dell’amore reciproco, realizza la vera e propria
promozione umana» (Messaggio del Papa Giovanni Paolo I1 1997).

II dialogo cosi compreso, in questa prospettiva dell’attrazione del
Cristo di fronte all’'umanita intera, diventa un contributo essenziale al
compimento di ogni uomo e di tutti gli uomini.

e) Responsabilita pastorale dei presbiteri in questo servizio
di mediazione assunto dalla comunita parrocchiale

Infine non si pud parlare della comunita parrocchiale in un rapporto
con gli stranieri senza parlare del prete, pastore dei fedeli, inviato dal

122



vescovo, successore degli apostoli, configurato nel Cristo mediatore.

In un contesto di crisi identitaria, dove molte persone vivono una
reale inquietudine di fronte al pluralismo delle culture e all’accelera-
zione delle mobilita, i punti di partenza essenziali per il compimento
della persona umana fanno talvolta crudelmente difetto. Molte per-
sone vivono «come delle pecore senza pastore». E, noi ’abbiamo gia
sottolineato, l'incertezza sulla propria identitd rende I'accoglienza
dello straniero molto piti aleatoria.

Da qui I'importanza dei presbiteri, che ad immagine del Cristo
mediatore, sono ministri dei sacramenti e riuniscono la famiglia di
Dio per condurla al Padre.

Bisogna certamente riflettere piti profondamente, in questo contesto
di tensioni interculturali e di difficolta nuove riguardo la convivialita,
su questa dimensione di mediazione che riveste ogni incarico pastorale.

Sin dall’inizio del decreto sul ministero della vita dei presbiteri,
il Concilio Vaticano II ricorda questa responsabilita di riunire /e
nazioni che evidenzia il ministero dei presbiteri: «Partecipando, da
parte loro, alla funzione degli apostoli, i preti ricevono da Dio la grazia che
li fa ministri del Cristo Gesit presso le nazioni, che assicurano il servizio
sacro del Vangelo, affinché le nazioni diventino un’offerta gradevole... In
effetti  Uannuncio apostolico convoca e riunisce il popolo di  Dio»
(Presbyterorum Ordinis n. 2).

Capita che in una stessa parrocchia che le nazioni siano riunite. Il
prete non dovra smettere di servire I'unita affinché queste persone di
culture diverse diventino un solo popolo.

Dovra dunque impegnarsi con tutte le proprie forze e la sua auto-
rita affinché i cristiani di origine diversa entrino in reciprocita, impa-
£ino a conoscersi, accolgano la cultura dell’altro come un dono dello
Spirito. Sara a servizio dell’amore del Cristo che si & fatto servitore
degli uni e degli altri affinché ciascuno abbia il proprio posto nella
comunita fraterna.

Egli suscitera, nel cuore della comunita, dei battezzati che siano
segnati dal carisma della mediazione, della comunicazione, della tra-
duzione da una cultura all’altra.

Avra a cuore di superare le incomprensioni naturali che possono
sorgere da espressioni diverse della fede in una instancabile pratica di
riconciliazione che prende la propria forza dal mistero del Cristo.

Manifestera con i suoi atti e le sue parole questa passione di Dio
per l'unita del genere umano, quando egli vedra i fedeli della sua par-

123



rocchia ripiegarsi su se stessi e avere sfiducia dello straniero, conside-
rato come perturbatore. Mettera in opera una vera e propria pedago-
gia dell’accoglienza e dell’'ospitalita di fronte agli esiliati e ai migranti.

In breve non dovra smettere di contemplare come nella sua mis-
sione, nella sua morte, nella sua risurrezione, il Cristo si sia fatto I'u-
nico mediatore tra Dio e gli uomini per riunire costoro nell’unita del-
I'amore del Padre. E in questa contemplazione, si lascera egli stesso
configurare al Cristo.

Oggi, quando le tensioni si fanno pid vive e quando le pratiche
contrarie all’'unita della famiglia umana si sviluppano, mi sembra
che la formazione dei futuri presbiteri nei  seminari dovra
approfondire di pilt questa dimensione di mediazione inerente al
ministero presbiterale.

In conclusione, e nella linea di quanto & stato detto, ritornerd sem-
plicemente sul Mistero Pasquale del Cristo vissuto nella Chiesa, oggi
ancora.

Perché immancabilmente, impegnandosi in questo servizio della
mediazione del Cristo, le comunita parrocchiali incontrano resistenza
e opposizione, all’interno di se stesse, ma anche all’esterno, da parte di
coloro che non comprendono questa attitudine di apertura e di acco-
glienza. La missione che incombe sui discepoli del Cristo pu6 andare
fin 1. I discepoli del Cristo sono prevenuti: il discepolo non & al diso-
pra del Maestro. La Croce fa parte della condizione dei battezzati. Puo
anche capitare che in questa preoccupazione di considerare ogni stra-
niero venuto da altri paesi come un fratello, i cristiani diventino essi
stessi stranieri per i loro simili. Bisogna sapere che questa ferita,
quando & assunta nell’'umilta della fede e nell’assoluto dell’amore di
Cristo, pud divenire cammino di salvezza, passaggio, Pasqua nella
quale ognuno & assimilato al Cristo, perché con il Cristo risuscitato, i
discepoli sono convinti che questo passaggio porti alla vita nuova,
questo popolo nuovo dove non c’¢ né giudeo, né greco, e dove il muro
dell’odio & caduto.

In seno a queste parrocchie coloro che si impegnano nell’accoglienza
dello straniero, sappino che la resistenza che essi incontrano non li
lascera indenni. In questo dibattito le comunita interne saranno tra-
sformate.

Accettare di lasciarsi conformare a Cristo, & accettare anche di
entrare in una profonda migrazione spirituale. Divenire migrante egli
Stesso.

124



In questa pratica le comunita parrocchiali sono chiamate a vivere
un cammino di poverta. Esse raggiungono cosi nell’attualita il signi-
ficato della loro denominazione di origine Paroikia.

Questo servizio di mediazione vissuto in seno alle parrocchie chiama
gli uni e gli aleri ad un lungo cammino di conversione, di apertura al
vero cambiamento che porta a riconoscere I’altro come altro e ad amarlo
come fratello.

Questo cammino & il cammino di Dio.

Esso fa appello ad una grande forza d’amore, quello dello Spirito
del Cristo. ' "

Esige una vera liberta spirituale, un profondo coraggio, un senso
di discernimento, una profonda umilta.

Infine in questo grande dibattito che anima le nostre societd
intorno all'incontro dello straniero e del vivere insieme, nell’affron-
tare le paure e le identita ripiegate, le comunita cristiane sono chia-
mate ad un appuntamento con Dio e a un tempo privilegiato di rin-
novamento della loro fedelta al Cristo.

(Traduzione della prof. Alba Neri)

125






