CATERINA BORRELLO BELLIENI*

Il cristiano pellegrino nella storia
tra citta terrena e citta di Dio

Agostino e la caduta di Roma e dell’Impero

Un avvenimento storico particolarmente significativo influenzo il
- pensiero e l'atteggiamento di Agostino riguardo alle implicazioni di
impegno civile che scaturiscono dalla fede cristiana. Nel 410, la notte
del 24 agosto, aperta a tradimento la porta Salaria, Alarico e i Goti
irruppero in Roma. Lo scempio duro tre giorni; raro e unico freno
fu la pieta religiosa: il diritto d’asilo nelle basiliche cristiane.

Quando giunse la notizia a Girolamo - il grande Padre della Chiesa
cui dobbiamo la traduzione della Bibbia dall’ebraico al latino - egli
si trovava a Betlemme e la sua costernazione fu tale che fu incapace
per molti giorni di pensare ad altro. Erano morti fratelli e sorelle,
amici cari. «Si € spenta la luce di tutto il mondo. Nella sola Roma
- egli scrive - il mondo intero & perito».

Anche Agostino, allora vescovo ad Ippona, ne fu scosso nell’intimo.
Egli vedeva con i propri occhi che anche le civilta, lo stesso grande
Impero Romano, sono destinate a perire.

Ci sono state portate orrende notizie: di stragi, di rapine, di uccisioni, di
torture. E vero, molte cose del genere ci sono state riferite. Di ognuna ab-
biamo sofferto. Spesso abbiamo pianto, da riuscire a stento a consolarci;
non nego, ammetto di aver sentito che in quella cittd sono avvenute molte
nefandezzel.

Ma non si fermo alle lacrime. Il sacco di Roma divenne per lui un’ul-
teriore occasione di riflessione sul senso della storia, di quel miste-
rioso intreccio di bene e male che caratterizza il cammino umano in
ogni suo momento. Allora di fronte a questo avvenimento pieno di
sofferenze «il pagano ha di che piangere, perché ha perduto i beni
temporali e non ha ancora scoperto i beni eterni», mentre «il cristiano
ha su che riflettere», meditando le parole dell’apostolo Giacomo

* Docente di patrologia nell'Istituto Superiore di Scienze Religiose e di religione nei Licei.

1 AGosTINO, Sermo 397, 2,3.

27



«considerate pienezza di gaudio, fratelli miei, il fatto di venirvi a tro-
vare in prove di vario genere» (Giac. 1,2)%

11 mondo ¢ invecchiato. E come un uomo: nasce, cresce, invecchia. Molti
sono gli acciacchi nella vecchiaia: tosse, catarro, cisposita, ansieta, stan-
chezza. L'uomo dunque ¢ invecchiato, & pieno di acciacchi; ¢ invecchiato il
mondo ch’é pieno di tribolazione... Non desiderare di restare attaccato a un
mondo decrepito e non rifiutare di ringiovanire unito a Cristo che ti dice
«Il mondo va in rovina, invecchia, si sfascia, respira affannosamente per
la vecchiaia. Non temere, la tua gioventu si rinnovera come quella dell’a-
quila»3.

Ad Ippona Agostino incontro personalmente molti profughi che
dalla capitale dell’'Tmpero si erano rifugiati nelle citta romane del
nord Africa, dove alcuni avevano dei fondi rustici, e si senti perso-
nalmente interpellato dalle loro provocazioni.

La caduta di Roma aveva reso popolare I’accusa fatta ai cristiani
di essere stati la causa della rovina dello Stato. «E a causa dei prin-
cipi cristiani - diceva Volusiano, un compatriota di Agostino - i quali
praticano in larga misura la religione cristiana, la ragione per cui
sono venute tante disgrazie al nostro paese»* «Voi cristiani, chi
siete? che cosa rappresentate per la nostra citta?» - era la domanda
provocatrice posta ai cristiani, spiattellata loro sul viso. E si rispon-
deva: «Dei parassiti, che vivono alle spalle dell’impegno altrui e, peg-
gio ancora, col loro modo di intendere le realta terrene, corrodono
le istituzioni esistenti, sino a causare la caduta dello stesso impero».

I cristiani e I'Impero romano

In effetti, il Cristianesimo, affermando un fine trascendente per
I'individuo, oltre le finalita dello Stato, aveva contribuito ad operare
la distinzione tra politica e religione, scardinando questo binomio
basilare della societa antica.

Nei primi tre secoli c’era stata da parte dei cristiani una certa non-
curanza per le istituzioni pubbliche. Essi le accettarono per quanto
potettero e vi collaborarono onestamente, ma non si impegnarono
in prima persona, non potendo partecipare ad un governo idolatra.

2 Ip., Sermo 296, 10.

3 Ip., Sermo 81,8.

4 Ip., Epistula 136. Per la polemica anticristiana, cfr. CELSO, Sermo verax; PORFIRIO,
Contra christianos; GIULIANO, Epistulae 84 e 89.

28



Con la svolta di Costantino, i cristiani passarono alla gestione del
potere politico, e si parld di un Impero divenuto cristiano.

Ora la caduta di Roma del 410, che dava l'inizio alla fine dell’Im-
pero, fece dare una valutazione diversa dell’atteggiamento dei cri-
stiani nei confronti dello Stato. Si riaccesero le vecchie polemiche
e sul piano concreto emerse che la bonta dei cristiani non si traduce
in maggiore efficienza per la respublica, né politica (infatti i barbari
avevano invaso Roma), né di costumi (gli esuli romani a Cartagine
si dedicavano ad una vita licenziosa), né religiosa (il Dio cristiano
non proteggeva lo Stato, come non servivano a nulla le tombe degli
Apostoli e dei Martiri per la difesa dell’Impero)°.

Agostino rispose elencando, in primo luogo, i disastri che avevano
colpito I'Impero gia prima dell’epoca cristiana e soprattutto riba-
dendo che i veri mali dell'Impero erano soltanto frutto della deca-
denza morale della societa romana, come gia avevano saputo com-
prendere i pit grandi spiriti romani che avevano parlato di Res pu-
blica pessima ac flagitiosissima (Sallustio) e di una Res publica che
non esisteva piu (Cicerone) in quanto priva della giustizia, suo costi-
tutivo fondamentale®.

Beni materiali e beni spirituali, competitivita e concordia

La riflessione agostiniana prosegue approfondendo il rapporto tra
ricerca dei beni materiali e competitivita e violenza quale causa fon-
damentale della decadenza degli Stati.

Quando una societa identifica nei beni materiali I'oggetto della pro-
pria felicita, essendo questi fortemente competitivi, se mancano punti
di riferimento superiori nell’ordine spirituale che ne disciplinino
I'uso e facciano intravedere altre fonti di beatitudine, ne deriva ne-
cessariamente il conflitto tra i cittadini, e quindi crudeli e sangui-
nose sedizioni, guerre civili e stragi, e una sfrenata cupidigia e pas-
sione del dominio si impossessa di tutto il popolo, rendendolo di fatto
schiavo. Anche i pagani avevano compreso I'ineluttabilita di questo
processo: dal benessere alla lussuria ed avarizia, poi all’ambizione
e al dominio, e infine dalla distruzione della concordia e quindi dello
Stato nel sovvertimento dei suoi valori. L'unico argine che essi ave-

5 V. Grossi, Regno di Dio e citta terrena: da Costantino alla Riforma, Torino 1979, pp.
79-125.
6 AGOSTINO, De civitate Dei 11, 18,2 e II, 21,1.

29



vano saputo opporgli era stato il timore dei nemici, ma nel momento
in cui Roma si era liberata dei suoi avversari esterni, quella stessa
libidine del potere che l'aveva portata ad asservire i popoli si era
rivolta contro di lei, rendendola a sua volta schiava’.

E il disprezzo della concordia e la mancanza di giustizia a distrug-
gere gli Stati. E questo che vuole dimostrare Agostino a quei romani
che vedevano nella nonviolenza dei cristiani, nel loro precetto di «<non
rendere male per male» (Rom. 12,17) la causa della rovina dello Stato
e non 'unica e vera garanzia di quella concordia che & I'essenza stessa
della sua esistenza.

1l Vescovo di Ippona dovette rispondere non solo alle accuse dei
pagani, ma anche allo smarrimento di molti cristiani, che si lamen-
tavano di Dio, degli apostoli, dei martiri, perché non venivano sal-
vati dai mali da cui erano affetti.

Dicono gli uomini: a Roma & sepolto il corpo di Pietro, a Roma ¢ sepolto
il corpo di Paolo, a Roma il corpo di Lorenzo, a Roma sono sepolti i corpi
di altri santi martiri: e Roma & desolata, e Roma ¢ in preda al saccheggio;
& contristata, & schiacciata, & data alle fiamme, innumerevoli le stragi mor-
tali che avvengono per fame, peste, spada. Dove sono le tombe degli Apo-
stoli? Ma che dici? Ecco quel che ho detto: Roma subisce tanti mali, dove
sono le memorie degli Apostoli? La si trovano, la si trovano, ma non si tro-
vano in te. Volesse il cielo si trovassero in te! Chiunque tu sei a parlare, chiun-
que vaneggi di queste cose, chiunque - chiamato a vivere secondo lo spirito
- assecondi la carne, chiunque sei tale, volesse il cielo che si trovassero in
te le memorie degli Apostoli, volesse il cielo che tu pensassi agli Apostoli!
Ti renderesti conto se fu loro promessa la felicita terrena oppure quella
eterna.

Se & viva in te la sua memoria, ascolta I’Apostolo: Infatti cio che costitui-
sce il momentaneo leggero peso della nostra tribolazione procura una quan-
tita smisurata ed eterna di gloria a noi che non fissiamo lo sguardo sulle cose
visibili, ma su quelle invisibili; infatti le cose visibili sono di un momento,
quelle invisibili, invece, sono eterne. In Pietro stesso, il corpo & durato poco
e non vuoi che abbiano momentanea durata le costruzioni in pietra di Roma?
L’apostolo Pietro regna con il Signore, il corpo dell’apostolo Pietro & sepolto
in un certo luogo: & una memoria che suscita amore per le cose eterne, non
per lasciarti abbarbicare alla terra, ma perché il tuo pensiero sia rivolto,
con I’Apostolo, al cielo. Ascolta dove ti fa rivolgere '’Apostolo: Se siete ri-
sorti con Cristo, cercate le cose di lassti, dove si trova Cristo assiso alla de-
stra di Dio; pensate alle cose di lassu, non a quelle della terra. Voi infatti siete
morti e la vostra vita é nascosta con Cristo in Dio. Quando si manifestera

7 Ip., De civitate Dei I, 30-31. Cfr. anche I, praef.; XV, 4-5; XVIII, 2.

30



Cristo, la vostra vita, allora anche voi sarete manifestati con lui nella gloria.
In una sola parola ascolta questo: in alto il cuore. Ti affliggi, dunque, e piangi
perché sono crollati legni e pietre e perché i mortali sono morti? Poniamo
che sia morto uno che vivra per sempre: ti affliggi perché sono crollati le-
gni e pietre e perché i mortali sono morti? Se hai il cuore in alto, dove hai
il cuore? La che cosa ¢ morto? La che cosa & crollato? Se hai il cuore in alto,
dov’é il tuo tesoro ivi é il tuo cuore.

Ti si dice - ecco un espresso volere del tuo Signore -: Accumulatevi un te-
soro nel cielo dove né tignola, né ruggine consumano e dove ladri non scassi-
nano e non rubano. Tu sulla terra, egli in cielo che ti dice: affida a me, ivi
avrai un tesoro, dove sono io il custode, fatti precedere: a che scopo con-
servi? Quanto custodisce il Cristo, lo porta forse via il Goto? Tu, al contra-
rio, naturalmente pitt prudente e pitt saggio del tuo Signore, non vuoi fare
altro che accumulare sulla terra. Ma tu hai conosciuto la volonta del tuo
Signore, egli vuole che tu accumuli in alto: accumulando sulla terrad dispo-
niti percio alle molte percosse. Ecco, sai la volonta del tuo Signore, il quale
vuole che tu accumuli in cielo. Tu accumuli, sulla terra, fai opere degne di
percosse, €, quando vieni percosso, bestemmi, mormori e dici che quanto
il Signore ti fa capitare non doveva accadere. E quanto fai tu, servo cattivo,
si doveva verificare questo?

Almeno mantieniti fermo in questa posizione: non mormorare, non bestem-
miare; piuttosto loda il tuo Dio che ti rimprovera; loda perché ti corregge allo
scopo di consolarti: Perché il Signore corregge colui che egli ama e sferza chiun-
que riconosce come figlio. Tu, esigente figlio del Signore, vuoi essere ricono-
sciuto e non vuoi essere sferzato; che egli giunga persino a mentire perché tu
te la passi liscia. Dunque, tenendo conto della memoria degli Apostoli, per la
quale ti si prepara il cielo, doveva conservarti per sempre sulla terra i teatri
degli insensati? Per questo Pietro mori e fu sepolto, perché non cada pietra
dal teatro? Dio fa cadere i trastulli dalle mani dei ragazzi disobbedienti. Fra-
telli, vediamo di far meno peccati e mormorazioni; prendiamo in odio le no-
stre cattiverie e il nostro mormorare; adiriamoci con noi stessi, non con Dio®.

Le due citta

Successivamente Agostino diede della caduta di Roma un’interpre-
tazione piu serena, considerandola solo un episodio nella storia del
mondo, e sviluppando nell’opera La citta di Dio (che lo occupo per
circa 15 anni) la sua nuova ed articolata meditazione della storia.

La sua visione ¢ insieme semplice e profonda. Egli riconduce la
storia a due opposti atteggiamenti spirituali, che i singoli e i popoli
assumono di fronte a una stessa realta e che li porta a due modi di-
versi di intendere e vivere la storia.

Accade che nonostante la mirabile varieta di nazioni sparse su tutta la

8 Ip., Sermo 296, 6-7, 12.

31



terra, con religioni e costumi tanto diversi, diétinte per la molteplicita delle
lingue, delle armi e delle vesti, non 'e'sistQ“no‘ che due specie di societa umane
o, per chiamarle con il nome della'S.-Scrittura, due citta. L'una ¢ quella de-
gli uomini che vivono secondo.la. carne; 1 altra quella di coloro che vivono
secondo lo spirito®. i .

Il tema delle due citta era stato. a Iungo meditato da Agostino ed
era gia emerso in molte.opere!®.” " -
Nell’anno 390 scriveva: :

Tutto il genere umano da Adamo alla fine del modo, diretto dalla divina
Provvidenza, appare distribuito in-dué‘categorie. In una si trova la folla de-
gli empi, che porta 'immagine dell’u(jrﬁp terreno dall’inizio alla fine del
mondo; nell’altra, il popolo consac‘ratb ad un Dio solo!!

Nell’anno 400 riprendeva il tema

Vi sono due citta: una degli 1ng1ust1 l altra dei giusti. Esse fanno il loro
cammino dall’origine del genere umano sino alla fine. Mescolate quanto ai
corpi sono separate in forza della loro volonta. Nel giorno del giudizio tut-
tavia, anche i loro corpi saranno separati... Dio riguardo agli empi & paziente
ed offre loro il mezzo di fare penitenza e di ravvedersi'?

Dell’anno 410-413 & la celebre sintesi:

Due amori, due citta: I’amore di Dio crea Gerusalemme, I’amore di que-
sto mondo Babilonia. Ciascuno si chieda cosa ami e vedra di quale citta ¢
cittadino. Se si accorge di essere babilonese scacci la cupidita dal suo cuore.
Se vede di trovarsi cittadino di Gerusalemme tolleri la sua schiavitu ed
aspetti la sua libertal3

Ci sono due movimenti nella volonta e nell’agire umano: quello che
va verso l’alto e muove incontro alla verita, la Carita; e quello che
va verso il basso, s’allontana dalla verita e va verso l'apparenza o
la cupidigia. La carita porta a usare del mondo per godere Dio, che
diventa cosi l'unico punto di riferimento e scopo e meta di ogni

9 Ip., De civitate Dei XIV, 1.

10 Cfr. A. LAURAS-H. RONDET, Le théme des deux cités dans l'oeuvre de st. Augustin in
«Etudes Augustiniennes», Paris 1943, pp: 99-160; A. LAURAS, Deux cités, Jérusalem et
Babylone. Formation et évolution d'un theme central du «De civitate Dei» in La ciu-
dad de Dios, El Escorial 1951, pp. 117-150; A. RoMEo, L’antitesi delle due citta nella
spiritualita di sant’Agostino, in S. Augustinus spiritualis magister, Roma 1958, I, pp.
112-146; E. LAMIRANDE, Civitas Dei, in Augustinus-Lexicon I, p. 958ss.

11 AGosTINO, De vera religione 27, 50.

12 Ip., De catechizandis rudibus XIX, 31.

13 Ip., Enarrationes in Psalmos 64, 2.

32



azione; la cupidigia si ferma i 1nvece al godlmento del mondo e lo so-
stituisce a Dio'4.

Due amori hanno dunque fondato'due citta: I’ amore di sé portato fino al
disprezzo di Dio, ha generato la citta terrena; I amore di Dio, portato fino
al disprezzo di sé, ha generato la 01tta celeste!s.

Gia nel 413 Agostino aveva p,rec-isatd'le implicazioni dei due amori:

Di questi due amori, 'uno & santé P'altro empio; T"uno sociale I'altro egoi-
sta; I'uno tiene conto dell’utilita comune in vista-della societa di lassu, ’al-
tro riduce lo stesso bene comune al suo potere spinto. da un sentimento di
arroganza dominatrice; l'uno & sottomesso a Dio, I altro € geloso; I'uno & tran-
quillo, I'altro turbolento; 'uno portatore di pace, I'altro di sedizione; I'uno
preferisce la verita alle lodi della menzogna, I'altro ¢-avido di complimenti
da qualsiasi parte provengano; I'uno & amichevole, 1faltro invidioso; I'uno
vuole per il prossimo cio che desidera per lui, I’altro vuole sottomettere il
prossimo; l'uno si serve del prossimo per il bene del prossimo, I’altro si serve
del prossimo per l'utilita propria!®

La citta terrena ¢ la societa dei figli della terra cioé quella societa
i cui membri, legati come sono dall’amore esclusivo o preponderante
delle cose della terra, considerano questa la loro'vera ed unica pa-
tria. E la citta in cui l'uomo, dimentico di Dio, diventa idolatra di
se stesso e dei propri poteri. E la citta in cui 'uama calpesta la legge
naturale, rifiuta la sua vocazione all’eterno e si chiude nella finitezza
dell’al di qua, nell’ebrezza di sé e dei suoi compiti terreni, conferendo
ad essi un valore assoluto, totale. Altre connotazioni importanti sono
la libidine del potere, all’interno della societa e tra nazioni diverse,
la violenza eretta a sistema, I'’emarginazione e 'oppressione delle co-
scienze che non si piegano alla menzogna e alla brutalita, una falsa
concezione del bene comune ed una effettiva appropriazione dei beni
con ingiusta esclusione degli altri, la chiusura ad ogni autentica co-
munione con gli altri uomini e con Dio, la faziosita e il razzismo.

La citta di Dio € la comunita invisibile, al di 1a di ogni confine di
tempo e di luogo, di quanti cercano, amano il bene e vivono per at-
tuarlo nella situazione storica in cui sono chiamati ad essere. I suoi
connotati sono esattamente opposti e irriducibili a quelli della citta

14 Cfr. Ip., De civitate Dei XV, 7. Per la distinzione agostiniana tra uti e frui cfr. an-
che X1,25 e De Trinitate X, 10, 13; De doctrina cristiana 1, 4, 4; De moribus ecclesiae

catholicae 1, 3, 4.
15 Ip., De civitate Dei XIV, 28.

16 Ip., De genesi ad litteram XI, 15, 20.

33



terrena e stanno ad essi come il valore al disvalore, il bene al male,
la luce alle tenebre. In particolare alla libido dominandi essa oppone

il servizio: in essa quelli che comandano lo fanno non per orgoglio,
per volonta di asservire, ma perché hanno il dovere di rendersi utili
e di provvedere agli altri.

La prima si gloria di se stessa, la seconda in Dio, perché quella cerca la
gloria degli uomini, questa considera sua massima gloria Dio, testimone della
coscienza. Quella erge il capo nell’orgoglio, questa dice al suo Dio: Tu sei
la mia gloria, tu elevi il mio capo. In quella, i principi e le nazioni che sotto-
mette, sono soggiogati dalla passione del dominio; in questa si presentano
reciprocamente uniti nella carita i capi nel comandare e i sudditi nell’'obbe-
dire. Quella, nei suoi potenti, ama la propria forza; questa dice al suo Dio:
Amero te, o Signore, mia fortezza.

Cosi, nella citta terrena, i saggi, vivendo secondo I'uomo, hanno cercato
solo i beni del corpo, o quelli dello spirito, o entrambi; e anche coloro che
hanno potuto conoscere Dio, non ’hanno glorificato come Dio né gli hanno
reso grazie; ma si sono perduti nei loro vani ragionamenti e la loro mente
insensata si é ottenebrata. Affermando di essere sapienti (cioe lasciandosi do-
minare dalla superbia e innalzandosi nella loro sapienza) sono divenuti stolti
e hanno sostituito la gloria dell’incorruttibile Dio con delle immagini rap-
presentanti uomini corruttibili, uccelli, quadrupedi e serpenti (trascinarono
o seguirono i popoli agli altari dell’idolatria) e hanno adorato e servito la
creatura anziché il Creatore, il quale é benedetto nei secoli...

Nella citta di Dio, invece, non vi & sapienza umana, ma pieta che rende
al vero Dio il culto a lui dovuto, e che attende come ricompensa nella so-
cieta dei santi, siano essi uomini o siano angeli, che Dio sia tutto in tuiti'’.

L’«intreccio» delle due citta

L’opposizione tra le due citta & perd una distinzione che non im-
plica separazione, né sul piano individuale, né su quello delle asso-
ciazioni umane. La contrapposizione ci sara solo alla fine dei tempi,
mentre in questo secolo'® le due citta sono intrecciate tra loro e con-

17 Ip., De civitate Dei XIV, 28.

18 La centralita del concetto di saeculum nella teologia agostiniana ¢ stata eviden-
ziata da H.I. MARROU (cfr. i suoi L'ambivalence du temps de l'histoire chez saint Au-
gustin, Montreal-Paris 1950; La théologie de I'histoire in Augustinus magister, 111, Pa-
ris 1954, pp. 193-204; Civitas Dei, civitas terrena, num tertium quid? in Studia patri-
stica 11, Berlin 1957, pp. 242-350; Théologie de I’histoire, Paris 1968); da P. BROWN,
Religione e societa nell’eta di sant’Agostino, Torino 1975 e da R.A. MARKUS, Saeculum:

34



fuse insieme (permixtae et perplexae)'® come i gambi di vimini di un
paniere, o come gli elementi di un’emulsione chimica.

La citta (_ii Dio ¢ presente tra i suoi stessi nemici, che converten-
dosi possono diventare suoi concittadini:

La citta di Dio deve ricordarsi che tra i suoi stessi nemici si nascondono
molti suoi futuri cittadini. Essa pero si guardera nel sopportarli come ne-
mici, di pensare che non potra sperare da loro alcun frutto, sino al giorno
in cui essa li raccogliera come credenti. Similmente nel tempo del suo pel-
legrinaggio nel mondo, la citta di Dio annovera nel suo seno degli uomini
uniti ad essa con i sacramenti, che tuttavia non prenderanno parte con lei
al destino eterno dei santi?.

Questa unita - anche se solo apparente - dell’'umanita ¢ spiegata
anche attraverso le immagini evangeliche del grano e della zizzania
e della rete in cui si mescolano i pesci buoni e cattivi?..

Si tratta di immagini elaborate nel corso della controversia con
i donatisti??, che intendevano difendere la santita della Chiesa esclu-
dendone dalla comunione i pubblici peccatori; per Agostino la Chiesa
& formata da buoni e cattivi e la sua santita, assoluta solo nel mo-
mento escatologico, non & determinabile nel tempo presente.

history and society in the théologie of saint Augustin, Cambridge 1970. La posizione
di questi autori & presentata criticamente da G. LETTIERI (A proposito del concetto di
saeculum nel De civitate Dei, in «Augustinianumy», 26/1986, pp. 481-498; Il senso della
storia in Agostino d'Ippona, Roma 1988) per cui il saeculum «coincide con la totalita
della storia dell’'umanita decaduta, doloroso passaggio dell’esistere umano dall’as-
solutezza del peccato idolatrico al presente cristiano, tempo dell’apertura all’eterno»
(Il senso della storia, 195).

19 AGosTINO, De civitate Dei 1, 35.

20 Tbidem.

21 AGOSTINO, De civitate Dei XX, 5, 2 e XVIII, 49; In Iohannis evangelium tractatus
19851i8Y e 12257

22 La discussione tra donatisti e cattolici verteva sulla natura della Chiesa e sulla re-
lazione col mondo ¢ le sue istituzioni. Percio la polemica antidonatista contribui no-
tevolmente alla formazione dell’idea di Chiesa di Agostino. In particolare egli sviluppo
la distinzione tra la sua dimensione presente ed escatologica (communio sacramen-
torum e communio sanctorum) e quindi la concezione di Chiesa come societa permixta,
formata da buoni e cattivi. Cfr. V. Grossi, L'iter della comunione ecclesiale nelle co-
munita di Tertulliano-Cipriano-Agostino in Regno come comunione, Torino 1980, pp.
59-100; A. PINCHERLE, L'ecclesiologia nella controversia donatista, in «Ricerche Reli-
giose», 1 1925, pp. 35-55; Ip., La controversia donatista alla luce del Corpo mistico di
Gesit Cristo nelle opere antidonatiste di Agostino, Roma 1942; P. BORGOMEO, L’Eglise
de ce temps dans la prédication de saint Augustin, Paris 1972; J. RATZINGER, Popolo
e casa di Dio in sant’Agostino, Milano 1971.

35



Non si possono porre da un lato tutti i buoni e dall’altro i malvagi,
e le due citta vivono 'una nell’altra. Il limite che le separa ¢ indi-
scernibile ai nostri occhi e passa attraverso I'intimo del cuore.
«E incerto se chi crede di stare in piedi non cadri e se chi sembra
caduto non potra rialzarsi», cosi come ¢ incerto se chi ¢ dentro la
Chiesa «ha Cristo nel cuore»? e se chi & fuori di essa un giorno non
vi entrera come vero credente.

Ci si & chiesti se il Vescovo di Ippona non abbia avuto presente,
parlando delle due citta, delle identificazioni sul piano storico: la citta
di Dio sarebbe la Chiesa, comunita di santi e di giusti, e la citta ter-
rena gli Imperi umano e quindi lo Stato, considerato citta del
diavolo?*. In tal caso sarebbe stato espresso, sulle realta terrene e
politiche, un giudizio negativo, identificandole come regno del male
e compromettendo ogni onesto impegno civico dei cristiani, che di-
verrebbe una collaborazione alla citta del diavolo, cioe¢ alla storia
del peccato e della violenza, a delle istituzioni intese come deviazioni
e non frutto della naturale socialita degli uomini.

In realta I'appartenenza alle due citta per Agostino scaturisce dalla
dimensione interiore e individuale, la scelta radicale di ciascuno per
I'amor sui o I'amor Dei, e le chiama citta in senso simbolico (n1y-
stice)?, cioe analogico alle istituzioni, mentre si tratta dei due ge-
neri in cui & divisa I'umanits, definibili e identificabili solo alla fine
dei tempi.

L’interpretazione protestante ha privilegiato questa dimensione
dell’interiorita, facendo delle due citta delle realta puramente sim-
boliche, delle allegorie?®.

23 AGOSTINO, De civitate Dei XX, 7, 3 e XX, 1, 26.

24 Sj tratta dell’interpretazione prevalsa nel Medio Evo. Cfr. H.X. ARQUILLIERE L'au-
gustinisme politique. Essai sur la formation des théories politiques au moyen age, Pa-
ris 1934; P. BREzz1, La concezione agostiniana della Citta di Dio e le sue interpreta-
zioni medievali, in «Rivista storica italiana», 1938, pp. 78-86; Ip., L'influenza di san-
t'Agostino sulla storiografia e sulle dottrine politiche del Medio Evo, in «Humanitas»,
9/1954, pp. 977-989; E. GILSON, Les métamorphoses de la Cité de Dieu, Louvain 1952;
G. CoMBES, La doctrine politique de saint Augustin, Paris 1927.

25 AGOSTINO, De civitate Dei XV, 1.

26 Sj tratta del filone interpretativo dipendente dall’articolo di H. REUTER, Die Kir-
che «das Reich Gottes», in Ip., Augustinische Studien, Gotha 1887, pp. 106-172 e rap-
presentano da H. Scorz, Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte Ein Kommen-
tar zu Augustinus De civitate Dei, Leipzig 1911; E. SALIN, Civitas Dei, Tubingen 1926;
e piu recentemente da R.A. MARKUS, Saeculum. History and society. Per una rasse-
gna bibliografica critica sul rapporto Civitas Dei-Ecclesia cfr. Y. CONGAR, Civitas Dei
et Ecclesia chez saint Augustin, in «Revue des études augustiniennes», 3/1957, pp. 1-14.

36



L’interpretazione cattolica rispetta la complessita della dottrina
agostiniana delle due citta e pur non negando il valore dell’interio-
rita, ne fa emergere l'aspetto visibile nel «segno» di comunita di culto
e di amore, nella comunione delle scelte di esistenza.

Viene cosi prospettato un nuovo modo di affrontare la tematica
del rapporto Chiesa-mondo. La Chiesa non si limita al dialogo col
mondo, ma offre una presenza nell’'ordine del segno?’”: c’¢ una visi-
bilita cristiana che, pur non essendo esaustiva e rimandando sem-
pre all'interiorita della scelta di fede, svolge un ruolo importante pro-
prio nel fornire un esempio e uno stimolo, e soprattutto una testi-
monianza a vivere una nuova e piu autentica socialita nella dilata-
zione della carita.

L'impegno del cristiano, «pellegrino» nella storia

Agostino non delinea quindi uno Stato cristiano, su cui Cristo re-
gna esteriormente. L'impegno civico cristiano non si realizza in par-
ticolari istituzioni «cristiane», ma a livello di coscienze cristianiz-
zate che si impegnano nelle istituzioni ponendosi al servizio del bene
comune. Lievitate cosi dall’interno, esse potranno portare frutti di
giustizia e le virtu cristiane si propagheranno come forza vitale al-
I'interno della citta degli uomini.

La citta di Dio nel tempo della storia & pellegrina?® come quegli
uomini che vivevano nelle citta dell’Impero romano senza potervi

27 E la prospettiva sviluppata dal Concilio Vaticano II: la Chiesa «come un sacra-
mento o segno e strumento dell'intima unione con Dio e dell’'unita di tutto il genere
umano» (Lumen gentium 1).

28 1] concetto di peregrinus, dal senso generale di confinante, vicino (da per agros, per
i campi, fuori dalla citta), acquisto il significato tecnico di «colui che non ha la citta-
dinanza di un paese o di una citta. pur abitandoci stabilmente» (cfr. K.L. e M.A.
SCHMIDT, Tapoxés in Grande Lessico del NT vol. 9, Brescia 1974, 793-830). In tal senso
I'uso dei termini peregrinus, peregrinatio, in riferimento alla citta celeste si riscon-
tra piu di 50 volte nel De civitate Dei, oltre che nelle altre opere di Agostino. Era un
concetto particolarmente importante per designare I'identita spirituale della chiesa
primitiva e il suo rapporto col mondo: il cristiano, che vive in senso pieno nel mondo,
si sente destinato a un mondo diverso (A Diogneto V, 5; cfr. R. CANTALAMESSA, Polis,
patria e nazione nel sentimento della grecita e del primitivo cristianesimo, in «Vita
e pensiero», 6/1972, pp. 762-768). E proprio questo concetto che fonda il rapporto «in-
timo» tra le due citta. Cfr. anche P. BorGoMEo, L’Eglise de ce temps dans la prédica-
tion de saint Augustin, Paris 1962, pp. 146-150.

37



godere i diritti normalmente riconosciuti ai «cittadini», ma come
«stranieri domiciliati». La sua origine e il suo fine non sono nella
storia, ma finché vi vive e vi abita ¢ intimamente interessata alla vita
temporale, che costituisce il vissuto comune ad entrambe, in cui tutti
gli uomini sono chiamati ad operare.

In qualche brano il Vescovo d’Ippona ipotizza I'«utopia» di un Im-
pero che realizzi in ogni suo membro i valori cristiani:

Ma se i re della terra e tutti i popoli, i magistrati e tutti i giudici della
terra, ragazzi e ragazze, anziani e giovani, ogni eta capace di ragionare ed
entrambi i sessi, e perfino i gabellieri e i soldati si preoccupassero di ascol-
tare insieme i suoi comandamenti di giusta e onesta moralita, lo Stato ab-
bellirebbe col proprio benessere la piattezza della vita presente e scalerebbe
la vetta della vita eterna per regnare in perfetta felicita®.

Ma d’altra parte riafferma sempre l'indipendenza del cristiano nei
confronti di qualunque struttura politica:

La citta celeste dunque, durante il suo terreno pellegrinaggio recluta cit-
tadini da tutte le nazioni, raccoglie membri di tutte le lingue; non bada alle
differenze dei costumi, delle leggi, delle istituzioni con le quali si stabilisce
o si mantiene la pace terrena; non sopprime e non distrugge nessuna di queste
cose, anzi accetta e conserva tutto cio che, sebbene diverso nelle diverse na-
zioni, tende a un solo e medesimo fine: la pace terrena, a condizione che
tali osservanze non intralcino la religione che insegna ad adorare un solo
Dio vero e sommo>°.

Conclusione

A partire da questi insegnamenti e dalla profondita della medita-
zione agostiniana sul «pellegrinaggio» del cristiano nella storia, tra
citta terrena e citta di Dio, si puo evidenziare qualche provocazione
che interpella particolarmente I'impegno cristiano oggi nel mondo.

Infatti anche ora ci troviamo in un momento di crisi e di trapasso
istituzionale, di rifondazione culturale e politica della societa, che
le nostre coscienze sono chiamate a vivere senza eccessivi rimpianti
per quanto sta mutando. )

C’e da chiedersi: come possiamo partecipare da cristiani consa-

29 AGOSTINO, De civitate Dei 11, 29, 1.
30 Ip., De civitate Dei XIX, 17.

38



pevoli a questa rifondazione (problema etico-sociale della Seconda
Repubblica), con la convinzione che non basta cambiare le strutture,
ma si deve partire dall’interiorita di ciascun uomo. Di rimando dob- _
biamo interrogarci come I’essere cristiani, nella fedelta alla propria
identita di pellegrini nella citta terrena, con il senso di relativizza-
zione delle strutture, diventa non un fattore di disgregazione e di
disimpegno rispetto allo Stato, ma puo agire da fermento per una
nuova progettualita.

Da ultimo, si pone il problema del ruolo della Chiesa nella forma-
zione delle coscienze e quale profezia anticipatrice di una nuova so-
cialita.

La comunita dei cristiani interpretera onestamente anche oggi il suo ruolo
temporale se, sulla scia della Chiesa di Agostino, indichera come punti di

riferimento dell'uomo I’amore di Dio che conduce la storia umana e la se-
rieta delle scelte della liberta che solo possono costruire il destino umano3!.

I cristiani come tutti gli uomini - ci insegna Agostino - organizzano
le citta terrestri, ma l'uso che ne fanno ¢ diverso, perché ne rispet-
tano la transitorieta. :

31 V. Grossi, Regno di Dio e citta terrena: da Costantino alla Riforma, cit., p. 115.

39,






