GIUSEPPE DALLA TORRE*

In dialogo per la vita:
I'enciclica «Evangelium vitae»

1. In una recente sentenza della Corte Costituzionale tedesca! viene
affermato che tra i valori giuridici protetti dalla Carta fondamentale di
quel Paese ne esiste uno che si sottrae alla ordinaria e generalizzata
applicazione di un criterio ricorrente nella giurisprudenza costituzionale
degli stati pitl progrediti, ossia il criterio di una bilanciata comparazione
fra gli interessi in gioco, quando si tratta di valori apicali.

In genere, nelle moderne democrazie pluraliste i valori posti al
vertice dell'ordinamento sono pill d'uno e tutti sullo stesso piano. Non
esiste - 0 non viene ammesso che esista - una predeterminata gerarchia
fra questi valori: la garanzia maggiore o 1'impegno piil intenso per uno o
per un altro fra essi comporterebbe la scelta per una o per un'altra
visione del mondo e della vita, per una o per un'altra fede politica
ideologica o religiosa, per una o per un'‘altra realta culturale etnica o
sociale; comporterebbe, cioe, il venir meno di quella neutralita, di quel
principio di «non identificazione», di quella «laicita» che sono le
caratteristiche di fondo delle democrazie contemporanee piil avanzate.

La tendenza prevalente in questo tipo di democrazie ¢, dunque,
quella di stabilire, volta per volta, quale fra gli interessi fondamentali in
gioco, riguardo ad una determinata questione, debba prevalere,
apprestandosi pur sempre una soluzione tale da sacrificare il meno
possibile l'interesse non preferito: tra la liberta di circolazione ed il
diritto alla salute puo, in determinate circostanze, prevalere
quest'ultimo, ma salvaguardando, in ogni caso, la possibilita di circolare
per i mezzi di soccorso; ovvero: fra la cautela ambientale ed il diritto al
lavoro delle popolazioni interessate da determinati vincoli di
salvaguardia, puo anche avere il sopravvento la prima esigenza, purché
si provveda, ad assicurare un dignitoso e congruo tenore di vita dei

*Rettore della Libera Universita "Maria SS.ma Assunta” di Roma. Membro del

Comitato Nazionale di Bioetica.
Rielaborazione del testo curata dai Proff. S. Berlingo e F. Panuccio, per una Conferenza
promossa dal Centro Culturale S. Paolo. ‘

'Corte Costituzionale tedesca, Sentenza del 28 maggio 1993, pubblicata in «Quaderni di
diritto e politica ecclesiastica», 1993/3, p. 818 ss.; una traduzione italiana con commento
¢ rinvenibile in M. D'Amico, Donna e aborto nella Germania riunificata, Giuffré, Milano

1994.

17



lavoratori sacrificati, e cosi via.

Per altro, osserva la Corte Costituzionale tedesca, vi &€ un valore che
si sottrae di norma al criterio del bilanciamento di interessi; questo ¢ il
valore connesso alla tutela della vita umana, anche della vita umana allo
stato embrionale. E la natura intrinseca di questo valore - intrinseco alla
unicitd e irripetibilitd di ciascuna individua esistenza vitale - ad esigere
questo trattamento particolare: l'interesse che vi sta al fondo, una volta
compromesso, non pud essere pill recuperato; il suo sacrificio, una volta
verificatosi, non puo essere pill bilanciato; la sua sfera di operativita,
una volta compressa, non pud piu riespandersi. Qui non si tratta di far
prevalere in parte un diritto su un altro, o di trascurare provvisoriamente
un valore a vantaggio di un altro, ma di legittimare la presenza sulla vita
di un altro essere umano: un confine o un limite di fronte ai quali ogni
ordine giuridico non pud arrestarsi, se non vuol pregiudicare le sue
stesse fondamenta.

2. Ho inteso richiamare questo caso emblematico della
giurisprudenza costituzionale tedesca, perché esso prova come il
rigoroso appello di Giovanni Paolo II possa trovare interlocutori aperti
al dialogo anche in istanze non sospettabili di integrismo, ed anzi
investite di precise responsabilita per il mantenimento ed il progresso di
un ordine democratico in una societa pluralista.

E stato felicemente notato che 1' «Evangelium vitae» & l'ennesima
sfida avanzata dal Papa polacco al mondo contemporaneo, e cio¢ la
sfida «di realizzare nella societa e nello stato democratico, un
pluralismo non-relativistico, basato su alcuni valori doverosi. La vita
nell'intero arco del suo sviluppo ¢ il primo di questi»>.

«La vita nell'intero arco del suo sviluppo»: e cid non significa un
semplice arco di tempo, dal primo istante del concepimento all'ultimo
fremito vitale, quasi a volersi concentrare sulle sole problematiche
dell'aborto e dell'eutanasia. Significa, altresi, la gamma delle molteplici
possibilita dell'intero spettro della vita di un uomo, cosi come pud
ricavarsi agevolmente gia dalla prima parte dell'enciclica.

Dopo avere lamentato 1'«eclissi del senso di Dio e dell'vomo», che
mina alle basi la «coscienza morale» della societa, il Pontefice osserva
che anche nelle nostre societa e culture, pur cosi fortemente segnate
dalla «cultura della morte», esistono segni anticipatori della vittoria,
annunciata dalle Scritture, della vita sulla morte (1 Cor 15, 54-55) (Ev
25-26). Ed Egli non si limita a sottolineare, al riguardo, gli sforzi degli
sposi e delle famiglie credenti, o dei gruppi di volontari cristianamente
ispirati, o dei centri di aiuto alla vita, o dei movimenti e delle iniziative

?R. Propr, I pluralismo e la coerenza, in «Regno» att., 1995/8, p. 196.

18



di sensibilizzazione sociale in favore della vita.

La Sua attenzione si rivolge altresi ad una pill vasta platea di
soggetti di operatori e di intraprese. In primo luogo Egli si sofferma
sull'opera svolta dai sanitari anche a livello internazionale:

«Enti e organizzazioni varie si mobilitano per portare, anche nei Paesi pit colpiti
dalla miseria e da malattie endemiche, i benefici della medicina pitt avanzata. Come
pure associazioni nazionali e internazionali di medici si attivano tempestivamente per
recare soccorso alle popolazioni provate da calamita naturali, da epidemie e da guerre.
Anche se una vera giustizia internazionale nella ripartizione delle risorse mediche &
ancora lontana dalla sua piena realizzazione, come non riconoscere nei passi sinora
compiuti un segno di una crescente solidarieta tra i popoli, di un'apprezzabile sensibilita
umana e morale e di un maggiore rispetto per la vita?»

Ma il Papa individua anche «altri segni di speranza»:

«Tra i segni di speranza va pure annoverata la crescita, in molti strati del'opinione
pubblica, di una nuova sensibilita sempre pill contraria alla guerra come strumento di
soluzione dei conflitti tra i popoli e sempre pili orientata alla ricerca di strumenti efficaci
ma «non violenti» per bloccare 'aggressore armato. Nel medesimo orizzonte si pone
altresi la sempre piu diffusa avversione dell'opinione pubblica alla pena di morte, anche
solo come strumento di «legittima difesa sociale», in considerazione delle possibilita di
cui dispone una moderna societa di reprimere efficacemente il crimine in modi che,
mentre rendono inoffensivo colui che I'ha commesso, non gli tolgono definitivamente la
possibilita di redimersi. E da salutare con favore anche l'accresciuta attenzione alla
qualitd della vita e all'ecologia, che si registra soprattutto nelle societa a sviluppo
avanzato, nelle quali le attese delle persone non sono pill concentrate tanto sui problemi
della sopravvivenza, quanto piuttosto sulla ricerca di un miglioramento globale delle
condizioni di vita. Particolarmente significativo & il risveglio di una riflessione etica
attorno alla vita; con la nascita e lo sviluppo sempre piu diffuso - tra credenti e non
credenti, come pure tra credenti di diverse religioni - su problemi etici, anche
fondamentali, che interessano la vita dell'uomo» (Ev. 26).

3. La «riflessione» ed il «dialogo» sono le due strade maestre
indicate dal Pontefice per avanzare lungo il percorso che, alla vigilia del
terzo millennio, in un «contesto segnato da una drammatica lotta tra la
"cultura della vita" e la "cultura della morte", faccia maturare un forte
senso critico» (Ev. 95). Quello del Papa non ¢, dunque, un appello
emotivo, ma un richiamo alla ragione dell'uomo, di tutti gli uomini.

Dice il Papa:

«Urgono una generale mobilitazione delle coscienze e un comune sforzo etico, per
mettere in atto una grande strategia a favore della vita. Tutti insieme dobbiamo costruire
una nuova cultura della vita; nuova, perché in grado di affrontare e risolvere gli inediti
problemi di oggi circa la vita dell'uomo; nuova, perché fatta propria con piu salda e
operosa convinzione da parte di tutti i cristiani; nuova, perché capace di suscitare un
serio e coraggioso confronto culturale con tutti. L'urgenza di questa svolta culturale ¢
legata alla situazione storica che stiamo attraversando, ma si radica nella stessa missione
evangelizzatrice, propria della Chiesa. Il Vangelo, infatti mira a «trasformare dal di

19



dentro, rendere nuova I'umaniti»; & come il lievito che fermenta tutta la pasta (cf. Mt 13,
33) e, come tale, & destinato a permeare tutte le culture ed animarle dall'interno, perché

esprimano l'intera verita sull'uomo e sulla vita» (Ev. 95).

La riflessione va, in primo luogo orientata su quello che il Pontefice
chiama il «Messaggio cristiano sulla vita» o il «Verbo della vita» o il
«Vangelo della vita».

Non si tratta di un corpo di verita o di dottrine o di teoremi sulla vita,
se non nel senso - originariamente e tipicamente - di una «verita» o di un
«verbo» che, piti che «svelarsi», si «fanno» e si «svolgono» attraverso
l'agire ed il vivere. Si tratta della vita stessa di Dio che si manifesta
dandosi all'uvomo, che da compimento al precetto puramente negativo del
«non uccidere» col comandamento evangelico della carita, che partecipa
all'uvomo la sua natura e ne rende quindi «sacra» la vita.

Una «sacertd», quella della vita umana, che anche di recente ed in
ambito laico, & stata riconosciuta come la sola obiezione dotata di
qualche fondamento nei riguardi di un illimitato arbitrio o dominio delle
tecniche, in materia di procreazione artificiale’. L'unico appunto rivolto a
questo tipo di obiezione & che il rispetto della «sacralita» della vita non
sarebbe condiviso da tutte le culture; ma anche tale rilievo potrebbe
attenuarsi se la «sacralita» della vita venisse intesa in senso
genuinamente cristiano, e cio® come esclusiva appartenenza della vita al
«Santo», ossia a Dio, che ne modella e ne prefigura 1'unico modo in cui
se ne possa disporre, allorche Egli «proclama che la vita raggiunge il suo
centro, il suo mezzo e la sua pienezza quando viene donata» (Ev. 51).

«Nel servizio della carita - scrive il Papa - '€ un atteggiamento che ci deve animare e
contraddistinguere», nel riservare «una speciale preferenza a chi & pil povero, solo e
bisognoso» - «Il servizio della caritd nei riguardi della vita deve essere profondamente
unitario; non puo tollerare unilateralismi e discriminazioni perché la vita umana & sacra e
inviolabile. Si tratta dunque di «prendersi cura» di tutta la vita e della vita di tutti» (Ev. 87).

Proprio per questo - si legge sempre nell'enciclica - alcuni «stru-
menti» o iniziative

«come le comunita di recupero per tossicodipendenti, le comunita alloggio per i
minori o per i malati mentali, i centri di cura e di accoglienza per malati di Aids, le

cooperative di solidarietd soprattutto per i disabili - sono espressione eloquente di cid
che la caritd sa inventare, per dare a ciascuno ragioni nuove di speranza e possibilita

concrete di vita» (Ev. 88).

4. 11 Papa tiene a sottolineare come la «inviolabilita» della vita
derivi da tale modo di intenderne la «sacralita»:
«La domanda "Che hai fatto?" (Gn 4, 10), con cui Dio si rivolge a Caino dopo che

3M. MORY, La fecondazione artificiale. Una forma di riproduzione umana, Laterza, Bari
1995.

20



questi ha ucciso il fratello Abele, traduce I'esperienza di ogni uomo. Nel profondo della
sua coscienza egli viene sempre richiamato alla inviolabilita della vita - della sua vita e
di quella degli altri - come realta che non gli appartiene, perché proprieta e dono di Dio
Creatore e Padre.

1l comandamento relativo all'inviolabilita della vita umana risuona al centro delle
dieci parole nell'alleanza del Sinai. Esso proibisce, anzitutto, I'omicidio: «non uccidere»;
«Non far morire I’innocente e il giusto»; ma proibisce anche - come viene esplicitato
nell'ulteriore legislazione di Israele - ogni lesione inflitta all'altro» (Ev. 40).

E il Pontefice prosegue:

«B dunque il complesso della legge.a salvaguardare pienamente la vita dell'vomo.
Cid spiega come sia difficile mantenersi fedeli al «non uccidere», quando non vengono
osservate le altre «parole di vita», alle quali questo comandamento & connesso. Al di
fuori di questo orizzonte, il comandamento finisce per diventare un semplice obbligo
estrinseco... solo se ci si apre alla pienezza della verita su Dio, su l'uomo e sulla storia, la
parola «non uccidere» torna a risplendere come bene per l'uomo in tutte le sue
dimensioni e relazioni. In questa prospettiva possiamo cogliere la pienezza di verita
contenuta nel passo del libro del Deuteronomio, ripreso da Gesii nella risposta alla prima
tentazione: «L'uomo non vive soltanto di pane, ma... di quanto esce dalla bocca del
Signore» (Ev. 48).

Vi & ancora un altro passo dell'enciclica da cui si comprende cone la
riflessione sollecitata dal Pontefice sul messaggio affidato da Dio alle
Scritture non implichi chiusura su di una pura e semplice interpretazione
letterale del divieto «non uccidere». Si tratta di un passo che potrebbe
quasi costituire il referente dottrinale e magisteriale di quella «etica
della responsabilita» di Jonas*, che tanti consensi ha suscitato nei circoli
ecologici contemporanei.

Conviene rileggerlo insieme per intero:

«Chiamato a coltivare e custodire il giardino del mondo, l'vomo ha una specifica
responsabilita sull'ambiente di vita, ossia sul creato che Dio ha posto al servizio della
sua dignitd personale, della sua vita; in rapporto non solo al presente, ma anche alle
generazioni future... In realtd, il dominio accordato dal Creatore all'uomo non ¢ un
potere assoluto, né si pud parlare di liberta di usare e abusare, o di disporre delle cose
come meglio aggrada. La limitazione imposta dallo stesso Creatore fin dal principio, ed
espressa simbolicamente con la proibizione «mangiare il frutto dell'albero», mostra con
sufficiente chiarezza che, nei confronti della natura visibile, siamo sottomessi a leggi
non solo biologiche, ma anche morali che non si possono impunemente trasgredire. (Ev.
42).

5. Una sottolineatura del solo terzo capitolo dell'enciclica, in cui il
Pontefice ribadisce con forza - e non poteva certo esimersene -, € con
ampiezza di argomenti, I'inderogabilita della legge santa di Dio espressa
nel precetto «non uccidere», non sarebbe, pertanto, in linea con lo

“H. JoNaSs, Il principio responsabilita, trad. it., Einaudi, Torino 1990.

21



spirito complessivo del documento e con la vastita e la ricchezza delle
sue indicazioni.

Fra l'altro, anche in questo capitolo dell'«Evangelium Vitae» ¢
riscontrabile una sensibilita del Magistero Pontificio per alcuni temi,
particolarmente dibattuti fra i contemporanei, che dimostra una volonta
indubbia di apertura al dialogo, pur nel rispetto della verita e dei
principi. Cosi, l'enciclica non manca di circoscrivere in modo pil
preciso e piu rigoroso di quanto non risulti dal Catechismo della Chiesa
Cattolica, le ipotesi giustificatrici del ricorso alla pena di morte,
praticamente elidendole. (Ev 56).

Di rilievo, ancora, la speciale attenzione riservata alla valutazione
morale delle tecniche diagnostiche prenatali (Ev. 63); nonché la accurata
distinzione fra «eutanasia in senso vero e proprio» e la rinuncia al
cosiddetto accanimento terapeutico (Ev. 65).

Su di un punto, invece, il Pontefice appare intransigente; ed € un
punto non tanto relativo al principio di difesa della sacralita della vita
(«Sono io che do la morte e faccio vivere»: Dt 32, 39) - un principio
definitivamente acquisito dalla millenaria tradizione ecclesiastica -
quanto il punto relativo alla «necessaria conformita della legge civile
con la legge morale» (Ev. 68-74).

Anche questo principio si pone «in continuita con tutta la tradizione
della Chiesa» (Ev. 72); ma esso, secondo alcuni, sarebbe stato ribadito
nel contesto di una critica troppo radicale alle moderne forme di diritto
ed alle vicende delle procedure di formazione democratica del consenso,
scopertamente accusate di avere offerto di fatto un alibi al relativismo
etico.

In relazione a ci0, non € mancato chi si &, addirittura, richiamato alla
necessita di un maggiore riguardo da parte del Pontefice per 1'«ordine
proprio» dello Stato e per gli impegni concordatari, sottoscritti dalla
stessa Santa Sede. Troppo angusta appare la visuale assunta da queste
ultime critiche, per doverci soffermare su di esse. Pili pensoso appare,
invece, l'interrogativo di chi - dopo aver rilevato la «difficolta di
comporre verita, giustizia e diritto insieme al pluralismo» - si chiede se
lenciclica non lasci «il credente nell'impossibilita di essere
contemporaneamente fedele all'assolutezza della legge morale e al
relativismo della legge civile, colpito da una sorta di non expedit, da cui
puo essere sciolto solo nell'esercizio dell'obiezione di coscienza»®.

6. Per altro, non a torto & stato osservato che la «stessa obiezione di
coscienza richiesta dal Papa introduce un elemento di laicita»®. In

N. MATTE, Epoca dei lumi, ombre di morte, in "Regno" att., 1995/8, p. 202.
R. PrRODI, cit. )

22



definitiva, il Papa cosi riconosce che la legge morale pud imporsi con la
sua assolutezza solo alla coscienza del singolo cittadino-fedele e non
all'intero ordine dello stato democratico. E la riprova della legittimita di
una distinzione fra morale e diritto - in ispecie il diritto dello stato - ¢
fornita dall'aperta ammissione che

«quando non fosse possibile scongiurare o abrogare completamente una legge
abortista, un parlamentare, la cui personale assoluta opposizione all'aborto fosse chiara e
a tutti nota, potrebbe lecitamente offrire il proprio sostegno a proposte mirate a limitare i
danni di una tale legge e a diminuire gli effetti negativi sul piano della cultura e della
moralith pubblica. Cosi facendo, infatti, non si attua una collaborazione illecita a una
legge ingiusta; piuttosto si compie un legittimo e doveroso tentativo di limitarne gli

aspetti iniqui» (Ev. 73).

Distinzione fra morale e diritto non significa pero indifferenza
rispetto al fatto che il diritto smarrisca ogni senso di orientamento in
ordine ai principi della morale ed ogni coerenza rispetto alle sue stesse
premesse. 11 dialogo, cosi come & concepito da Papa Wojtyla, e come
dovrebbe essere concepito da ogni cristiano, non comporta un mero
atteggiamento di rispetto per l'interlocutore ma una partecipe
trepidazione e comprensione per il suo stesso modo di essere; al dialogo
si giunge come ad uno sbocco obbligato della via imposta del
comandamento evangelico della carita. ,

In questa prospettiva non pud essere indifferente per il Papa polacco,
che ha contribuito in modo determinante a smascherare la menzogna
dell'ateismo marxista, accorgersi che il c.d. «mondo libero», dopo essere
sfuggito (o dopo essersi tirato fuori) dai marosi del totalitarismo, rischi
di farsi travolgere dalla deriva del relativismo o del mercantilismo,
finendo col trascinarsi appresso nella sua rovina ogni residua speranza
per il destino degli uomini del millennio «adveniente».

E per questo - come & stato detto - Giovanni Paolo II lancia un grido
d'allarme non contro la democrazia, ma per la democrazia, non contro la
liberta ma per la libertd, non contro il diritto, ma per il diritto.

Infatti: non ci pud essere vera libertd, se non si riscopre «il nesso
inscindibile tra vita e libertd» (Ev. 96); e siccome la liberta e
l'indeclinabile e l'irripetibile dignitd di ogni singola persona sono al
fondamento della democrazia, «non ci pud essere vera democrazia, se
non si riconosce la dignitd di ogni persona e non se ne rispettano i
diritti» (Ev. 101); infine, se tutto & riducibile ad un gioco di maggioranze
e minoranze, se «tutto & convenzionabile, tutto & negoziabile», allora il

«diritto cessa di essere tale, perché non & pitt solidamente fondato sull'inviolabile
dignita della persona, ma viene assoggettato alla volont pin forte. In questo modo la
democrazia, ad onta delle sue regole, cammina sulla strada di un sostanziale
totalitarismo. Lo Stato non & pill «casa comune» dove tutti possono vivere secondo

23



principi di uguaglianza sostanziale, ma si trasforma in Stato tiranno, che presume di
poter disporre della vita dei pit deboli e indifesi, dal bambino non ancora nato al
vecchio, in nome di una utilita pubblica che non & altro, in realtd, che l'interesse di
alcuni. Tutto sembra avvenire nel pit saldo rispetto della legalita... In realtd, siamo di
fronte solo a una tragica parvenza di legalita e 1ideale democratico, che & davvero tale
quando riconosce e tutela la dignitd di ogni persona umana & tradito dalle sue stesse
basi... Quando si verificano queste condizioni si sono gia innescati quei dinamismi che
portano alla dissoluzione di un'autentica convivenza umana e alla disgregazione della
stessa realta statuale» (Ev. 20).

7. Non € dunque una mancanza di rispetto per lo Stato o per le sue
basi democratiche a «caricare» le parole del Papa, bensi 1'ansia ed il
desiderio di rafforzarne le funzioni ed i fondamenti.

Se la «societa ha il diritto e il dovere di tutelarsi contro gli abusi che
si possono verificare in nome della coscienza e sotto il pretesto della
liberta» (Ev. 71), un compito del genere potra essere meglio assolto da
uno Stato che, senza ripiegarsi - come diceva Gentile’ - su «la sua
dottrina» e i «suoi sacramenti» accetti - pur senza identificarsi con le
esperienze di fede - che al servizio della «citta degli uomini» si pongano
la profezia del «Vangelo della vita» e la testimonianza del «popolo della
vita».

Dice il Papa, quasi in conclusione:

«Il Vangelo della vita & per la cittd degli uomini. Agire a favore della vita &
contribuire al rinnovamento della societa mediante 1'edificazione del bene comune. Non
¢ possibile, infatti, costruire il bene comune senza riconoscere e tutelare il diritto alla
vita, su cui si fondano e si sviluppano tutti gli altri diritti inalienabili dell'essere umano.
N€ pud avere solide basi una societa che - mentre afferma valori quali la dignita della
persona, la giustizia e la pace - si contraddice radicalmente accettando o tollerando le piu
diverse forme di disistima e violazione della vita umana, soprattutto se debole ed
emarginata. Solo il rispetto della vita pud fondare e garantire i beni pill preziosi e
necessari della societd, come la democrazia e la pace... Non ci pud essere neppure vera
pace, se non si difende e promuove la vita, come ricordava Paolo VI. Ogni delitto contro
la vita & un attentato contro la pace, specialmente se esso intacca il costume del
popolo..., mentre dove i diritti dell'vomo sono realmente professati e pubblicamente
riconosciuti e difesi, la pace diventa I'atmosfera lieta e operosa della convivenza sociale.

Il «popolo della vita» gioisce di poter condividere con tanti altri.il suo impegno,
cosi che sempre pill numeroso sia il «popolo per la vita» e la nuova cultura dell'amore e
della solidarieta possa crescere per il vero bene della citta degli uomini».

In definitiva, cosi come il magistero di Leone XIII e di Pio XI si
propose, con l'elaborazione della dottrina sociale della Chiesa di
riappropriarsi, fra la fine del XIX e la metd del XX secolo, dei valori
della solidarieta, sottraendoli alle radicalizzazioni dei totalitarismi
collettivistici; in modo analogo, il tentativo perseguito con molta energia

’G. GENTILE, Il modernismo e l'enciclica, in «La critica», 1908, p- 229.

24



da Papa Wojtyla alla vigilia del terzo millennio & quello di sottrarre i
valori insiti nel riconoscimento illuministico della liberta e della dignita
dell'uvomo alle turbolenze relativistiche e consumistiche, per consegnarli
integri e fecondi nelle mani operose di tutti gli uomini di buona volonta.

Spetta non solo a questi ma, in primo luogo, ai fedeli cristiani
cogliere e sottolineare il valore niente affatto difensivo e apologetico,
ma originariamente propositivo e propulsivo di questa posizione.

25






