STEFANO DE FIORES

Il dogma dell’Immacolata Concezione:
stotia, teologia e attualita

Eleviamoci alla contemplazione del capolavoro di Dio Trinita:
Maria immacolata, Madre di Gesu, da sempre amata dal Padre, pla-
smata e resa nuova creatura dallo Spmto Santo!

E una visione stupenda che ci fa dimenticare per qualche
momento la nostra societa con le sue brutture e la sua malvagita, con la
sua corruzione e con i suoi circoli diabolici. Ogni volta che uomini o
stati accettano e favoriscono lingiustizia, la miseria, la discrimina-
zione, la violenza e la guerra. .. si allontanano dal piano di salvezza e
rifiutano il Signore!

Nella tensione tra il bene e il male, oggi particolarmente acutizzata,
e dalla «considerazione del mondo come un grande poligono dilotta di
tutti contro tutti» (Giovanni Paolo II) "Immacolata ci insegna a non
essete conniventi con nessuna forma di peccato e a deciderci per il
bene.

Eleviamoci fino allTmmacolata, creatura amata da Dio e resa
immune dal peccato del mondo nel quale noi nasciamo e collabotiamo
purtroppo a radicare sempre piti nelle generazioni umane. E bello con-
templare una vetta innevata, ma pit bella essa risplende quando ¢
baciata dal sole! Matia & questa cima, questo «monte sublime» come la
chiama Gregorio Magno, che supera in santita tutte le altre creature. A
lei apparsa a Lourdes nella grotta di Massabielle come Immacolata
Concezione, salga la poesia musicata egregiamente da Lorenzo Perosi:

Neve non tocca la tua veste appare,
cingi una zona del color del mare.

E a Quei che a tanta altezza t’ha levata,
volgi gli occhi soavi, o Immacolata.
Pit ti contemplo e dal caduco limo
pit libero mi sento e mi sublimo.

Sono trascorsi 150 anni da quando Pio IX, papa dal 1846 al 1878 (32

27



anni di pontificato, il pit lungo della storia) defini solennemente il
dogma dell'Tmmacolata Concezione (8 dicembre 1854) chiudendo una
lunga e talvolta accesa controversia teologica:

Dichiariamo, pronunciamo e definiamo che la dotttina, la quale titiene che la bea-
tissima vergine Maria nel primo istante della sua concezione, pet singolare grazia e
privilegio di Dio onnipotente ed in vista dei meriti di Gesu Cristo, salvatore del
genere umano, sia stata preservata immune da ogni macchia della colpa originale e
rivelata da Dio e percio da credetsi fermamente e costantemente da tuttl i fedeli»
(Bolla Ineffabilis Dens)'.

Lasciamo che lo stesso beato Pio IX ci racconti, come ha fatto nel
1857 alle Suore del Buon Pastore di Imola, quanto sperimento al
momento della definizione, cioé uno stato chiaramente mistico di intima
comunicazione con il mistero primordiale della Madre del Signore:

Quando incominciai a pubblicare il decreto dogmatico, sentivo la mia voce impo-
tente a farsi udire alla immensa moltitudine che si pigiava nella Basilica Vaticana; ma
quando giunsi alla formula della definizione, Iddio dette al suo Vicario tal forza e
tanta soprannaturale vigoria che ne risuono tutta la Basilica. Ed io fui tanto impres-
sionato da tal soccorso divino che fui costretto a sospendere un istante la parola per
dare libero sfogo alle mie lagrime. Inoltre, mentre Dio proclamava il dogma per
bocca del suo Vicario, Dio stesso dette al mio spitito un conoscimento si chiaro e si
largo della incomparabile purezza della santissima Vergine, che inabissato nella
profondita di questa conoscenza, cui nessun linguaggio potrebbe descrivere, 'anima
mia testo inondata di delizie inenarrabili, di delizie che non sono tetrene, né potreb-
bero provarsi che in cielo. . .2

'Pii IX Pontificis Mascimi acta, Pars ptima, Romae 1857, 616. Per un’inquadratura cultu-
rale ed ecclesiale, nonché per I'zzer che ha condotto Pio IX alla definizione, cf almeno
iseguenti studi: J. GALOT, «"Immaculée Conceptiony, in H. DUMANOIR (ed.), Maria.
Etudes sur la sainte Vierge, V11, Patis 1964,9-116 ;S. DE FIORES, «Come la Chiesa cat-
tolica ¢ giunta alla definizione dogmatica dell’Immacolata Concezione», in S. DE
FIORES - E. VIDAU (ed.), Maria santa ¢ immacolata segno dell amore salvifico di Dio Trinita.
Atti del 2° colloquio internazionale di mariologia, Ascoli Piceno, 5-7 ottobre 1998, Roma 2000,
25-49; S.M. PERRELLA, «Teologia e devozione mariana nel’Ottocento. Ricognizione
stotico-culturale», in M.M. PEDICO - D. CARBONARO (ed.), La Madre di Dio, nn portico
sull' avvenire del mondo, Atti del 5° colloguio internazionale di mariologia, Roma, Santa Maria in
Portico in Campitelli, 18-20 novembre 1999, Roma 2001, 155-232; M.G. MASCIARELLI,
«Sviluppo sulla dottrina dell’Tmmacolata Concezione di Maria nel magistero: dal
1854 al nostro tempow, in E.M. TONIOLO (ed.), I/ dogma dell'Tmmacolata Concezione di
Maria. Problemi attuali e tentativi di ricomprensione. Atti del XIV simposio internazionale
mariologico (Roma, 7-10 ottobre 2003), Roma 2004, 55-168.

*Cf B. GIULIANT, «Gli atti di Pio IX per la definizione dogmatica dellTmmacolata
Concezione, in Pio IX 23 (1994) 99.

28



1. Prospettiva ecclesiologica:
Immacolata Concezione evento ecclesiale

Pio IX chiudeva cosi un lungo processo in cui sono confluite #e
Jforze portants, senza le quali non si sarebbe giunti a quella definizione: il
popolo cristiano con il suo sensus fides, i teologi, con la soluzione dei -
nodi dottrinali e il magistero della Chiesa con il suo ruolo moderatore
che si pronuncia in forma definitiva nel 1854.°

Proptio questi tre fattori rendono il dogma dell’Immacolata
Concezione un evento ecclesiale o un fatto di Chiesa (Factum Ecclesiae).

1.1 Influsso pn’oﬁz‘zzﬁo del popolo

Un dato chiaro si evince dalla stotia del dogma dell’Tmmacolata
Concezione: la precedenza del senso cristiano popolare?, intuitiva-
mente a favore del privilegio mariano. Non ¢ certo facile documentare
la fede popolare in quanto essa non si € espressa con sctitti, ma con
fatti, attivita e iniziative di ordine cultuale o artistico. Spesso dovremo
accontentarci della testimonianza indiretta offertaci da teologi siano
essi favorevoli o critici nei riguardi della fede popolare.

La prima intuizione circa 'origine straordinaria e santa di Maria si
trova nel Protovangelo di Giacomo o Nativita di Maria, sorto nel IT secolo in
ambiente popolare, che racconta in un genere letteratio certamente
fantasioso, la concezione di Matia da parte di Anna mentre Giacchino
¢ ancora nel deserto, cioé senza incontro sessuale e quindi senza conta-
minazione legale®. Pur non specificando I’assenza di peccato originale

3Alla luce del Concilio Vaticano II si discernono tre fattori che agiscono per una
conoscenza sviluppata della tivelazione: 1. Pesperienza spirituale o sensus fidelium; 2. 1a
riflessione teologica in clima di meditazione sull’esempio della Vergine sapiente; 3. il
magistero episcopale (cf DV 8). Proprio questi tre fattori emergono nella lunga sto-
tia della maturazione della dottrina e del culto dell’Tmmacolata nella Chiesa, senza
peraltro misconoscere le mediazioni culturali. Cf D. VITALL, Sensus fidelinm. Una fun-
tone ecclesiale di intelligenza della fede, Brescia 1993.

“Tn senso conttatio, cf S.M. CECCHIN, L Tmmacolata Concegione. Breve storia del dogma,
Citta del Vaticano 2003, 3: «Comunemente si attribuisce alla pieta popolate il merito
di aver condotto la Chiesa a questa definizione. Ma la storia smentisce questa pia leg-
genda, anzi dimostra che, se non ci fossero state le dispute tra le scuole teologiche,
non si sarebbe certo giunti ad una definizione dogmatica». Pensiamo che i due fattori
(popolo e teologi) non si escludano, ma si completino.

SCE Protoevangelo di Giacomo IN, in Testi Mariani del Primo Millennio, 1, 867.

29



in Maria, rappresenta «una prima presa di coscienza intuitiva e mistica
della santita perfetta e originale di Maria nella sua stessa concezione»”.

Poi si radica nei fedeli la convinzione sulla santita di Maria, poiché i
padri abbondano nell’esaltare la Twuttasanta con «epiteti ornanti» con-
fermando P’alta idea che il popolo si era fatta di lei. Ma bisogna aspet-
tare il secolo XI perché alcuni teologi testimonino il ruolo trainante del
popolo cristiano nella maturazione della teologia dell’Tmmacolata con-
cezione. Si evidenzia un crescendo nel comportamento del popolo,
che in un primo momento celebra senza problemi la festa della
Concezione, poi si scandalizza allorché viene negato il privilegio
mariano, infine reagisce anche violentemente contro gli assertori del
peccato originale in Maria.

Il benedettino Eadmero (+ ca. 1134), discepolo di s. Anselmo, nel
suo Trattato sulla concegione della b. Maria vergine oppone «la pura sempli-
cita e 'umile devozione» dei poveri, i quali celebrano la festa della
Concezione della Madre di Dio, alla «scienza superiore e disquisizione
valente» dei ricchi ecclesiastici o secolari, che aboliscono la festa
dichiarandola priva di fondamento»’. Eadmero opta senz’altro per i
semplici, perché a loro e non ai superbi Dio si comunica, e «mosso dal-
Iaffetto della pieta e della sincera devozione per la Madre di Dio» si
pronuncia per la concezione di Maria libera da ogni peccato.

Nel 1435, durante il concilio di Basilea, il canonico Giovanni di
Romiroy si appella alla devozione popolare come al primo motivo che
deve indurre i padri conciliari a porre fine alla controversia circa
I'Immacolata concezione. Si toglierebbe cosi’occasione di scandaliz-
zare il popolo cristiano, che viene offeso quando sente affermare che
Maria ¢ stata macchiata dal peccato originale®.

Nel corso dei secoli la fede popolare si conferma a favore
dell’Immacolata concezione, nonostante ’'opposizione di una parte
della teologia dotta. Nel Quattrocento la controversia sull Tmmacolata
concezione si acuisce soprattutto in occasione di dispute organizzate in
cui intervengono i fautori delle due posizioni pro o contro. I fedeli che
assistono reagiscono in genere a favore del privilegio mariano. Sono
note la disputa di Imola (1474-75) da cui usci vittotioso il domenicano
Vincenzo Bandello, quella di Roma (1477) indetta da Sisto IV tra
Bandello e il ministro generale dei minoti Francesco Sanson che

‘R. LAURENTIN, Maria nella storia della salvezza, 139.
"EADMERO, Tractatus de conceptione b. Mariae Virginis 1-2, PL 159, 301-302
*GIOVANNI DI ROMIROY, Sapientia aperuit, ms. Bibl. Royale de Bruxelles 916, f. 258v.

30



riporto la vittoria, quelle di Brescia, Ferrara, Firenze..., tutte della
seconda meta del secolo’. Tali dispute, e altrettanto si dica della predi-
cazione, sono cause di scandalo o di violenze da parte dei fedeli, che
per esempio rumoreggiano e vogliono lapidare il predicatore Battista
da Levanto che si rifiuta di asserire apertamente il privilegio, o costrin-
gono alla prova del fuoco..."” Ma qui il senso dei fedeli non puo essere
preso in considerazione perché appare troppo diviso per 'una o altra
sentenza.

Progressivamente la posizione immacolista guadagna spazi piu
vasti. Nel Cinquecento il domenicano Melchior Cano rivendica ai teo-
logi saggi e competenti (e non al volgo) la facolta di discernere la verita
o falsita delle proposizioni in materia di fede. Egli infatti deve ricono-
scere che se questo compito appartenesse al popolo la questione circa
I'Immacolata concezione satebbe risolta, in quanto appena il volgo
sente affermare che la b. Vergine ha contratto il peccato originale,
subito esso si sente «turbato, percosso, torturatox'’.

Anzi anche in Spagna si rivela impossibile sostenere dal pulpito tale
opinione, poiché il popolo reagisce contro i predicatori con mormori,
clamore e perfino violenze. Se Dionigi Certosino (+1471) pronuncia la
parola «hotremus» («inorridiamo») dinanzi all’attribuzione del peccato
originale a Maria,” G. Vasquez (+1604) riconosce che la credenza
nell’Tmmacolata concezione ¢ divenuta un fatto universale e profonda-
mente radicato: «Essa ¢ talmente cresciuta e inveterata con i secoli, da
far si che nessun uomo possa esserne staccato o Smosso»".

Questa fede popolare si esprime nel secolo XVII con I'istituzione di
varie confraternite sotto il titolo dell’Immacolata concezione, con pre-
ghiere come 'aggiunta in qualche litania dell’invocazione «sancta 1/irgo
praeservatan  (Parigi 1586), con la dedica di cappelle o altari

°Cf T. StROZZI, Controversia della concezione della beata vergine Maria descritta istoricamente,
Palermo 1703; P. GUERRINI, «L.ITmmacolata a Bresciay, in Rivista di scienge storiche 2
(1905) 225-305; L. DAL PrA, «”Publica disputatio peracta est”. Esiti iconografici
della controversia sul’Tmmacolata concezione a Firenze», in Medioevo e Rinascimento 2
(1988) 267-281.

©Cf R.M. DEssi, «La controversia sul’Immacolata concezione e la “propaganda”
per il culto in Italia nel XV secolow, in Cristianesimo nella storia 12 (1991) 265-293.

M. CANO, De locis theologicis, .12, c.11, Lovanio 1569, 771

%«Abbiamo orrore di dire che questa creatura femminile destinata a schiacciare un
giorno la testa del serpente, sia stata da lui sopraffatta e che, Madre di Dio, ¢ stata
figlia del diavolo» (DIONIGI CERTOSINO, In IV Sent. ,1.3,d. 3, q. 1, Opera, t. 23,98)
BVASQUEZ, In I1I partem Summae, dispos. 117, c. 2, Lione 1619, 20.

31



al’Tmmacolata, con numerose espressioni artistiche, quali 25 tele dedi-
cate alla Purésima dal Mutillo (+1685). Qui andrebbero analizzate 1 vari
tipi rappresentativi del’ITmmacolata'* in quanto espressione della fede
del popolo interpretata dagli artisti e legittimata da esso con I'accetta-
zione dei dipinti nelle chiese.

Un movimento promozionale senza analogie si determina nel
Seicento a partire dalle universita: quello includente il giuramento di
difendere 'Tmmacolata concezione fino all’effusione del sangue. Ad
emettere nel 1617 il votum sanguinis & universita di Granada, preceduta
da quella di Siviglia e seguita dalle altre spagnole e da alcune italiane.
Tale gesto si diffuse presto tra gli ordini religiosi, i santi, le confrater-
nite e i fedeli.

Esso provoco pure una lunga controversia®, iniziata con 'opposi-
zione di L. A. Muratori (+1750) al cosiddetto «voto sanguinario». In
varie opere pseudonime il celebre erudito ha attaccato questo voto
bollandolo come imprudente, gravemente colpevole e ispirato da pieta
non illuminata. Infatti non ¢ lecito esporre la propria vita per un’opi-
nione qual & appunto I'Tmmacolata concezione, non dichiarata di fede
dal magistero. La tesi muratoriana ha suscitato una levata di scudi in
varie nazioni del’Europa; la piu efficace apologia resta quella di s.
Alfonso de Liguoti (+1787). Questi ha contestato che afferrhare
I'Tmmacolata concezione sia opinabile, in quanto esistono due motivi
che garantiscono come certa questa dottrina: il consenso dei fedeli e la
celebrazione universale della festa dell’'Immacolata. Cade pertanto I'ar-
gomento del Muratori®.

Soprattutto contribui a radicare nel popolo la credenza
nell’Tmmacolata concezione la festa liturgica introdotta dall’oriente in

“Cf ]. DE MAHUET, Imzmaculée conception. 111, Iconographie, Catholicisme 3 (1965) 1279-
1284, che distingue 7 tipi di rappresentazioni dell’ITmmacolata: immagini «storiche»
ispirate agli apocrifi, simboliche ispirate alla Bibbia, allegoriche o del trionfo sui vizi o
sul serpente, dispute, figurazioni ideali, immacolate del XX secolo. Con maggiore
precisione Vincenzo Francia riduce a 4 i modelli iconografici dell'Tmmacolata: Tozz
putlchra, Estet, Disputa, simboli. Cf V. FRANCIA, Splendore di bellexza. Liconggrafia
dell'Tmmacolata Concezione nella pittura rinascimentale itakiana, Citta del Vaticano 2004.
5Per la controversia sul wotum sanguinis, cf J. STRICHER, Le voen du sang en _faveur de
I'Tmmaculée Conception. Histoire et bilan d'une controverse, 2 voll., Roma 1959. Un testi-
mone di questo voto ¢ il sacerdote ascolano, poi vescovo di Montalto Marche e vice- ‘
gerente di Roma, F. A. MARCUCCI, nella sua dotta Oragione per I'Tmmacolata concezione di
Maria sempre Vergine, Ascoli 1760.

“Per la posizione di s. Alfonso, cf A. SANTONICOLA, «l “voto del sangue” per
I'Tmmacolata e s. Alfonso de Liguoti», in Virgo Immaculata, VII1/3,129-150.

32



Ttalia meridionale nel IX secolo (a Napoli un calendario liturgico su
marmo porta al 9 dicembre la Conceptio sanctae Mariae Virginis) e in
Inghilterra nell’XI secolo: tale festa si diffonde poi dappertutto e nel
1708 Clemente X1 la rende di precetto pet la Chiesa universale.

1.2. L’intervento decisivo del magistero della Chiesa

L’impressione di trovarsi dinanzi alla tela di Penelope quando si
osserva ’opera del magistero pontificio circa'Tmmacolata concezione
- come affermava nel 1907 il modernista Turmel - si rivela inconsi-
stente alla luce della storia. Uno studio documentato di R. Laurentin”
dimostra la coerenza dei papi, di cui nessuno ha espresso 'opinione
maculista nell’esercizio del magistero, e la loro attivita moderatrice,
promotrice di maturazione, chiarificatrice e decisionale.

Tra i papi che hanno svolto tale attivita bisogna annoverare
innanzitutto Sisto IV (+1484), che inizid la serie degli interventi
pontifici a favore dell’Tmmacolata concezione. Sul piano dogmatico
egli non prese nessuna decisione, ma con le bolle Cum praeexcelsa
(1477) e Grave nimis (1482) proibi ai macolisti e immacolisti di accu-
sarsi vicendevolmente di eresia. Sul piano liturgico invece Sisto IV
adottd ufficialmente per Roma la festa della Concezione e ne
approvd il nuovo formulario, composto da Leonardo di Nogarole e
Bernardino di Busto, dove veniva espresso con chiarezza il privile-
gio mariano.

Dopo il concilio di Basilea (1439), che aveva definito 'Immacolata
concezione ma senza I'approvazione di Roma'®, ulteriori passi in que-
sto senso sono stati compiuti dal concilio di Trento, che senza giungere
alla definizione non ha perd incluso Maria nel peccato originale (1546),
e da Alessandro VII con la bolla So/icitudo (1661) dove si dichiara a
favore dell’Tmmacolata concezione e vieta di attaccarla sotto qualun-
que forma®. Anche Clemente XI contribuisce notevolmente a raffor-

"R, LAURENTIN, «L’action du Saint-Siége par rapport au probléme de I'ITmmaculée
Conceptiony, in Virgo immaculata. Acta congressus mariologici-mariani internationalis Romae
anno 1954 celebrati, 11, Romae 1956, 1-98.

8CE S. MEO, La dottrina e il culto dell'Tmmacolata concezione nel decreto del concilio di Basilea
(1439), in De cultu mariano saeculis XII-XV. Acta congressus mariologici-marian internationa-
Jis Romae anno 1975 celebrati, 11, Romae 1981, 99-119.

Vittima del rigore dei Maestri dei sacri Palazzi, che giungono a condannarlo agli
arresti domiciliati e alla suspensio a divinis, & il celebre bibliografo mariano Ippolito

33



zare la fede nel’Immacolata concezione quando determina di cele-
brarla come festa di precetto per la Chiesa universale (1708).

11 papa conventuale Clemente XIV (Lorenzo Ganganelli), nel suo
breve pontificato (1769-1774) non procede alla definizione dogmatica,
che da cardinale dichiarava ben avviata, ma concede alla Spagna (e ad
altre istituzioni) di celebrare un ufficio proprio con il titolo di Conceptio
Virginis Immaculatae®. Egli giunge a sopptimere a Faenza la confrater-
nita della Concezione per eliminare le liti in essa insorgenti*.

Finalmente giunge Pio IX, che mentre ¢ ospitato a Gaeta (25
novembre 1848 - 4 settembre 1849) dopo essere fuggito da Roma a
motivo della rivoluzione romana, il 6 dicembre 1848 istituisce una
Consulta di 30 teologi e una Congregazione antipreparatoria di 8 cardi-
nali e 8 consultori per chiarire i termini della questione
dell’Tmmacolata, verificare la possibilita di una definizione dogmatica
e suggerire come procedere alla medesima®. Non tutti furono d’ac-
cordo sull’opportunita della definizione. Anche A. Rosmini, pur tite-
nendo «moralmente sicura» la credenza dell’Tmmacolata concezione,
sconsiglia di definirla e propone al papa di interrogare tutti i vescovi
mediante un’enciclica. E quanto fa Pio IX con Penciclica Ubz primum,
firmata a Gaeta il 2 febbraio1849. Egli realizza cosi come un «concilio
scritto»”, da cui risulta una convergenza quasi plebiscitatia a favore

Marracci (+1675), che viene riabilitato nel 1671 sotto Clemente X. Cf Peccellente
tesi di B PETRILLO, Ippolito Marracci protagonista del movimento mariano del secolo X171,
(«Monumenta italica mariana», n. 1), Roma 1992.

#Cf R. LAURENTIN, «[’action du Saint-Siége par rapport au probléme de
I'Immaculée Conception», 53, nota 162.

#Cf C. SericoL, «Ordo franciscalis et romanorum pontificum acta de Immaculata
B.M.V. Conceptione, in Virgo immacuiata. Acta congressus mariologici-mariani internatio-
nalis Romae anno 1954 celebrats, 11, Romae 1956, 110, nota 60. Per le concessioni prece-
denti, vedi le pagine 125-126.

“Per una visione diretta dell’opera di Pio IX, cf il dossier conservato nell’Archivio
del Sant’Officio sotto la numerazione St.St.M6-i: Definizione del dogma dell Tmmacolata
concesgone, gpuscoli e documenti (1849-1854). In particolate la Narratio actorum sanctissimi
Domini nostri Pii IX. Pont. Max. super argumento de Immaculato Deiparae Virginis conceptu,
Romae MDCCCLIV, 8.

“L’idea di procedere, per evitare lo scoglio del conciliarismo, ad «un concilio senza
spesa» mediante Iinvito a «tutti i vescovi a far tutti eode tempore istanza al Papa» per
definire PImmacolata Concezione, & suggerita dal card. Giuseppe Renato Imperialia
Leonardo da Porto Maurizio. Questi in realtd s’impegno a promuovere un vasto
movimento, soprattutto in Spagna dove nel 1732 Filippo IV provoca 303 suppliche a
Clemente XII per la definizione. Cf 1. VASQUEZ JANEIRO, «Salamanca por la defini-
cion de la Inmaculada en 1732, in Salmanticensis 42 (1995) 95-119, specie 97-98; Ip.,

34



della definizione dogmatica (546 su 603 vescovi)*, che incoraggia Pio
IX a far preparare la bolla di definizione. Questa subisce nove reda-
zioni e in questo cammino si sposta 'accento da una dimostrazione
storico-teologica alla fede attuale e alla tradizione viva della Chiesa
docente e discente®, fino a che Pio IX giunge alla solenne definizione
del dogma dell’Tmmacolata Concezione I'8 dicembre 1854.

Questa pietd mariana immacolista svolse un ruolo efficace nella
storia del dogma vincendo le difficolta teologiche e contribuendo a
determinare quel «factum ecclesiaen, ciog la realta viva della prassi eccle-
siale, cui si richiamera Pio IX come al ptrimo motivo della definizione.
Infatti nella redazione della Bolla egli fa spostare ’accento da una
dimostrazione storico-teologica alla fede attuale e alla tradigione viva della
Chiesa docente e discente. Di fronte all’osservazione di mons.
Giovanni Donney, vescovo di Montauban, che rileva la debolezza pro-
batoria dei passi biblici utilizzati dalla bolla, Pio IX la sera del 4.12.1854,

ordino al Pacifici [segretario della Consulta teologica] che stendesse la bolla nel modo
sin dal principio ideato, che avesse prima posto il fatto della Chiesa, € quindi quanto si
diceva dai padti, ossia che la seconda parte del progetto di bolla avesse formato la
ptima, e quella ch’era prima avesse formato la seconda™.

Pio IX definendo 'Tmmacolata concezione ritiene di «soddisfare ai

«La intentada definicién dogmitica de la Inmaculada Concepcién en tiempo de
Clemente XII», in IL.M. CALABUIG (ed.), Virgo Liber Verbi. Miscellanea di studi in onore di
P. Ginseppe Besutti, Roma 1991, 357-385.

%Questi dati attinti 2 G. MULLER, Die Immaculata conceptio im Urteil der mittelenropdischen
Bischife, «Quaestiones disputatae» 14 (1968) 46-70. Secondo la Narratiole risposte dei
vescovi sono citca 580, di cui circa 530 confermano la pieta dei fedeli e del clero e
chiedono la definizione al pit presto, circa 50 si pronunciano in modo diverso, men-
tre 4 o 5 sono contrari alla definizione anche se testimoniano pieta verso
PImmacolata concezione. Altri non la ritengono opportuna perché offre ansa a
calunniare la Chiesa come se definisse nuovi dogmi.

%Per Je vicende immediatamente antecedenti la definizione del dogma, cf la tesidi V.
MACCAGNAN, Isaza 61,10. Lettura cultuale della solennita dell Tmmacolata, Roma 1982, 24-
35. Per un’esauriente inquadratura culturale ed ecclesiale, nonché per l'iter che ha
condotto Pio IX alla definizione, cf S.M. PERRELLA, «Teologia e devozione matiana
nell’Ottocento. Ricognizione stotico-culturale», in M.M. PEDICO - D. CARBONARO
(ed.), LaMadre di Dio, un portico sull avvenire del mondo, Atti del 5° colloquio internazionale di
mariologia, Roma, Santa Maria in Portico in Campitells, 18-20 novembre 1999, Roma 2001,
155-232.

%Y. SARDL, La solenne definizione del dogma dell immacolato concepimento di Maria $S.ma. Atti
¢ documenti, Roma 1904-1905, 11, 234, 300; 1, 12.

35



piissimi desideri del mondo cattolico», che recepisce con gioia la defi-
nizione dogmatica. Giustamente si ritiene che

il sensus fidelinm, pet il fatto di essere un elemento costitutivo del sezsus Ecclesiae, viene
ad assumere un ruolo di fondamentale importanza nella definizione dell’Immacolata
concezione?.

A conclusione di questo primo punto, dobbiamo prendete atto che
IImmacolata Concezione non trova il suo luogo otiginatio nella teologia,
in quanto la sua intuizione o possesso vitale & dovuta al popolo cristiano,
che come per istinto ha compreso come qualsiasi peccato fosse inconci-
liabile con la santita della Madre di Dio. Quindi dobbiamo imparare a sti-
mate il popolo di Dio, fino ad affermare con s. Paolino: «Pendiamo dalla
bocca di tutti i fedeli, perché in ognuno di essi soffia lo Spirito di Dio»®.
Dobbiamo prendere atto che esso indovina pet istinto cio che s’inserisce
nell’orizzonte del cristianesimo, il quale non ¢ anzitutto una dottrina ma
una vita animata dallo Spirito in forza del battesimo. Si puo parlare di un
magistero popolare” secondo la parola di Giovanni:

Ota voi avete 'unzione ricevuta dallo Spitito e tutti avete la scienza [...] e non avete
bisogno che alcuno viammaestri, ma la sua unzione vi insegna ogni cosa, & veritiera e
non mentisce (1Gv 2,20.27).

Il processo verso la definizione dogmatica ci insegna che chi sta con
la Chiesa, popolo di Dio, sta con la veritd, mentre chi si apparta in uno
splendido isolamento teologico rischia di sgatrare e di non capire il
movimento della storia. Non solo, ma la definizione dell’Tmmacolata
Concezione attira ’attenzione sulla natura della Chiesa, come comu-
nita viva, guidata dallo Spirito di verita, che sviluppa la rivelazione
biblica realizzando una crescita nella conoscenza del mistero. Il cristia-
nesimo e vita, dono, presenza, espetienza, non un relitto del passato né
una societd inerte tutta preoccupata di conservare. Al contratio la
Chiesa di Cristo si mostra tutta protesa a fruttificare.

Ma dobbiamo considerare un altro elemento trainante: il ruolo
svolto dai teologi, che risolvono dei nodi dottrinali senza cui la causa
dell'Tmmacolata Concezione si sarebbe definitivamente arenata.

“'D. VITALL Sensus fidelinm, 41.

*S. PAULINUS NOLANUS, Epistola 22, Csel 29,193.

?«La fede nella Chiesa, come la insegna il Concilio Vaticano II, induce a rivedere
certe schematizzazioni troppo rigide: per esempio, la distinzione tra Chiesa docente,

36



2. Prospettiva cristologica: 'Tmmacolata Concezione
un inno alla potenza salvifica dell'unico mediatore

La questione dell'Tmmacolata Concezione era nata male, in conte-
sto pelagiano come caso di autosalvezza. La teologia ha svolto un
ruolo molteplice per ’enucleazione della verita mariana sia mediante la
formulazione chiara della fede popolare, sia armonizzandola con I'in-
sieme dei dati rivelati, sia sciogliendo i nodi di ordine teologico e cultu-
rale, sia infine fondandola su argomenti plausibili.

Questa dottrina trova la sua espressione nella festa della
Concezione di Maria, sorta in oriente tra il VII e I'VIII secolo passata
in Italia nel IX secolo aprendo la lunga discussione sull’lmmacolata
dopo la breve parentesi della polemica pelagiana.

2.1. Lintervento di Agostino

In occidente lesplicitazione della dottrina sull’Immacolata, pat-
tendo dalla santita di lei e dall’onore del Signore, ¢ dovuta a Pelagio (+
ca. 422) e piti chiaramente al suo seguace Giuliano di Eclano (+454). Si
tratta perd di una conclusione teologica unilaterale o almeno non
armonizzata con altri dati di fede. Il merito di avere applicato al caso di
Matia l’analogia fideiva riconosciuto a s. Agostino, il quale menttre ritiene
che Maria debba essere tenuta lontana da ogni questione di peccato,
riconduce questa sua santita nell’alveo della condizione umana infi-
ciata dalla colpa originale e bisognosa della redenzione di Cristo. Maria
sarebbe sottoposta al peccato d’origine solo per esserne subito liberata
con la grazia della rigenerazione®.

che insegna, e Chiesa discentz, che impara, deve tener conto del fatto che ogni battez-
zato partecipa, sepputre al suo livello, della missione profetica, sacerdotale e regale di
Cristo» (GIOVANNT PAOLO 11 con V. MESSORI, Varare la soglia della speranza, 191-192).
*L. GAMBERO, La Vergine Maria nella dottrina di sant’Agostino, in Mar48 (1986) 557-599,
ritiene che 'ITmmacolata concezione era del tutto estranea al pensiero dell’Ipponese,
il quale afferma bensi per Maria la grazia straordinaria dell’esenzione dal peccato per-
sonale, ma che essa comprenda «la preservazione dal peccato originale € un’ipotesi
difesa ancora recentemente da alcuni studiosi, i quali fanno di lui un precursore del
dogma dell’Tmmacolata concezione. A noi pare che i testi agostiniani escludano una
tale ipotesi. Anzi riteniamo che il vescovo di Ippona non abbia mai avuto consapevo-
lezza dellesistenza di un problema del genere, sia per la sua convinzione che 'universa-
lita della legge del peccato non ammettesse nessuna altra eccezione all'infuori del

37



Nella polemica pelagiana tale perfezione e dignita di Maria diviene
un presupposto su cui puntano Pelagio (+ ca. 422) e Giuliano di
Eclano (+ 454) e che lo stesso Agostino (+430) riferisce e condivide:
cioé che la Madre del Signore «va riconosciuta senza peccato dal nostro
senso religioso». Di fronte ai due assertori del’'Immacolata conce-
zione, che non la proponevano pero in un contesto di dipendenza sal-
vifica da Cristo, Agostino protesta:

Escludiamo dunque la santa Vetgine Matia, nei riguardi della quale, per 'onore del
Signore, non voglio si faccia questione alcuna di peccato®.

Draltra patte, il suo traducianesimo e il giusto principio della neces-
sita della redenzione gli impediscono di ammettere per Matia un’ecce-
zione. Comunque egli respinge I'accusa di assoggettare Maria al dia-
volo - ¢i0 che ripugnava alla coscienza cristiana - ricorrendo alla grazia
della rigenerazione in un’espressione famosa, ma non priva di ambi-

guita:

Quanto a Maria, non la consegniamo affatto in potere al diavolo in conseguenza della
sua nascita; tutt’altro, perché sosteniamo che questa conseguenza viene cancellata

dalla grazia della rinascita™.
Nella posizione agostiniana negativa circa 'Immacolata conce-
zione per motivi teologici e tuttavia attenta alla pieta popolare si intra-

Cristo, sia perche nella prospettiva agostiniana la soluzione di questo problema non si
rivela mdlspensab]le all’affermazione della santita di Maria» (p. 590). La posizione di
Gambero. & simile a quella di P. FRIEDRICH, Die Mariologie des heiligen Augnstinus, Kéln
1907, che ritiene trattarsi nel passo di De natura et gratia solo «del peccato attuale e non di
quello di origine» (pp. 202-203). Si puo tuttavia notare che il riferimento al peccato ori-
‘ gmale non deve essere evitato perché - come osserva Scheeben - «sempre nella contro-
versia con Pelagio si vede sullo sfondo la questione del peccato d’otigine» e inoltre
«secondo s. Agostino il peccato originale sta in si necessatio rapporto di causa coll’at-
‘tuale, che dove si asserisce quello, si assetisce anche questo, e viceversa, escluso questo
resta escluso ancor quello. Per lui I'uno ¢ inseparabile dall’altro» (E. CAMPANA, Maria nel
dogma cattolico, Marietti, Totino-Roma 1928, 423). Occorre pure tener presente che
Agostino risponde a Giuliano tifacendosi alla conditio nascend che non si riferisce a pec-
catl personali. L. Gambero riafferma la sua posizione nell’articolo «la santita di Maria
nel contesto in cui si sviluppa la dottrina dell’Tmmacolata Concezione. Il contributo dei
‘padsi della Chiesa», in E.M. TONIOLO (ed.), I/ dogima dell Tmmacolata Concezione di Maria.
Problemi attuali e tentativi di ricomprensione. Atti del XIV” szpoyzo internazionale mariologico
(Romay, 7-10 ottobre 2003), Roma 2004, 271-307.
*'AGOSTINO, La natura ¢ la gragia, 36,42,in TMPM 3, 327.
2AGOSTINO, Opera incompinta contro Ginliano, 4,122,in TMPM 3, 332.

38



vede il contrasto tra dottrina dei colti e intuito del popolo, contrasto
che si risolvera con la vittoria di quest’ultimo.

Indubbiamente questo riferimento alla’ redenzione complica e
ritarda lo sviluppo della verita sull’Immacolata concezione, gia chiara-
mente emersa nel discorso pelagiano, ma nello stesso tempo la inseri-
sce nel contesto dell’umanita e nell’orbita della salvezza. In tal modo
I'Immacolata concezione cessa di presentarsi come frutto della natura
lasciata a se stessa - come pretendevano Pelagio e Giuliano - per misu-
rarsi con 'opera salvifica dell'unico mediatore. Ormai la verita mariana
si affermera a patto di costituire non un caso di autosalvezza, ma un
chiaro esempio della grazia redentiva di Cristo salvatore. Si puo conve-
nire con G. S6ll che, con la sua posizione, Agostino

propose ai suoi successoti, per cosi dire, un concorso a premio, che doveva impe-
gnare gli spiriti sia meditativi che battaghen per secoli, finché il magistero non cre-
dette di poter risolvere la questione®.

2.2. 1. argomento di Scoto

L’idea dell’Immacolata concezione trovo in occidente un conte-
sto irto di difficolta. Essa cozzava sia con l'universalita della reden-
zione sia con le conoscenze d’ordine biologico che distinguevano la
concezione attiva e passiva (a sua volta completa o incompleta), sia
infine con la convinzione che il peccato originale si trasmettesse tra-
mite I’atto generativo. Questi presupposti hanno condotto i grandi
teologi del XTII secolo, quali Alessandro di Hales (+1245), Alberto
Magno (+1280), Bonaventura (+1274)*, Tommaso d’Aquino
(+1274) e prima di loro Anselmo di Aosta (+1109) e Bernardo di
Chiaravalle (+1153)%, ad affermare che Maria venne purificata dal
peccato originale in cui era stata concepita. Solo mediante I’attiva
riflessione di alcuni teologi si ¢ spianata la strada verso 'afferma-
zione dell’Tmmacolata concezione della Vergine quale effetto dell’a-
zione salvifica di Cristo.

3G. SOLL, Storia dei dogmi mariani, Roma 1981, 151.

*Pet la prima volta troviamo I'espressione «immacolata concezione» in Bonaventura,
che pero non parla a nome proprio: «...conceptio. ..sancta et immaculata» (In Sent.
II1,d. 3, p. 1,2. 1,q. 1). Cf MARIELLE LAMY, L Tmmacnlée Conception: étapes et enjensc d’'une
controverse an Moyen-dge (XIIe-Xuve siecles), Paris 2000, 248, note 306).

*Cf MARIE-BENEDICTE DARY, «Saint Bernard et 'Tmmaculée Conception : la que-
stion liturgique, in Revue Mabillon n.s. 13 (2002) 219-236.

39



Il nodo teologico viene sciolto dal concetto di redenzione preserva-
tiva, avanzata da alcuni teologi del XIII secolo (secondo la testimo-
nianza di Bonaventura e di Olivi), ed assunta a fulcro di argomenta-
zione dal francescano Giovanni Duns Scoto (+1308).

Si prolunga nel nostro millennio la polemica tra chi vuole sfatare il
mito di Scoto e coloro che fanno di lui il dottore e il paladino
dell’'Tmmacolata Concezione. In occasione del centenario della defini-
zione del dogma, Roschini con evidente minimismo teologico e sto-
rico, colloca Scoto in una zona neutra affermando che

né avversario, né dottore del’Tmmacolata, Scoto ¢ semplicemente uno dei tanti dot-
toti del XTIV secoloiquali[...] non osarono schierarsiin favore della sentenza imma-
colatista e silimitarono ad ammetterne una qualche probabilita.*

Con piti attenzione alla situazione teologica e culturale, G. S6ll faun
discorso equilibrato in cui riconosce che il maestro francescano era
convinto dell’esenzione di Maria dal peccato originale, altrimenti
«tutto 'impiego della sua acutezza non si spiegherebbe», ma «ben al
corrente delle idee dei grandi scolastici, Scoto presento le sue convin-
zioni molto prudentemente gia in Oxford e pit ancora in Parigi e in
parte come ipotesi». Comunque «il merito di Scoto ¢ indiscutibiley, in
particolare per aver legato 'Tmmacolata alla soteriologia.”

Capofila degli studiosi francescani, Balic sottolinea I'importanza
dell'intervento di Scoto con varie motivazioni: ha elaborato una teolo-
gia dell’Immacolata prima inesistente, ha capovolto la principale diffi-
colta avanzata dai grandi scolastici contro la pia sentenza mediante I’ar-
gomento del perfettissimo mediatore e della redenzione preventiva, ha
presentato il suo pensiero con la clausola videtur probabile non perché
non aderiva all’esenzione di Maria dal peccato originale ma a motivo
della sentenza comune, infine ha esercitato un chiaro influsso sui suc-
cessori che si rifaranno ai suoi argomenti.*® Sulla sua scia si pongono
Apollonio e Cecchin, per i quali Scoto «non nutre dubbi» circa
I'ITmmacolata e quindi «& da chiarire una volta per tutte che Scoto nel

*G.M. ROSCHINI, Duns Scoto e I'Tmmacolata, Roma 1955, 74.

'G. SOLL, Storia dei dogmi mariani, 291,289,292.

*Cf C. BALIC, dl reale contributo di G. Scoto nella questione dell’Immacolata

Concezioney, in Antonianum 29 (1954) 475-496; 1d., «loannes Duns Scotus et historia

Immaculatae Conceptionis», in Antonianum 30 (1955) 349-488. Gli studi di Balic
sul’Immacolata sono riassunti in D. ARAIC, Lz dottrina mano/agzm negli seritti di Carlo

Balic, Roma 1980, 187-203.

40



suo insegnamento ad Oxford e a Parigi sostiene la sua opinione in
favore dell’Tmmacolata Concezione in modo chiaro e senza dubbi».”

Matrielle Lamy pubblica nel 2000 wun grosso volume
sull’'Tmmacolata nel medioevo dove studia con vasta informazione,
metodo scientifico e petspicacia la posizione di Scoto. Innanzitutto
riconosce a Scoto loriginalita, rispetto al suo maestro o discepolo
Gugliemo de Ware, circa 'argomento perfettissimo mediatore con cui
egli & consciente di operare «una vera rivoluzione intellettuale». In
secondo luogo, secondo Lamy, Scoto stabilisce la possibilita e anche la
probabilita della preservazione di Maria dal peccato originale, ma non
bisogna forzare queste espressioni nel senso di una certezza perché
restano possibili altre due diverse,soluzi'oni e tutto timane condizio-
nato all’«autorita della Scrittura e della Chiesax. Infine siapportano altri
due testi in cui Scoto farebbe «una professione esplicita d’immacoli-
smo» e che in realtd precisano il suo pensiero «nel senso favorevole al
privilegio matiano», ma non si puo attribuire loro lo stesso credito
dell’Ordinatio. In conclusione Lamy ritiene che «le ambiguita e le esita-
zioni inscritte nei testi [...] non permettono di farne [di Scoto] quell’e-
roe dell’Tmmacolata Concezione dipinto dalla leggenda», ma occorre
riconoscere che Scoto, insieme a Ware, «seppero articolare la giustifica-
zione del privilegio mariano o della sua possibilita con le categorie del
discorso universitario» e quindi esercitarono un influsso sui contem-
poranei.”

A nostro patete non ¢ esatto scorgere in Scoto «ambiguita ed esita-
zioni» (come fa Lamy) e neppure la proposta dell’Immacolata
Concezione come verita inoppugnabile (come amerebbe affermare la
corrente francescana). Scoto & convinto della possibilita e della probabi-
/ita di questa dotttina, ma non la considera una verita che esclude le teo-
tie opposte come errore o peggio eresie. Tali teorie rimangono possi-
bili. :

Ciononostante, Scoto rimane il teologo dell’Immacolata, non solo
perché ha sganciato la questione teologica dai condizionamenti cultu-
rali circa la generazione ponendo la persona come soggetto di colpa o
di santita, ma anche ha elaborato definitivamente il concetto di reden-

»SM. CECCHIN, LTmmacolata Concegione. Breve storia del dogma, 68-70; A.M.
APOLLONIO, Mariologia francescana. Da san Francesco d’Assisi ai francescani dell "Immacolata,
Roma 1997,76-77.

M. LAMY, L Tnmacnlée Conception, 367-378.

41



zione preservativa. Per Scoto I'ITmmacolata concezione non ¢ da intet-
pretare come un’eccezione alla redenzione di Cristo (come facevano
comunente i- Maestri della Scolastica: Alberto, Bonaventura,
Tomimaso...), ma un caso di perfetta e piu efficace azione salvifica del-
P'unico mediatore. In quanto «perfettissimo mediatore» - ragiona Scoto -

Ciristo esercito il piu perfetto grado possibile di mediazione relativamente a una per-
sona per la quale eramediatore. Ota per nessuna persona esercitd un grado pit eccel-
lente che per Maria... Ma cio non sarebbe avvenuto se non avesse meritato di preser-
varla dal peccato originale®.

2.3. Posigione dei domenicani

In genere i teologi domenicani” sono tradizionalmente fedeli alla
Summa di s. Tommaso, e quindi contrari all’Tmmacolata Concezione.
Meritano una particolare menzione almeno tre di essi.

Innanzitutto s. Tommaso d’Aquino (+1274), la cui posizione sul-
largomento registra tre fasi. In un passo della sua opera giovanile
Commentarinm in quatuor libros Sententiarum (1252-55) si mostra favore-
vole al'Tmmacolata concezione: «Et talis fuit puritas beatae Virginis,
quae a peccatc originali et actuali immunis fuity®. Nella Summa theolo-
gae (1267-73) € chiaramente macolista®. Infine nell’'opuscolo Ir
Salutationem angelicam, che riferisce la predicazione quaresimale da lui
- tenuta 2 Napoli nel 1273, riprenderebbe la posizione iniziale pro
Immacniata®. Ma sia in Sententias che in questo opuscolo le affermazioni
non sono univoche, in quanto coesistono con assetzioni contratie.

“DuNs ScoTus, Ordinatio 3,d. 3,q. 1. Cf R. ZAVALLONI-E. MARIANI (edd.), La dottring
mariologica di Giovanni Duns Scoto, Antonianum, Roma 1987 (articoli e testi). Cf ancheil
testo latino della Lectura in librum tertium Sententiarum, sctitta dopo l'insegnamento a
Parigi, in Doctoris subtilis et mariani B. Ioannis Duns Scoti ordinis Fratrum minornm Opera
ommnia|...], XX, Civitas Vaticana 2003, 123-124.

“Generalmente si dice che i domenicani furono contrati all'Tmmacolata Concezione.
Ma secondo un computo risulta che qﬁelli che scrissero a favore sono pitt numerosi
dei macolisti.

“InIll Sent.,q.7,2.1,s.2.

“S.Th. p.3,q.27,2. 2.

“Cf P. ORLANDO, S. Tommaso d’Agnino dottore mariano, Napoh 1995, 29-44. E A.

Marcuccl, Oragione per lmmacolata concezione di Maria sempre Vergine, Ascoli 1760,
tecensisce sei manoscritti dell’opuscolo sulla Salutazione angelica che riferiscono il
testo «nec originali» (p. 45, n. 35). :

42



Da Tommaso de Vio (1468-1534), detto appunto il Caietano o
Gaetano, vescovo di Gaeta dal 1519, & partito I’attacco piu forte sfet-
rato contro la sentenza del’Tmmacolata Concezione e la sua definibi-
lita. Nel 1515, su richiesta di Leone X, il Caietano, maestro generale dei
domenicani ed eminente teologo del suo tempo, pubblica 2 Roma il
Tractatus de conceptione Beatae Mariae Virginis.* In esso assumerebbe una
«posizione molto moderata»” circa la dibattuta questione: ritiene
valida la posizione immacolista, a condizione che non si neghi il debito
del peccato, ma reputa probabile anche la posizione contraria. In realta il
Caietano scardina la pia sentenza descrivendola come minotitaria e
recente, mentre adduce la testimonianza di 15 santi da Ambrogio a
Caterina da Siena ed a Vincenzo Ferreri contrari all’Immacolata
Concezione®. Egli lascia al papa la decisione, ma la sua trattazione ha
avuto Peffetto di paralizzare ogni intervento del papa.

Tommaso Campanella (+1639), nato a Stilo nel 1560, scrive nelle
carceri di Napoli nel 1624-25 V' Apologeticus in controversia de Conceptione
beatae Virginis adversus insanos vuigi rumores®. 1l testo & pubblicato nel
1666 dal francescano Pedro de Alva y Astorga, ma mutilo dei primi 6
capitoli dedicati all'ordine domenicano «ottima parte di tutto il genere.
umano». Campanella ricorda che s. Tommaso ¢ favorevole
all’ITmmacolata concezione nel 1° libro Sententiarum, che € un’opera
ultimata e quindi piti autorevole, mentre la Suzmanon ¢ stata rivista dal
santo a motivo della prematura morte. Comunque se s. Tommaso
conoscesse la celebrazione universale della festa della Concezione, 1
decreti del concilio di Trento e di Sisto IV, nonché le Rivelagion: di s.
Brigida approvate dalla Chiesa, ritratterebbe quanto ha scritto nella
Summa circa la purificazione di Maria dal peccato originale (cap. 14).

“THOMAE DE V10 CAIETANL, Tractatus de conceptione Beatae Mariae Virginis, ad Leonem X
pontsf. Maccimum, in quingue capita divisus, in Opuscula omnia, Lugduni 1581, 137-142
(libto reperibile nella biblioteca della Pontificia Universita Gregotiana).

G, SOLL, Storia dei dogmi mariani, Roma 1981, 315. Cf anche S.M. CECCHIN,
L Tmmacolata Concezione. Breve storia del dogma, Citta del Vaticano 2003, 120. ‘

“Cf F. PETRILLO, Ippolito Marracci protagonisia del movimento mariano del secolo X111,
(Monumenta italica mariana», n. 1), Roma 1992, 67-68, dove tporta Popera di
Marracci Fides caietana in controversia conceptionis B.1/. Mariae, Florentiae 1655, che con-
futa le ragioni del Caietano, anzi dello Pseudo-Caietano ritenendo additittura spuria
Popera pubblicata da lui.

“Cf Popera originale di T. CAMPANELLA, Apologeticns in controversia de Conceptione beatae
Vinginis adversus insanos vulgi ramores, pubblicata con introduzione di L. FIRPO in
Sapientia 22 (1969) 182-248.

43



Campanella risolve la difficolta di s. Tommaso che «la concezione di
Maria senza peccato derogherebbe alla dignita di Cristo» affermando
lapidariamente che Cristo «& ugualmente redentore dilei e di noi: di lei
per preservazione, di noi per liberazione» (cap. 15). Campanella attri-
buisce molta importanza alle Revelagioni di s. Brigida sia perché «un
testimone vale piu di tutti i dubbiosi» (cap. 16), sia perché risolve un
problema insolvibile per s. Tommaso, che sulla scia di s. Agostino rite-
neva che l’atto coniugale inficiato dalla concupiscenza non era senza
peccato, quindi non poteva generare una creatura senza colpa. Otbene
Maria rivela a s. Brigida che i suoi genitori non hanno agito pet concu-
piscenza, ma solo per divina carita e quindi senza peccato (cap.18).
Campanella termina con un’arringa ai suoi confratelli domenicani «sale
della terra e luce del mondo» petrché si uniscano a s. Tommaso e al
popolo nel difendere 'Immacolata Concezione di Maria (cap. 19).

Possiamo trarre un’altra conclusione: 'Tmmacolata Concezione,
mediante il ruolo illuminante svolto dai teologi, assume il significato di
un inno incomparabile alla potenza salvifica di Cristo. Inoltre, il riferi-
mento al’Tmmacolata ha risvolti sociali, poiché mostra che la grazia ¢
pit fondamentale di qualsiasi male, che non ¢ legato alle strutture
sociali, ma € radicato nel cuore umano. Maria avverte che nella societa &
meglio prevenire che curare, come ha sperimentato e insegnato s. Giovanni
Bosco nel suo famoso trattatello sul Sisterma preventivo (1877), probabil-
mente ispirandosi all'Tmmacolata. A nessuno sfugge I’analogia tra I’a-
zione di Dio, che preserva 'Immacolata dal peccato originale, e cio che
compie I'educatore nei riguardi dei glovaru mediante un’assidua pre-
senza. Nel mistero del’immacolata concezione di Maria, in cui « rac-
chiusa la piu alta realizzazione del Sistera preventivo di Dio»*, Gesu si
mostra perfettissimo mediatore, come ha mostrato Duns Scoto®.
Similmente nel Sistema preventivo 'educatore raggiunge il massimo tra-
guardo della sua azione, come prova don Bosco con i fatti. La grazia

YE. VALENTINI, L’Tmmacolata nella missione educativa di san G. Bosco, in ACCADEMIA
MARTIANA SALESIANA, L Tmmmacolata Ausiliatrice, Torino 1955, 83. L’autore prosegue,
attingendo le due citazioni da Le glorie di Maria: «(Iddio, infatti, attua con tutte le sue
creature, € segnatamente col suoi santi, il Sistema Preventivo, con I'insieme delle
grazie prevenienti, ma in Maria SS. Immacolata realizzo il suo capolavoro, antici-
pando gli effetti della Sua redenzione. «Duplex est enim redimend; modus nnus redimendo
lapsum, alter redimendo non lapsum, ne cadat, quam ut lapsus erigatur» (ivi).

"Cf i testo di Duns Scoto sul «perfettissimo mediatore» nei riguardi
dellTmmacolata, in R. ZAVALLONI-E. MARIANT, L4 dottrina mariologica di Giovanni Duns
Scoto, Edizioni Antonianum, Roma 1987, 181-182.

44



preveniente che si concretizzo nell’Immacolata Concezione di Maria,
agisce anche nel nostro battesimo e nella nostra vita, manifestando il
tenero amore di Dio unitrino per ogni battezzato.

3. Prospettiva antropologica: Immacolata Concezione
evento di grazia per 'umanita in cammino

Nel cantiere della mariologia post-conciliare non manca l'atten-
zione al dogma dell'Immacolata Concezione, che viene ripensato
secondo gli orientamenti teologici nel campo dell’antropologia e della
protologia che tocca il peccato originale e piu ampiamente il piano
della salvezza.

3.1. L'Immacolata mistero di elezione divina e di grazia

Una delle tendenze pit marcate nella teologia mariana ¢ quella di
vedere 'Immacolata non come semplice esenzione dal peccato origi-
nale (dogma definito da Pio IX per chiudere una disputa secolare), ma
in funzione positiva come pienezza di grazia e di Spirito santo.

Gia K. Rahner nel libro Maria Madre del Signore, presenta
I'Immacolata Concezione in luce positiva, spiegandone il significato in
questi termini:

Maria, in vista dei meriti di Gesu Cristo,... fu favorita da Dio dal primo istante della
sua esistenza, con il dono della grazia santificante e, conseguentemente, non ha
conosciuto quello stato che noi chiamiamo peccato originale...”.

La sostanza del dogma definito nel 1854 ¢ questa:

Dall’inizio della sua esistenza Matia fu avvolta dall’amote redentivo e santificante di
Dio... Maria possedette la grazia fin dall’inizio®.

Proprio in questa linea si ¢ posto il Concilio Vaticano II, accen-
tuando il rapporto dell’ITmmacolata con lo Spirito santo secondo l'inse-
gnamento di padri e teologi orientali, ed ha presentato Maria

2K. RAHNER, Maria Madre del Signore, Fossano 1962, 43.

*1vi, 43-48. Cf anche K. RAHNER, «L'Tmmacolata Concezione, in Saggs di ¢cristologia e
di mariologia, Roma 1965, 413-435.

45



immune da ogni macchia di peccato, dallo Spirito Santo quasi plasmata e resa nuova
creatura, adornata fin dal ptimo istante della sua concezione dagli splendori di una
santita del tutto singolare» (LG 56).

Due teologi spagnoli, Domiciano Fernindez e Alejandro de
Villalmonte insistono su due principi:

a) «l nostro punto di partenza non pud essere Adamo e il peccato, ma Cristow,
secondo cuila teologia del peccato deve essere vista attraverso la teologia della reden-
zione;

b) «non si deve considerate la redenzione solo nel suo aspetto negativo, come libera-
zione dal peccato e tiscatto. Si deve insistere anche sull’ aspezto positivo, sui beni salvifici
che essa apporta: grazia, santita, filiazione divina, vita nuova...»*.

Applicando questi presupposti al dogma dell’Immacolata
Concezione, Fernindez afferma che

dal punto di vista teologico, pili che essere esenti dalla macchia originale, ¢ significa-
tiva Pimmunita da ogni peccato attuale, la disponibilita mai negata al progetto e alla
volonta di Dio... Il mistero di Maria dobbiamo vederlo nella sua vera dimensione teo-
logica come un mistero di elezione divina, di santita, di pienezza di grazia e di fedelta
al piano di Dio*. '

La formulazione negativa della Bolla Ingffabilis Deus dovrebbe pet-
tanto cedere il posto a quella positiva. Infatti, il modo negativo ¢ sem-
pre un’espressione imperfetta: che cosa sarebbe una santita esente da
peccato, qualora non fosse accompagnata dalla grazia ed elezione
divina, nonché da una vita di impegno fedele verso Dio e verso gli
uomini? Un’ombra puo far risaltare la luce, ma ci dice poco. La liturgia
dell’Immacolata, anche quella rinnovata, pur menzionando l'esen-
zione dal peccato originale, celebra principalmente la sua pienezza di
grazia e la sua fedelta alla volonta di Dio.

Anzi i due autori calcano talmente la mano sull’aspetto positivo
dell’Tmmacolata Concezione fino a negare la sua «relazione intrinseca»
con il peccato originale, e ad esigere che la pienezza di grazia di Maria
sia liberata dalla «ganga maculista»®.

Il senso evidente della definizione dell'Tmmacolata Concezione
impedisce di accettare le ultime conclusioni di Fernindez e di

*D. FERNANDEZ, E/pecado original, Valencia 1973, 185, 193, 197.

19, 183.
1w, 38,53, 58.

46



Villalmonte che propongono in Maria una «nuova creazione» senza
nessun rapporto con la storia della salvezza e la condizione peccami-
nosa dell’umanita che essa incontra. In questo senso si esptrime G.
Colzani nei confronti del problema del nesso tra Immacolata
Concezione e peccato originale:

..alcuni autori sono giunti alla conclusione che occorra separate totalmente la verita
dellTmmacolata da quella del peccato originale: Matia, cioé, rimarrebbe
IImmacolata indipendentemente dalla tesi del peccato originale e qualunque cosa
avvenga di questa verita. Noz 5i pud condividere ['atteggiamento rinnnciatario circa il peccato
originale che si intravvede sotto queste prese di posizione: un teologo ha il dovere di interpretare un
dato di fede, non di accantonarlo. Mi sembra, inoltre, difficile condividere una simile posi-
zione anche correttamente intesa: pur sottolineando con esattezza il significato, alla
fin fine positivo del dogma, /esclusione del riferimento al peccato di Adamo lascia limpressione
di un salto della storia della salvexza cosi come si é sviluppata. Questo salto & peticoloso vuoi
perché riapre una superata prospettiva speculativa, anche se il riferimento degli autori
alla storia di Gesu li salvaguarda dalle conclusioni peggioti, vuoi perché deve dire
meglio come spiega cio che sta al fondo della tesi del peccato originale, ciog il rap-
porto di tutta 'umanita con il mistero di Cristo redentore. A parer mio la posizione di
Fernandez non va oltre la tesi scotista sul motivo dell’incarnazione: in questo senso
richiama con esattezza che il nesso tra 'Immacolata e il peccato originale non ¢ di
necessita, ma si da in guesta storia. La dove pretende di andate oltre dovrebbe consi-
derare meglio il rapporto con la storia della salvezza e non soltanto negarlo®.

3.2. L Tmmacolata simbolo della nuova umanita

L’aspetto antropologico dell’Immacolata ¢ studiato separatamente
dai fratelli Boff. _

Per Leonardo Boff I'Immacolata Concezione é esenzione da
quella radice che genera «le dimensioni disumane all’interno della vita
umanay, in nessun momento della sua vita Maria fu sottoposta alla

alienazione fondamentale che stigmatizza la nostra esistenza. Ella realizza I'vomo
che Dio ha sempre voluto, eretto verso il cielo (noi siamo curvati dal peccato), aperto
verso gli altri (noi ci chiudiamo dentro noi stessi) e fraterno con il mondo (noi posse-
diamo la terra in modo egoistico). Ella appartiene al disegno primigenio di Dio, logi-
camente anteriore alla caduta dell'umanita®.

ILa via del simbolismo conduce a scoprire nell’Immacolata
Concezione molto piu della preservazione dal peccato originale; que-

*'G. COLZANIL, Maria. Mistero di gragia e di fede, 225.
*L. BOFF, E/rostro materno de Dios, Madrid 1979, 157 (trad. ital. 1981).

47



sto deve considerarsi «l supporto reale di tutta una costellazione di
simboli» evocanti il mito del paradiso perduto e ricuperato:

Maria ¢ la pianta non calpestata dal serpente, il paradiso realizzato nel tempo stotico,
la primavera i cui fioti e frutti non conosceranno mai il peticolo della contamina-
zione... In Maria spunta un germe di vita eterna e di una nuova umanita. In lei & sim-
bolicamente racchiusa tutta la creazione putificata e trasparente di Dio...”

Realizzazione della nuova umanita, I'Tmmacolata Concezione €
perd pienamente inserita nella storia:

.non dobbiamo immaginare che la sua vita terrena sia stata un mare dirose. Ella par-
tec1pa al carattere opaco dell’esistenza umana. Dire che era Immacolata non suppone
affermare che non soffriva, né si angustiava, né doveva credere e sperare E figlia
della terra, sebbene fosse benedetta dal cielo. Aveva le passioni umane..

Poiché la concupiscenza, secondo 'insegnamento dei maestri fran-
cescani del Medioevo, non & peccato né conseguenza del peccato, ma
appartiene alla creazione originaria, bisogna ammettere che «Maria,
come tutti gli esseti normali, ha sentito le diverse passioni della vita con
le sue esigenze specifiche». Ella, tuttavia, ha ricevuto per grazia «una
forza interiore capace di ordinare tutto in un progetto santo»®. Anche
se «’Immacolata non soffre meno degli altri per gli spazi limitati e le
contraddizioni esistenziali», ella sa peto trascenderli nel desiderio di
Dio. Con lei ci accorgiamo che

¢ possibile un nuovo inizio per un’'umanita nuova... C’¢ un presente che realizza 1
sogni pitt ancestrali, la terra ha celebrato i suoi sponsali con il cielo, la carne si¢ ricon-
ciliata con lo Spitito e 'uomo salta di gioia davanti al grande Dio®.

Nel 2000 Clodovis M. Boff pubblica sulla rivista Marianum un
ampio studio in portoghese-brasiliano dal titolo: «Dogmas marianos y
politica»®, dove interpreta anche il dogma dell’Tmmacolata in dimen-
sione sociale e politica.

Infatti "'Immacolata & tipo non solo oxtologico (immagine) o escatolo-
gico («teletipon: Barth), ma anche tipo ezico della Chiesa (esemplare), che

*]vi, 284.

Jvi, 157.

“vi, 158.

Jvi, 158-159.

©C.M. BOFF, «Dogmas marianos y politica», in Mar 62 (2000) 77-167.

48



deve essere come lei sposa «gloriosa, senza macchia né ruga ma santa e
immacolata» (Ef 5,27). La santita di cui Maria ¢ esempio per la Chiesa
possiede alcune caratteristiche, che diventano lezioni per tutti: realismo,
in quanto Maria fu donna di santita ordinaria, prosaica e anonima, lon-
tana da miracolismo e spettacolatita, quindi condivisibile dalla maggio-
ranza del popolo di Dio; passioni integrate, poiché Maria come poi suo
Figlio ha sentito le passioni del dominio, del possesso e dell’amote, ma
le ha integrate pienamente nella volonta salvifica di Dio; servigio, in
quanto Maria ha dominatola zbido dominandiinsegnando a stare sotto la
legge dellagrazia rimanendo al servizio del popolo e della sua liberta.

Come mai tra le tante immagini dell’Tmmacolata ha prevalso quella
della Donna che schiaccia la testa del serpente? Tra i tanti fattori si
distingue I'archetipo con tutta la sua carica emozionale della Donna e il
Drago. Matia, versione femminile del figlio dell’'uvomo (Dan 7), appate
come una forza pura, santa e bella, che si confronta con la forza bruta
del Mostro e lo vince. Ella costituisce un’energia assiologica evidente:
ispira i comportamenti etici della lotta contro le forze d’oppressione e
di morte, come & illustrato dalla storia della Polonia e del Messico nelle
immagini della Madonna di Jasna Gora e della Vergine di Guadalupe.

In senso positivo 'Tmmacolata ¢ 1a realizzazione ideale dei desideri del
cuore umano, specie di 3 di essi: A) A nelito di liberta totale. Redenta in modo
unico e migliore, Matia ¢ icona diliberta. In lei appare I'ideale della donna
finalmente realizzato e il Creatore puo dire di lei, analogamente a quanto
disse Pilato di Cristo: «Ecco la donnaly. B) Anelito di puregza assoluta. 11
cuore umano che aspira alla purezza e trasparenza totale, trova in Maria la
tutta pura, la Tuttasanta. Ma si tratta non di purezza ingenua, perché
accompagnata dalla lotta e vittoria sul serpente e sulle forze del male. C)
Anelito di bellexza infinita. La Tota pulchra, vera donna ideale e insieme reale,
invita a cercare appassionatamente la bellezza spirituale. La Piena digrazia
¢ bella perché amata da Dio, ha corrisposto con coraggio e fedelta, e ha
combattuto il drago con la mansuetudine: virgineo pede contrivit. Similmente
deve comportatsi il cristiano militante del vangelo.

Possiamo  trarre un’ulteriore conseguenza: I'Immacolata
Concezione ¢& l'inizio del mondo nuovo, pienezza di grazia, sovrappit
di realtd cristiana, che rappresenta un’«utopia» stimolatrice per la
Chiesa pellegrinante, un privilegio non aristocratico ma popolare e in
qualche modo partecipabile. Maria ci attrae sulla scia luminosa del
«quinto evangelio» (M. Pomilio), il vangelo da inverare ogni giorno
nella nostra vita.

49



Conclusione

Kierkegaard nel suo Diario paragona i dogmi della Chiesa a splen-
dide dame e a magnifici cavalieri che dormono un sonno fatato:
occorre ridestarli con un bacio d’amore perché balzino in piedi in tutta
la loro gloria. Con un atto d’amore noi abbiamo svegliato il dogma
del’Immacolata Concezione definito dal beato Pio IX perché ci rive-
lasse il suo significato ecclesiologico e antrolopologico.

Ricco d’insegnamenti spirituali, il dogma ci ricorda che dobbiamo
restare uniti alla «Chiesa del Dio vivente, colonna e sostegno della
verita» (1Tm 3,15) per seguire la via giusta, quella dello Spitito che ci fa
capire il vero senso della rivelazione.

L’Immacolata proclama nella gioia che Dio ¢ il suo salvatore (Lc
1,47) che I’ha redenta con un amore preventivo: la sua espetienza ci
introduce nella cultura del prevenire piuttosto che curare.

Infine nell Tmimacolata risplende il primigenio piano della salvezza che
vuole I'essere umano e il popolo di Dio non gia arrancante sotto il peso
del peccato personale e dei condizionament di una natura umana, ma sol-
lecito sotto la mozione dello Spirito a realizzare la nuova creazione.

Percio Maria Immacolata diviene per i ctistiani un modello che non
scoraggia ma spinge a realizzare nella docilita allo Spitito santo quell’i-
deale d’intima comunione trinitaria ed ecclesiale che risponde al dise-
gno divino di salvezza:

A Maria, prima redenta da Cristo, che ha avuto il privilegio di non essere sottoposta
neppure per un istante al potere del male e del peccato, guardano i cristiani, come al
petfetto modello ed all’icona di quella santita (cf LG 65), che sono chiamati a rag-
giungere, con I'aiuto della grazia del Signore, nella loro vita.**

Piace terminare con un pensiero dell'umanista bizantino Michele
Psellos (fine sec. XI) che scotge in Matia la cesura della nuova umanita,
uno spartiacque che apre alla speranza il cammino umano:

Fino alla Vergine la nostra stirpe ha ereditato la maledizione della prima madre. Poi
una diga ¢ stata costruita contro il torrente e la Vergine santa & divenuta il baluardo
che arresto il diluvio dei mali. Con lei finisce eta ferrea della condanna, con lei e per
lei inizia per mai pii terminare I’etd aurea della riconciliazione®.

“La catechesi mariana di Giovanni Paolo IT, Citta del Vaticano 1988, 87.
®MICHELE PSELLOS, Omelia sull' annunciagione, P.O. 16, 525.

50



